# اواره برت و تحقیق

مرجهی نقطه نظر کا تنقیدی جائزه روشن خیالی انداز میں

# فرست آرثیکاز

| ينطق                          |
|-------------------------------|
| علم دور عقيدس كا فرق          |
| شر اور آزاه اراهه             |
| دس کیے خدد بھلی علت نحمیں ہے۔ |
| كائناتى استدلال               |
| روح كيب؟                      |
| باطل مشكى                     |
| توسل به جهل                   |
| خدا بمقابله شر                |
| دوكيم كا نشتر                 |
| الهي منطقيات                  |
| بعره اور بعير                 |
| مؤمن اور خفيه شخص             |
| غير حقيقي سكاڻ                |
| ونيك المتحان                  |
| منه کالا ما                   |

| المتحان اور مساوی مواقع       |
|-------------------------------|
| غرد اور طبعی قوانین           |
| تخلیق اور تقدیر               |
| همچره اور قرتن                |
| خدد کی عظمت                   |
| جملی وجد                      |
| نمروه ي وتوني                 |
| گولی منطق                     |
| איילו <i>ד</i> ) ופת ראי תילת |
| آفاز پر بحث                   |
| غيرب كه نحييب؟<br>            |
| كانناتى سوالاوت               |
|                               |
| خدر اور طبعی تفات             |
| مزبب 11                       |
| واعش السلامي ب                |
| يورپ كو 1كي نصيحت             |
| السباب و حقائقِ غزوهٔ برر     |

| 104 | مکالمه علم و عقیده                                         |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 107 | وسلام کے بنیاوی ارکان اور ارہے اثر اس                      |
| 111 | وسلام كيس چھيلا؟                                           |
| 115 | ولانلیِ نبورت عقل اور نقل کی روشنی میں                     |
| 124 | پېغمبر دسلام پر کفارکے مظالم، حقیقت دور دفسانہ             |
| 132 | وسلوم میں عورت کا مقام                                     |
| 137 | سانحة بنو قريظه                                            |
| 144 | آخر السلام ہی کیوں؟                                        |
| ع   | پہنممبرِ اسلام اور خلفاء راشدینکے دور میں کمسن بچیوںکے نکا |
| 151 | زمانه قبل انسلام میں عورت کا سماجی مقام سر قسط اول         |
| 151 | سلمه بنت عمرو                                              |
| 151 | قتله بت نوفل                                               |
| 151 |                                                            |
| 151 | زمانه قبل السلام میں عوری کا سماجی مقام سر قسط دوم         |
| 151 | عصماء بنت مروان                                            |
| 151 | <i>بند</i> بنت عتب                                         |
| 151 | فاطمه بنت ربیعیہ                                           |
| 151 | سجاح بنت حارث                                              |
| 151 | حاصل مطالعه                                                |
| 151 | معراج نبوی سرقر آن احادیث اور تاریخ کی روشنی میں           |
| 151 | وه جو ورمك خلاكني                                          |

| 151                                           |
|-----------------------------------------------|
| اسلامی حمافتیں                                |
| كيا محمد كو تمام دنسانوں كيلنے بھيجا گيا تھا؟ |
| بارے کچھ دسلومی عبادات کے                     |
| مانی                                          |
| جو يھاں پہو بھی تو حملان ہیا!!                |
| عبر الله بن ابی السرح اور وحی کا فرامه        |
| الله کی بے بسی                                |
| النضر بن الحارث – دیک جلیل القدر صحابی        |
| ١١٥٥                                          |
| جبريل – مسيحاني پېغمبر                        |
| اسلاموفوييا                                   |
| غيبي آوازين                                   |
| منهب دور عورت                                 |
| ونع کی ریوڑیاں                                |
| انقلاب کی تعریف                               |
| منهب میں تجرید بدننے منہب کی دیجاہ            |
| جناتی مسائل                                   |

| ووسرے سیاروں پر فہمین حمیات دور قرآن             |
|--------------------------------------------------|
| عباوت یا ریکارڈر!                                |
| مندابیب کی میتحالوجی                             |
| انصاف کا فسانہ                                   |
| حديث كي مصداقيت                                  |
| فان لم تستيقظوا ولن تستيقظوا                     |
| كنوادرى كا بينا.                                 |
| نمروه ي وقيق                                     |
| الكلوم الفرقان في خزعبلور الدكتور جواد خان       |
| אייטו <i>ד</i> ופת ראיט תייית                    |
| انسانی مشینین                                    |
| مقدس متن                                         |
| (نسانيت                                          |
| قرآئيات                                          |
| قرآن کے بندھ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| قرآن اور قمری کیلنٹر                             |
| كيا واقعي قرآن محفوظت؟                           |
| قرآن میں دنسانی تصرف کی نشاندہی                  |

| رور وعونى بلوغت                     | قرآن ا   |
|-------------------------------------|----------|
| , قرآن کا کھلو شفاہ نحیں؟           | کیایہ    |
| אַנע                                | قرآنی ب  |
| ن في تدمير القرآن – جميع القرآن     | الاقتقار |
| غ تيا <i>ت</i>                      | شيطاني   |
| فىراونىرى                           | للكادِ   |
| عانزه 1                             | قرآنی ب  |
| 344                                 | قرآنی ا  |
| 349                                 | قرآنی ا  |
| يور السكح شفاوات                    | قرآن ا   |
| رِين الله كا كلوم بع:               | کیا قر   |
| سنا من لغوب                         | وما مر   |
| ے کا فسانہ                          | انصاف    |
| פ <i>נ</i> ק <i>ד</i> יני           | معجزه    |
| الفرقان في خزعبلوت الدكتور جواه خان | الكلوم   |
| ور <i>اسرانیلیات</i>                | قرآن ا   |
| 393                                 | للسف     |
| ر الطبيعات مين دبديت كالمفحوم       | ما بعد   |

| 396         | روشن خيالى                      |
|-------------|---------------------------------|
| 399         | خرا وجود اور عرم                |
| بر          | عينِ <b>نطرت زي</b> رِ نش       |
| نى حمقوق    | آزادی فکر اور انسا،             |
| ير موجود    | حق موجوه یا حق ف                |
| 419         | فری تھنگنگی                     |
| ري          | ورپیت اور سماجح۔                |
| 433         | تصويرِ خدا                      |
| 438         | سیکورزم                         |
| ت           | طاء اور ضابطه حميا <sup>،</sup> |
| 441         | علياء اور ملوله                 |
| 442         | سیکونرزم کیون؟                  |
| 445         | کیا تم سیکولر ہو؟               |
| لول کے حقوق | اسلام اور غیر مسل               |
| 465         | سائنس                           |
| يب كا آفاز  | نسلِ انسانی اور تھن             |
| صر تاويخ    | انسانی ارتقاء کی مخت            |

| عدم سے تخلیق – بغیر خرکے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔  |   |
|----------------------------------------------------------------|---|
| كاتنات كى تورنانى                                              |   |
| درتقالکے مخالفین کی علمی مصداقیت – ہارون بحی بطور نمونہ        |   |
| تنقيرو تلايخ                                                   | , |
| غلومی – دیک پېردنشی جرم                                        |   |
| «غزوه پشاور السکول» اور بنیاه پرست                             |   |
| وپریت دور خده چر کیا؟                                          |   |
| الویی مددخلت                                                   |   |
| لمحسن دنسانيت                                                  |   |
| شامت زیاده شامکے وفاوار                                        |   |
| رسلوم دور جدیدیت کا خوف                                        |   |
| الله کا وشمن کوڼې؟                                             |   |
| رسلام اور آزادی                                                |   |
| وسلام ساری ونیل کے خلاف ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |   |
| جور شچانی شور (حمصہ دولی)                                      |   |
| چور شچانی شور: کشمیر (محصه هوم)                                |   |
| تو كعبه ثوث جانته                                              |   |
| مين تو رئينه بهون                                              |   |

| 546 | نامعقوليت                              |
|-----|----------------------------------------|
| 554 | مولوی بمقابله سور                      |
| 557 | رج كتھوں ليانيے لبھے ہلاكو خان 1كى ہور |
| 559 |                                        |
| 561 | دِسلام کا ناشور                        |
| 563 | خدد کی زیروست ہٹ وحرمی                 |
| 565 | منهب دور فلسفه میں کیا فرقہ؟           |
| 567 | بولی که نب وزده میں تیرے               |
| 570 | اسے ملحدو تمحاری خیر نحین              |
| 574 | حماقت کا وانره کار (حصہ اولی)۔         |
| 577 | حماقت کا وانره کار (حصہ ووم)ر          |
| 580 | حماقت کا وانره کار (حصہ سوم)ر          |
| 581 | قائينو                                 |
| 582 | سچانی / مقیقت کیدم به                  |
| 588 | آزاء انسان                             |
| 591 | گرگٹیریا                               |
| 595 | ساننس، منهب اور مولویات                |
| 598 | ساننس، منهس اور مولوبات (حصه ووم) ـ    |

| 603 | سب مليك                 |
|-----|-------------------------|
| 607 | اور خسانے عورت کو بنایا |
| 610 | تاریخ کی تحریف          |
| 615 | کیا لکاہ جرمہے؟         |
| 617 | جاءو گرمان              |
| 621 | تلبیسی ډبلیسی ه چک      |
| 622 | موت کا خون              |
| 625 | خر تسانیان              |
| 628 | خروفانيان               |
| 633 | آنکه کا شهمتیر          |
| 636 | کرنسٹل کی باقک          |
| 638 | وماغيات                 |
| 645 | مجهول خدا               |
| 649 | سائنس دور مسلمان        |
| 649 | عقل اور خبرا            |
| 651 | مسروقه تحزیب            |
| 654 | آشھوال عجوبہ            |
| 656 | تصویر علیاء انتحدی کی   |

| خدونی سودلارس ونسانی شناخت سے                    |
|--------------------------------------------------|
| كيا كونى دىسلامى تحمزيىب يې؟                     |
| خدیت گوکل تک                                     |
| ونبياء كا تقر <i>س</i>                           |
| نبئ کریم کی خانگی وترگی                          |
| ہستی                                             |
| كونى خدر                                         |
| مساوات مساوات کرو ہو                             |
| دبو فر غفاری – تاریخ دسلام کا دیک بھولا بسرد ورق |
| مدينه کی رداست                                   |
| مدينه كي رياست كا آغاز                           |
| اسلام میں پہلا انتقال افتدار                     |
| خلافت ابو بكر                                    |
| شورش ار تداد                                     |
| مدينه کی رباست سه حصه ووم                        |
| غلاف <i>ت حفرت عمر</i>                           |
| مال غنيمت اور كشور كشائي                         |
| عر بوں کی فطری جبلت                              |
| حفزت عمر كاقتل                                   |
| عر يوں کي فتوحات کاموازنه                        |
| عرب اور فارس کا ثقافتی ککر اؤ                    |
| عرب اور فارس کا ثقافتی فرق                       |

| 691 | مدینه کی رواس <i>ت سر حص</i> ه سوم |
|-----|------------------------------------|
| 691 | حضرت عثمان کا دور                  |
| 692 | د سلومی طرز دنتخاب                 |
| 692 | حضرت عثمان کا طرز خلوفت            |
| 695 | مشاجرات صحابه                      |
| 695 | شهاوت خضرت عثمان                   |
| 697 | شهيير وطن راجه وابر                |

منطق

## علم اور عقیدے کا فرق

جب انسان عالم وجود میں آیا تواس نے اپنے گر دونواح کی چیزوں کا جائزہ لیا اور اپنے آپ سے سوال کیا کہ یہ کیا ہیں؟ کیسے بنی ہیں؟ اور کیوں بنی ہیں؟ اس طرح اس نے ان کے متعلق کچھ غلط اور کچھ صحیح نظریات قائم کر لئے. جوں جوں وقت گزر تا گیا اس کے علم میں اضافہ ہو تا گیا اور اس کی سوچ بچار بھی سلجھتی گئی. رفتہ رفتہ نظریات کی تصحیح ہوتی گئی اور ساتھ ہی ساتھ اس کی ضروریات بھی بڑھتی گئیں. اس نے قوانین فطرت اور کا بنات کی بناوٹ دریافت کرنے کیلئے اور زیادہ کو ششیں کیں، تا کہ وہ زیادہ سے زیادہ آرام و آسائش حاصل کرنے اور اپنی ضروریات کو پوراکرنے کیلئے اس عالم کے لا محدود مظاہر کو مسخر کرے اور انہیں اپنے کام میں لاسکے. چنانچہ سائنس اسی انسانی علم کا ذخیرہ ہے جو اسان نے اس طرح ہز اروں برس کی ان تھک کو شش، سوچ بچار، غور و فکر اور تجربات ومشاہدات سے حاصل کیا ہے.

اس عالم کے جملہ مظاہرات کے متعلق علم و آگاہی حاصل کرنے کیلئے انسان کے پاس پانچ قوتیں ہیں، جنہیں حواس خمسہ کہتے ہیں. جو درج ذیل ہیں:

ا- قوت ما صره = د مکھنے کی قوت

۲- قوت سامعه = سننے کی طاقت

س- قوت ذائقه = چکھنے کی قوت

٣- قوت لامسه = حيونے كى طاقت

۵- قوت شامه = سو تگھنے کی طاقت

اب مقدمہ توبہ ہے کے جن چیزوں کو ہم حواس سے نہیں دریافت کر سکتے، ان کاعلم عقل کے ذریعے بھی نہیں ہو سکتا. حقیقت تو یہی ہے کے حواس کے ذریعے جب نہیں کسی چیز کاعلم ہو تاہے تواس کے بعد عقل (جو کے ایک ذہنی صلاحیت ہے، ذہنی استعداد ہے) ان کی ترتیب و تقسیم کرتی ہے، ان سے مناسب نتائج نکالتی ہے. لیکن جہاں سرے سے حواس کی رسائی ہی نہ ہو ظاہر ہے عقل کی رسائی وہاں تک ناممکن ہے. اور دائرہ حواس سے نکل کر کوئی اور مصدقہ ذرائع علم نہیں جس پر بھر وسہ کیا جا سکے. کیونکہ کا ننات کانہ کوئی اندروں ہے نہ بیروں، جو پچھ ہے عالم مظہر ہے. دنیا بھر کے مذاہب دائرہ حواس سے نکل کر 'وحی' اور وجدان کے بل پر مطلق سے ائی جانے کا دعوی کرتے ہیں. ایسے کسی مصدقہ ذرائع علم کا وجو دمذہب کے بیس نہیں

بس کے در ہے ان کا تابع کے اعاروا جام اور واہب اور واہب اور واہب اور واہب اور واہب اور واہب اور الطہ بذریعہ حواس ہو۔ جس پر ہم عقل کے بعض علی ہی ہے۔ مظہر وہ ہے جو زمان و مکان میں ہو جس ہے ہمارا رابطہ بذریعہ حواس ہو۔ جس پر ہم عقل کے بعض کلی (Innate) سانچوں کی مد دسے تکم لگا سکیں۔ خو د عقل حواس ہی مبتلا ہو جاتی ہے ، المجھنوں اور مغالطوں میں مبتلا ہو جاتی ہے (جس کا اظہار ند اہب کی ر نگا تعلیمات میں ہو تا ہے)۔ حواس اور عقل کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔ ایک دو سرے کے بغیر ایک پر اگندہ اور دو سر ااندھا کے۔ عقل اور حواس کی مفاہمت میں عالم فطری اور عالم مظاہر کی تشکیل ہوتی ہے۔ شکی کا ہم ہیول سے معروف کی طرف جاری رہتا ہے۔ عقل اور حواس کی مفاہمت میں ہم بر بنائے علم کوئی تکم نہیں لگا گئے۔ عقل کا کام مجبول سے معروف کی طرف جاری رہتا ہے۔ مجبول جو ہماری معلومات میں نہیں ہو تا ہے ، اس عمل سے گزر نے پر ہمارے علم میں شامل ہو کر معروف ہو جا تا رہتا ہے۔ بیمول جو ہماری معلومات میں نہیں ہو تا ہے ، اس عمل سے گزر نے پر ہمارے علم میں شامل ہو کر معروف ہو جا تا ہم مگلیت کام کرتی ہے۔ بہمیں ابتداء میں ہائی ٹھیک سے تھامنا بھی نہیں آتی تھی، لیکن رفتہ رفتہ اس مرطے سے گزر کرنہ صرف ہم ہائی کھیانا سکھ گئے بلکہ ہائی کھیوں میں بھی حصہ لینے لگے۔ اگر اس عمل کا بغور جائزہ لیس تو اندازہ ہو گا کے جائے کا مراسہ میں ابتداء میں ہائی حصہ لینے لگے۔ اگر اس عمل کا بغور جائزہ لیس تو اندازہ ہو گا کہ جائے کا تغیر ، حقیقت کی صفات و خصوصیات میں تبدیلیوں اور تغیر اس ہے ہے۔ اور اس سے مراد نفسیاتی کیفیات کی سے ہیں۔ اور ظاہر ہے یہ تبدیلیاں ایک مستقل سیاتی میں ظہور پذیر ہوتی ہیں۔

اب کوئی یہ سوال پوچھ سکتا ہے کے علم کیا ہے؟ علم کے معنی جانا ہیں. لیکن جب ہم یہ کہتے ہیں کہ مجھے فلال بات کاعلم ہے یا مجھے معلوم ہے کہ دو جمع چار ہوتے ہیں تو ایک شخص یہ سوال کر سکتا ہے کہ آپ کے علم میں یہ بات کیو نکر آئی. اور جو بات آپ جان رہے ہیں وہ درست ہے یا نہیں؟ اب ظاہر ہے بغیر جانے ہوئے ہم کسی چیز کے ہونے نہ ہونے کا فیصلہ نہیں کر سکتے، جان کر کسی چیز کو ماننا یہ تو علم ہے. اور ہے جانے ہوئے کسی شے کا اعتراف کر لینا، اسی کانام وہم ہے. پس وحی اور عقائد سے حاصل ہونے والا علم اور عقائد وہم کے زمرے میں آتے ہیں. جن کی تجرباتی و مشاہداتی سطح پر کوئی توجیہ نہیں پیش کی جاسکتی. عقل کاکام ہمارے تصورات کی شخلیل و ترتیب کرنا ہے اور یہی علم حاصل کرنا ہے. اور اسی طرح حاصل شدہ علم کا کناتی و سعت کا حامل ہونے ہیں جو بھی حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے. عقلیوں ، بذریعہ عقل ان تک پہنچا جاسکتا ہے. اور عقل اس بارے میں جو بھی حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے. عقلیین کے مطابق علم کی بہترین صورت ریاضیاتی ہے. جس طرح میں جو بھی حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے. عقلیین کے مطابق علم کی بہترین صورت ریاضیاتی ہے. جس طرح میں جو بھی حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے. عقلیین کے مطابق علم کی بہترین صورت ریاضیاتی ہے. جس طرح میں حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے. عقلیون کے مطابق علم کی بہترین صورت ریاضیاتی ہے. جس طرح میں حکم لگائے اسے قطعی اور آخری سمجھا جائے.

استخراجات (Deduction) میں تیقن (Certainity) نظر آتا ہے. وہی قطعیت علم کی ہر شاخ میں ہونی جائے. یہ اسی صورت میں ممکن ہے جب کہ اس ریاضیاتی طریقہ کار کو کل علمی زندگی پر پھیلا دیاجائے. ریاضی کے طریقہ کار کی خصوصیت ہیہ ہے کہ وہاں چند غیر تعریف شدہ تصوارت، جنہیں بدیہی تصورات (Primative Concepts) کہتے ہیں، کو قبول کر کے ان غیر تعریف شدہ تصورات سے تعریفات وضح کرناہے . چنداصول تسلیم کیے جاتے ہیں اور ان کی مد دسے مسائل کا ثبوت دیا جاتاہے. یہ طریقہ ہمیں ہندسہ یاا قلیدس میں نظر آتاہے. ہندسہ میں فاصلہ، لمبائی اور چوڑائی کے تصورات کو بغیران کی تعریف کیے مان لیتے ہیں. ان کی مد دسے نقطہ خط مستقیم اور زاویہ اور دائرہ کی تعریفیں دیتے ہیں. پھر بعض بدیہات تسلیم کرتے ہیں اور اس سادہ ڈھانچے سے رفتہ رفتہ جیومیٹری یا ہند سہ کا کل استخراجی نظام حاصل کرتے ہیں. جس میں ہر نتیجہ کی صحت تسلیم شدہ تصورات اور قضایا سے حاصل ہوتی ہے. یہاں یہ ممکن نہیں کہ بدیہیات کو قبول کریں اور نتائج کی صحت سے انکار کر دیں. ظاہر ہے اس قشم کے استخراجی نظام کے بنیادی تصورات اور بدیہات عقل کی پیداوار ہیں. یعنی حقائق میں سے جو چیز تجربہ میں نہ آ سکے،موجو دات میں سے جس چیز کو پر کھانہ جاسکے،وہ قابل تسلیم نہیں ہے. اس کا ئنات کو جاننے اور اس پر غور و فکر کرنے کیلئے کسی مابعد الطبیعی نظر یہ پاکسی مافوق البشر ہستی کے وجو دکی ضرورت نہیں. کائنات کی میکائلی توجیہ ہی مدلل اور علمی طریقہ ہے اور اس کے علاوہ ہر فکری سانچہ ، ہر توجیہ ، اور ہر قشم کاطر ز استدلال غیر معقول اور غیر علمی ہے . جو شے عقل کی گرفت میں نہ آئے وہ بے حقیقت ہے. سچائی کو جاننے کیلئے اسے کسی خداسے منسوب کرنے کی ضرورت اضافی ہے. اس ضمن میں تاریخ فلسفہ جدید کے مؤلف ڈاکٹر ہرلڈ ہو فڈرنگ کہتے ہیں: "ہمارے علم کے نتائج صرف ریاضی کے ذریعہ سے یوری طرح یقین ہوسکے ہیں، عقل تجربه کاماحصل ہے لہذازمانه کی پیداوار ہے. وہ تمام تخیلات قابل ردہیں جن کی تائيد تجربہ سے نہيں ہوتی کيونکہ تجربہ ہي تمام علوم کي ماں ہے."

اس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ مذہب میں "مستند ہے میر افرمایاہوا" کااصول کام کرتا ہے. مذہب عالم مظاہر کوان ذرائع سے جاننے اور دریافت کرنے کا دعوی کرتا ہے. جوعقل وحواس کے دائر ہے سے باہر ہیں گویااس عالم سے باہر ہیں. مذہب عالم فطری اور عالم مظاہر کی حقیقت پر بر بنائے "وہم" حکم لگاتا ہے. جس وجہ سے الیی الیی خامہ فرسائیاں عقل ودانش کے نام پر دیکھنے سننے کو ملتی ہیں کہ عقل دنگ رہ جاتی ہے. ظاہر ہے مذاہب کاوحی اور وجد ان کے بل پر اس عالم کو جاننے کادعویٰ کسی دیوانے کی بڑسے زیادہ اہمیت نہیں رکھتا۔ عقل وحواس کے دائر ہے سے نکل کر جن ذرائع سے مصدقہ علم تک رسائی کادعوی کیا جاتا ہے اس "مصدقہ علم" کی بوالعجبیوں کی فہرست طویل ترہے۔ لیکن اس مصدقہ ذرائع سے حاصل ہونے والے مصدقہ علم کی چند باتیں ازخود لغو ثابت کرنے کیلیے کافی ہیں. یہ مصدقہ علم کبھی زمین کے چپٹا ہونے کادعوی کرتا ہے تو کبھی زمین کو محبح کی چند باتیں ازخود لغو ثابت کرنے کیلیے کافی ہیں. یہ مصدقہ علم کبھی زمین کے چپٹا ہونے کادعوی کرتا ہے تو کبھی زمین کو محبح کی پیٹھ پر کھڑ ابتاتا ہے۔ یہ مصدقہ علم کہتا ہے کہ سورج گدلے پانیوں کی دلدل میں ڈوبتا ہے، عیسی بغیر باپ کے پیدا میں ڈوبتا ہے، عیسی بغیر باپ کے پیدا

ہوئے، موسی کاعصاا ژدھابن جاتا تھا، جاند کے دو ٹکڑے ہو جانا، حیات مابعد الموت کا تصور جس میں خدایر ایمان نہ رکھنے والوں کولامتناہی عرصے تک جہنم کی آگ میں جلنا،اور خدا کوماننے والوں کا کروڑوں برس تک حورنامی مخلوق کے ساتھ مباشرت میں مصروف ربنا، سیاروں اور ستاروں کا کام شیاطین و جنات کو مار بھگانا بتاناوغیر ہ وغیر ہ. انسان تصورات کی دنیابسا کرا کثر انہی قشم کے اوہام میں مبتلا ہو جاتا ہے. اور اس "مصدقہ ذرائع سے حاصل ہونے والے مصدقہ علم" کو قطعی اور حرف آخر سمجھتا ہے. یہاں یہ بات بھی قابل غورہے کے اگر وحی اور وجدان کومصدقہ ذرائع علم تصور کر بھی لیاجائے، تب مذاہب عالم کی رنگا رنگ تعلیمات اور ان کے خدااور ابتداءِ کا ئنات سے لے کراختتام کا ئنات تک کے تصورات ایک دوسرے سے میل نہیں کھاتے. اگریہ ذرائع علم درست ہوتے تب مذاہب کے بیشتر مسائل ایک دوسرے سے مختلف اور جدانہ ہوتے. خدا، ابتداء کائنات، اختتام کائنات، جزا وسزاوغیرہ سے متعلق ان کے تصورات ایک جیسے ہوتے. جبکہ ہم دیکھتے ہیں کے مذاہب کے پاس مصدقہ علمی ذرائع ہوتے ہوئے بھی ان کے نظریات وتصورات میں قطعی اتفاق مفقود ہے جو کہ ہونا چاہئے تھا. ان مصدقہ ذرائع علمی سے ہٹ کر جوانسان عقل سے کام لیتے ہوئے یوری کا ئنات کو جاننے کی کوشش میں لگے ہوئے ہیں،اس لگا تار کو شش کے نتیجے میں انسان نے سائنسی ایجادات کیں اور وہ خلاؤں میں سفر کرنے لگا. بچیرے ہوئے سیلاب پر قابویا گیا. جنگلوں اور بیابانوں کو جنت بنایا. روئے زمین کو عظیم الثان عمارات و محلات سے مزین کیا. انسان کی آسائش کیلئے ہر قشم کی مشینیں ایجاد کی گئیں تا کہ انسانی عقل کو تعمیری کاموں کی طر ف راغب کر کے دنیا کو "جنت الفر دوس" بناسکے. دنیا بھر کے مروجہ علوم اور سائنس نے انہی حواس خمسہ کے ذریعے عالم کو دریافت کیااور اس سے تعلق پیدا کیا، اس نے طبعی قوانین اور ظواہر معلوم کیے، ہمارے پاس مناظر ومرئیات، مسموعات اور محسوسات کا خزانہ ہے . جن کے ذریعے روز بروز اس عالم کے اسر ار ور موز کو جان کر ان سے پر دہ ہٹایا جار ہاہے اور جھوٹے بے بنیاد دعووں کی قلعی کھولی جاری ہے . عقل کے مقدمات محسوسات ہی ہوتے ہیں جوان کا تحلیل و تجزیہ کرتی ہے۔ حقائق کی نئی نئی دنیاؤں تک پہنچنے اور لاعلمی کے بڑے بڑے سمندروں کوعبور کرنے میں عقل کاہی ہاتھ ہے. جس کی اساس حواس خمسہ ہیں.

#### شر اور آزاد اراده

خداکے معیاری وصف کے مطابق جن جدلیات سے خدا کی نفی ہوتی ہے ان میں سے ایک مندر جہ ذیل ہے:

1-اگر خداموجو دہے تووہ سب کچھ جانتا (علیم)ہے اور ہر چیز پر قادرہے اور مجسم اچھائی ہے۔ 2-شر، در د اور تکالیف کی موجو دگی ایک ایسے خداہے راست تناسب نہیں رکھتیں جو مجسم اچھائی ہو کیو نکہ یہ بر ائیاں موجو د

م میں۔

3-لہذا خداوجو د نہیں رکھتا کیونکہ برائی کے وجو دسے اس کے مجسم اچھائی کی صفت کی نفی ہو جاتی ہے۔

مؤمنین کی طرف سے اس کا دفاع آزاد ارادے کی موجود گی سے کیا جاتا ہے ، آزاد اراد ہے کے اصول کے تحت یہ فرض کیا جاتا ہے کہ اوپر کا مفروضہ نمبر 2 غلط ہے کیونکہ شر انسان کا پیدا کر دہ ہے اور خدانے انسان کو خیر وشر میں انتخاب کی صلاحیت یعنی آزاد ارادہ دیا ہے لہذا شرکی موجودگی کا مطلب بیہ نہیں لیا جاسکتا کہ خدا نہیں ہے۔

جب شرکی موجود گی کاسامناکر ناپڑتا ہے تومؤمن کو خداکی موجود گی کوجواز دینے کے لیے مجبوراً یہ کہناپڑتا ہے کہ خدانے انسان کو آزاداراد سے سمیت تخلیق کیا ہے، اس ضمن میں سب سے طاقتور بیان رچرڈ سوینبرن (Richard Swinburne)کا ہے، وہ کہتے ہیں کہ شرکا پیشگی علم رکھتے ہوئے بھی خدانے دنیا تخلیق کی، اس خدانے شرکے خاتمے کے لیے مداخلت نہ کرنے کا فیصلہ کیا ہے کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ انسانی فیصلوں کی خود مختاری ضروری ہے، خدا سمجھتا ہے کہ اگرچہ یہ خود مختاری شرکی طرف مجھی لے جائے گی تاہم اس خود مختاری کی مطلق قیت مطلق اچھائی سے زیادہ ہے۔

ہی کے جائے گی تاہم اس خود مختاری کی مطلق قیت مطلق اچھائی سے زیادہ ہے۔

ہی کنہ کافی اہم اور قابل غور ہے، لہذا ہم یہ فرض کرتے ہوئے کہ توراتی مسالک درست ہیں اس پر تھوڑی سی بحث کرتے ہیں:

ہم کہیں گے کہ خداازل سے موجود ہے، وہ نہ صرف ہر چیز پر قادر اور عالم ہے بلکہ وہ مجسم اچھائی بھی ہے، اس خدانے کی خاص لیحہ (مثلاً ل-1) میں کا نئات تخلیق کرنے کا فیصلہ کیا، اس نے آدم اور حوا کو بھی تخلیق کیا اور انہیں جنت میں بھیج دیا تا کہ وہ وہاں خوش وخرم زندگی گزار سکیس اس لیحہ تک جب المیس انہیں انہیں اپنے خالق کے خلاف بغاوت پر اکسا تا ہے، اب چو نکہ ان کے پاس آزاد ادادہ تھالہذا انہوں نے خدا کی نافر مانی کرنے کا انتخاب کیا، اس جمافت کا تمام انسانوں پر ایک لا تعنابی اثر ہوا، انسان سے معصومیت اور لا فائیت چھین کی گئی اور شر اس کی نیچر کا ایک حصہ بن گیا، اس جمافت کا تمام انسانوں پر ایک لا تعنابی اثر ہوا، انسان سے معصومیت اور لا فائیت چھین کی گئی اور شر اس کی نیچر کا ایک حصہ بن گیا، اب پر ممکن نہیں رہا کہ انسان غلطی نہ کرے، یقیناً وراتی مسالک میں گناواصل کے حوالے سے کا فی اختلافات ہیں جو کہ ہمیشہ ہر مذہب کا خاصہ ہوتے ہیں، بعض کے نزد یک گناو مرح توراتی مسالک میں اس قصہ کو لے کر اختلافات ہیں اس طرح توراتی مسالک میں اس حوالے سے کا فی مختلف ہے، وہ کہتے ہیں مطرح توراتی مسالک میں اس قصہ کو لے کر اختلافات ہیں اس طرح آندا داراد سے کہ مسئلے کے ارتفاء کا تعاقب ہے، وہ کہتے ہیں کہ کس گناؤ اصل کا سرے سے کوئی وجو د بی نہیں ہے۔۔ بہر حال ہم آزاد اراد دے کے مسئلے کے ارتفاء کا تعاقب کے قراس نے بید سے کرتے ہیں جب آدم اور حوانے خدا کی نافر مائی کرنے کا فیصلہ کیا جو اچھی طرح جانتا تھا کہ وہ غلطی کریں گے گراس نے بید خیال کیا کہ آزاد اراد سے کی حفاظت از بس ضروری ہے چاہے انسان شرکے ارتفاب کا فیصلہ بی کیوں نہ کرلے ، اہذا خدا پر شرکی موجود گی کا الزام نہیں دھرا جاسکتا۔

یوں لگتاہے کہ آزاد ارادے پر مشتمل بیر د فاع خدا کا انکار کرنے والوں کو خاموش کرنے کے لیے کافی ہے ، ذیل میں ہم اس منطق کے جھول کو بیان کریں گے:

#### طسبعی سشر:

آزاد ارادے کی ہے ججت خدا کے کند ھوں پرسے برائی کی تمام تر ذمہ داری رفع کرنے میں ناکام رہتی ہے کیونکہ در دو تکالیف اپنی طبعی شکل میں موجود ہیں اور اس طرح کاشر انسان کے کر دار کے نتیجہ میں واقع نہیں ہوتا، مثلاً بار شول کے نہ ہونے کی وجہ سے قحط سالی، زلز لے، وبائیں اور بیماریاں، انفرادی انسانی سطح کی اگر بات کی جائے توخوا تین کے ہال عمل تولید اور حیض کی تکالیف، ناقص ساخت وبد ہیئت بچوں کی پیدائش اور وراثتی بیماریاں جن کے ہونے میں انسان کا کوئی ہاتھ نہیں ہے، اس طرح کے آلام و تکالیف سے صرف دوہی نتیج برآمد ہوتے ہیں:

1 - یا توخدااس طبعی شر کاذمہ دارہے جس سے اس کے مطلق اچھائی کی صفت ساقط ہو جائے گی۔ 2 - یاخدا کواس طرح کے شریر کوئی اختیار نہیں ہے جس سے اس کے قادرِ مطلق کی صفت ساقط ہو جائے گی۔

#### انسان كايپداكرده سشر:

آزاد ارادے کی منطق کا دوسر امسکلہ ہے کہنا ہے کہ خدانے آدم اور حواکو معتدل طبیعت میں تخلیق کیا ہے، یعنی ناتووہ اچھائی کی طرف جھکاؤر کھتے ہیں اور ناہی برائی کی طرف تا کہ انسان آزادی سے خیر وشر کے انتخاب کا فیصلہ کر سکے، لیکن چو نکہ یہ فطرت بنی نوعِ انسان میں وراثتی ہے چنانچہ اس کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ چو نکہ یہ بے چین فطرت خدانے ہی انسان میں و دیعت کی ہے لہذا خدا ہی انسان میں وراثتی ہے چنانچہ اس بھائی کا ذمہ دار ہے کیو نکہ انسان اور اس کی فطر توں اور رجحانات کا اول و آخر خالق خدا ہی ہے، یوں جو خدا برائی کے امکانات تخلیق کرتا ہے وہ مجسم اچھائی نہیں ہو سکتا، مزید بر آس یہاں کسی آزاد اراد ہے کی بھی نفی ہوتی ہے کیونکہ انسان کی ایسی فطرت اسے عقلی، جسمانی اور نفسیاتی دباؤکا شکار بنادے گی اور ایسے کسی مسلط دباؤکے تحت وہ جو پچھ بھی کرے گا وہ اس کا پوری طرح ذمہ دار نہیں ہو گا اور اس کا ارادہ پوری طرح آزاد قرار نہیں یائے گا۔

#### اصولِ سبيت اور سشر:

اصولِ سبیت یاہر چیز کا ایک خالق اور مسبب ہے آزاد ارادے سے متصادم ہے، اگر ہر چیز کا کوئی سبب اور مُسبب ہے اور یہ مُسبباتی سلسلہ سببِ اول کی طرف جاتا ہے جو کہ خداہے توالیے میں میرے تمام افعال کا سبب مرے اردگر دموجو دچیزوں، مکانی وزمانی حالات اور میری وہ محدود صلاحیتیں ہیں جو میں نے اپنے اجداد سے ورثہ میں یائی ہیں، نتیجاً میرے افعال اور فیصلے اگرچہ بادی النظر میں آزاد ارادے وانتخاب کا نتیجہ لگتے ہیں لیکن وہ در حقیقت خداسے مسبُوب ہیں جومُسبات کے تکون کے

سب سے اوپر کھڑا ہے کیونکہ وہ مُسببِ اول ہے لہذامیں اپنے فیصلوں میں جبریت کا شکار ہوں آزاد قطعی نہیں ہوں۔

اوراگریپه فرض کر بھی لیاجائے کہ انسان آزادانہ طور پر اپنے افعال کا خالق اور مُسبب ہے تواس کا مطلب بیہ ہو گا کہ ہر چیز کا خالق اورمُسبب خدانہیں ہے اور میر اا نتخاب یا فیصلہ بغیر کسی سبب اور مُسبب کے تھالیتنی جو فعل میں نے انجام دیاہے اسے خدا نے تخلیق نہیں کیابوں ہمیں لامحالہ خدایر سے قادرِ مطلق کی صفت کو ساقط کرنایڑ جائے گااور وہ قطعاً عبادت کے قابل نہیں رہے گا، دوسری طرف اگر خداہر چیز کاعلم رکھتاہے تواس کامطلب بیہ ہو گا کہ وہ جانتاہے کہ میں ایک لمحہ بعد کیا کروں گا،اگروہ جانتاہے تواس کا مطلب بیہ ہو گا کہ میں بیہ کام لا محالہ انجام دوں گاجو آزاد ارادے کے اصول کے منافی ہے کیونکہ میں کوئی مخصوص کام یافغل کرنے کالازماً یا بند ہوں کیونکہ خدایہ سب پہلے سے جانتا ہے ،اور اگر خدا نہیں جانتا کہ میں اگلے لمحہ کیا کرنے والا ہوں کیو نکہ میرے یاس آزاد ارادہ ہے اور میں اپنے انتخاب میں آزاد ہوں توبیہ امر خدا پرسے علیم کی صفت ساقط کر دے ۔ \_8

#### خدا کی محیدود فطسر بیداور مشیر:

بعض لوگ خدا کا به کهه کر د فاع کرتے ہیں که خدابرائی کرنے پر قادرہے مگروہ ایسانہیں کرتا کیونکہ خدا کی فطرت میں صرف اچھائی کرناہے۔۔ مگر وو خدا کی فطرت میں ان لو گوں کا کیامطلب ہے؟

ہم جانتے ہیں کہ کسی فطرت یا نیچیر کے ہونے کا مطلب محدودیت کی موجو دگی ہے، انسانی فطرت جینوں اور مورو ثاتی صفات کا مجموعہ ہے جن میں جسمانی حدیں بھی شامل ہیں، مثلاً اگر ہم چاہیں بھی توہوامیں نہیں اُڑ سکتے کیونکہ ہماری فطرت ہمارے سلوک پر کچھ حدودلا گو کرتی ہے،اب بیہ کہنا کہ انسان اگر چاہے تو ہوامیں اُڑ سکتا ہے مگر وہ ابیانہیں کرتا کیونکہ اس کی فطرت میں اڑنا نہیں ہے بالکل بکواس بات ہے، فطرت ہی حدیں لا گو کرتی ہے جس کے خلاف جانانا ممکن ہے، ایسے میں یہ ایک بے تکی بات ہے کہ خداجس کی طاقتیں لا محدود ہیں اس میں احیمائی کرنے کی پیشگی فطرت موجو د ہے؟

آزادارادے کے لیے لازم ہے کہ:

1-مساوی قدر کے متعد داختیارات ہوں۔

2-نفساتی اور جسمانی رکاوٹیں نہ ہوں۔

3- ہدف کے حصول کی قدرت ہو یعنی طاقت اور وسائل۔

ثلاً ہم ایک سینڈ میں سوکلومیٹر کی رفتار سے دوڑنے کی کوشش کر سکتے ہیں مگر ہم یقیناً ناکام ہو جائیں گے، ایسے عوامل ہماری انسانی فطرت کا تعین کرتے ہیں، اگر ہم فرض کرلیں کہ خدا کی بھی کوئی فطرت ہے تواس کا مطلب بیہ ہو گا کہ اسے پچھ مخصوص حدود کے اندررہ کرکام کرناہو گااس طرح وہ قادرِ مطلق اور اپنے فیصلوں میں آزاد نہیں ہو گا۔

#### مشربطورایک ضرورت:

بعض لوگ کہتے ہیں کہ شر اور تکالیف کی موجو دگی آزاد ارادے کے لیے ضروری ہے کہ بغیر شریابرائی کے آزاد ارادہ نہیں ہوگا۔۔اس منطق میں مسلہ بیہ ہے کہ بیالوگ بھول جاتے ہیں کہ تکایف شکار کوہوتی ہے شکاری کو نہیں، شکار نے برائی کرنے کا انتخاب نہیں کیا بلکہ وہ ناچاہتے ہوئے بھی برائی کا شکار ہواہے، شکار کسی دو سرے شخص کے برے انتخاب کی قیمت کیوں ادا کرے ؟ معیاری صفات کے مطابق اگر خدامنصف وعادل ہے تو اس کے لیے لازم ہے کہ وہ شکار پرواقع ہونے والے کسی بھی طرح کے برے انزات کو زائل کرے۔۔اگر آزاد ارادے کی شکیل کے لیے شرکاد جو د ضروری ہے تو پھر تو جنت میں بھی شرموجو د ہوگا؟!!۔۔ابرائیمی مذاہب کے مطابق ساکنانِ جنت آزاد ارادے کے مالک ہوں گے تاہم ان پر برائی کے ارتکاب کو ختم کر دیاجائے گا۔۔سوال بیہ ہے کہ اس علیم و قدیر نے بیز مین پر کیوں نہیں کیا؟

#### **شرگناہوں کا کفارہ ہے:**

بعض مؤمنین شر اور تکالیف کی موجود گی کویہ کہہ کر جسٹی فائی کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ زمین پر انسان جو تکالیف جھیلے گا
وہ آخرت میں اس کے گناہوں کا کفارہ ہو گالہذامصائب وآلام آخری حساب کتاب کے لیے ایک اچھی چیز ہیں، اور جیسا کہ
برٹرینڈرسل کہتے ہیں کہ یہ سادیت کو عقلیانے کی ایک بھونڈی کوشش کے سواپچھ نہیں، وہ کہتے ہیں:
وو ایسی منطق پیش کرنے والوں کو میں دعوت دوں گا کہ وہ میرے ساتھ خطرناک امر اض میں مبتلا پچوں کے وارڈ کی زیارت
کریں اور اپنی آئکھوں سے ان تکالیف کو دیکھیں جنہیں یہ بچے جھیل رہے ہیں، کیامؤمن مجھے یہ بتانا چاہتا ہے کہ یہ نچے جنہوں
نے اپنی زندگی میں کوئی گناہ نہیں کیا نہیں تکلیف دینا اخلاقی ہے تا کہ آخرت میں ان کی خلاصی ہو سکے ؟جو اپنے آپ کواس درد
و تکلیف کی اخلاقیت کا قائل کرلیتا ہے وہ ایک ایسے مرحلے پر پہنچ جاتا ہے جہاں وہ اپنے تمام تر انسانی احساسات کو تباہ کرکے اپنے خدا کی طرح ایک ہے دردسنگ دل شخصیت میں بدل جاتا ہے گئا۔

عقل مندوں كوسلام!

# اس لیے خدا بھلی علر تھیںہے۔

#### اول:علت کی معلول سے علیحد گی۔

سارے مؤمنین علت کے قانون پریقین رکھتے ہیں،ان کی نظر میں ہم ملحدین علت اور پہلی علت کے سب سے بڑے منکر ہیں گویا کہ پہلی علت کااثبات خداکے اثبات کے مساوی ہے!! بھٹی ہو سکتا ہے کہ پہلی علت ہواور وہ خدانہ ہو؟!

بہر حال مؤمنین کی نظر میں خداہی پہلی علت ہے اور وہ وقعلتِ کا ملہ میں ہے کیونکہ خدا کا دوعلتِ ناقصہ میہونانہ صرف ہمارے لیے بلکہ مؤمنین کے لیے بھی نامعقول بات ہوگی، ہے نا!!

علت دوطرح کی ہوتی ہے، علتِ کا ملہ جس کی موجودگی کی صورت میں معلول کی موجودگی لاز می ہو جاتی ہے، اور ایک علتِ ناقصہ ہوتی ہے جس کی موجودگی سے معلول کی موجودگی لاز می نہیں ہوتی کیونکہ شر طوں، ضروریات (Requisites) اور زوالِ ممانعت (رکاوٹوں کا ختم ہونا) پوری نہیں ہوئی ہوتیں جیسے لکھاری لکھنے کی ناقص علت ہے کیونکہ لکھائی کے لیے کچھ شرطوں کا پوراہونا ضروری ہے جیسے کاغذ، قلم اور سیاہی کی دستیا بی وغیرہ، تاہم علتِ کا ملہ اور علتِ ناقصہ میں قدرِ مشترک سے ہے کہ دونوں کی عدم موجودگی ہوگا۔

گر خدایقیناً علت کاملہ ہے کیونکہ یہ ممکن نہیں کہ اس کاارادہ کسی شرط، ضرورت یازوالِ ممانعت (کسی رکاوٹ کے خاتمے)کا محتاج و منتظر ہو ور نہ وہ عاجز کہلائے گا، مؤمن کہتے ہیں کہ وفضد اکا نئات کی علت ہے اور کا نئات خدا کی معلول ہے گاب منطق قاعدہ یہ ہے کہ جب معلول یعنی کا نئات موجو د نہیں تھی تو یہ ممکن نہیں کہ اس کی علت بھی موجو د ہو کیونکہ علت کاملہ کی موجو د گی اس کے معلول کی موجو د گی لازمی بنادیت ہے ، یہ نہیں ہو سکتا کہ علت موجو د ہو اور معلول موجو د نہو ور نہ علت کا ملہ کی اپنیر ایس کے معلول کی عرجیت (غیر موجو د گی) بغیر علول سے الگ ہو جائے گی جو ممکن نہیں! اس طرح علت کے نہ ہونے کے سبب معلول کی عدمیت (غیر موجو د گی) بغیر علت کے لازم ہو جائے گی!!

یہ لزومیت برہانِ خلف (Proof by Contradiction) پر مبنی ہے یعنی اگر علت ِ کاملہ موجود ہو تویا تواس کی موجود گی سے معلول کا موجود ہو نالازم ہو گایالازم نہیں ہو گا، پہلی صورت میں مطلوب (معلول) ثابت ہو تا ہے ( یعنی وجود میں آ جا تا ہے ) جبکہ دوسری صورت میں اگر علت ِ کاملہ موجود ہویہ فرض کرتے ہوئے کہ معلول نہیں ہے جبکہ ہم جان چکے ہیں معلول کی ·

عدمیت (غیر موجود گی) علت کی عدمیت سے معلول ہے ( یعنی علت کی غیر موجود گی معلول کی غیر موجود گی کی علت ہے ) تو اس طرح پیدلازم ہو جائے گا کہ نقیضین جمع ہو جائیں ( یعنی دومتضاد چیزیں آپس میں مل جائیں ) جو ناممکن ہے کیونکہ نتیجہ یہ نکلے گا کہ علت بیک وقت موجود بھی ہو گی اور نہیں بھی۔

یہ ووعلتی جر محکا قانون ہے جوعلتِ کاملہ کی موجود گی کی صورت میں معلول کی موجود گی واجب قرار دیتا ہے، لہذا ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ خدا کا نئات کی پہلی علت ہے اور یہ کہ علت موجود تھی اور معلول موجود نہیں تھا پھر خدا (علتِ کا ملہ) نے اچانک کا نئات تخلیق کرنے کا فیصلہ کیا کیونکہ تخلیق کا مطلب نہیں کہ علت موجود تھی اور کا نئات موجود نہیں تھی۔
مطلب نہیں کہ علت موجود تھی اور کا نئات موجود نہیں تھی۔

اسی مسئلہ کی وجہ سے متکلمین نے علتی جبر کے قانون کا انکار کیا ہے کیونکہ ان پریہ واضح ہو گیا کہ اس طرح خداکا ئنات تخلیق کرنے پر مجبور ہوجائے گا کیونکہ علت – جو کہ ان کی نظر میں خدا ہے – سے معلول کا جبر اُصادر ہونالاز می ہے، تاہم اس انکار پر انہیں یہ جواب دیا گیا کہ ارادہ علت کِ الملہ کی بنیادی شرطہ، لینی خدا کوعلت کِ الملہ ہونے کے لیے لاز ما مُرید ہونا (چاہنا) ہوگا تاکہ وہ علت کِ الملہ بن سکے اور اس کا معلول حاصل ہو سکے، اس سلسلہ میں ویسٹرن مشیگن یونیورسٹی سے تعلق رکھنے والے فلسفہ کے پر وفیسر کو بنٹن سمتھ کا مقالہ A DIVINE CAUSE

اور جیسا کہ پہلے بیان ہو چاہے کہ ہمارے پاس علت ہے اور علت کی نثر طہے ،کسی جسم کاحر کت میں ہوناخلاء میں اس کے جگہ گھیرنے کے لیے کافی نثر طہے مگر اس کامتحرک ہونا جگہ گھیرنے کی علت نہیں ہے ، ہواانسان کی موجو دگی کی کافی نثر طہے مگر ہواانسان کی موجو دگی کی علت نہیں ہے۔

ند کورہ ہر قضیہ میں ہمارے پاس کوئی واقعہ یاحالت ہوگی جیسے ووس میکسی دوسرے واقعے یاحالت کی کافی شرط ہوگی جیسے ووس میکی، مگر ووس میہمیشہ ووس میکی علت نہیں ہوگی کیونکہ جو چیز کسی دوسری چیز کی علت ہوتی ہے وہ اس کے لیے کافی شرط نہیں ہوتی، نتیجہ یہ ہوگا کہ:

اگر وس می وس می کی کافی شرط ہے تو ووس می وس می علت نہیں ہوگی، اسی طرح کا ئنات کی تخلیق کا خدا کا ارادہ بگ بینگ کے ہونے کی کافی شرط ہے کیونکہ خدا کے مفروضے کو درست فرض کرنے کی صورت میں بیہ بات غیر منطقی ہوگی کہ خدانے کائنات تخلیق کرناچاہی یا بگ بینگ کورونما کرناچاہا مگروہ رونما نہیں ہوا!

لہذا خدا کا ارادہ کا ئنات کے وجودیا بگ بینگ کے ہونے کی علت نہیں ہے کیونکہ کوئی بھی شئے بیک وقت علت اور شرطِ علت نہیں ہوسکتی، اکریہ کہا جائے کہ خدا کا ئنات کے وجود کی علت ہے تواس کا ارادہ کا ئنات کے وجود کے لیے کافی شرط نہیں ہوگا جو کہ تضاد ہے کیونکہ خدا کا ارادہ ہمیشہ بورا ہوتا ہے۔

#### دوم: وجوب خواص

بیشتر عرب فلاسفہ کے نز دیک علت اور معلول کے در میان خاصیت کا تعلق ضروری ہے، علت میں لاز ما ایسی کوئی خاص خاصیت ہونی چا ہیے جو دو سرے معلول سے ہٹ کر خصوصی طور پر اس کے اپنے معلول کے وجو د کا منشاہو، آگ کی خاصیت حرارت کا منشایا مصدر ہے ٹھنڈک کی نہیں، اگر یہ شرط نہ ہو تو ہر چیز ہر چیز سے صادر ہونا شروع ہوجائے گی یعنی آگ سے ٹھنڈک اور برف سے گرمی حاصل کی جاسکے گی اور ہر چیز ہر چیز کی علت بن جائے گی جو بداہت اور منطق کے خلاف ہے، اسی طرح یہ علت اور معلول کے در میان تلازم کوالگ نہیں کیا جاسکتا۔

خلاصہ ء کلام ہیہ ہے کہ علت میں لاز ما کوئی مخصوص خاصیت ہونی چاہیے جو اس کے معلول کے وجود کامصدر ہواور معلول میں خلام ہیں ہو، مگر ہم دیکھتے ہیں کہ کا نئات متعدد الخواص ہے، یہ اتنی ہدیجی بات ہے کہ اسے کسی اثبات کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں، اب چو نکہ اپنے خواص میں مختلف موجودات خداسے معلول ہیں لہذا ہید لازم ہے کہ خداجو ساری مختلف الخواص معلولات ہوں کے خدا ہے وہ متعدد الخواص معلولات ہوں کے خدا ہیں بھی اتنی ہی خاصیتیں ہونی چاہئیں، اس کے لیے لازم ہے کہ اس کی ذات مختلف حصوں میں منقسم ہوجو ممکن نہیں، اب اگر وہ منتسم نہیں تواسے مرکب ہونا چاہیے اور مرکب مختاج ہوتا ہے اور مختاج عاجز۔۔لہذا خدا کوہر طرح سے سادہ ہونا چاہیے مرکب ہونا چاہیے اور مرکب مختاج ہوتا ہے اور مختاج عاجز علی کوئی حدوث ہو، مزید بر آل واحد سے صرف واحد ہی صادر ہوگی حدوث ہو، مزید بر آل واحد سے صرف واحد ہی صادر ہوگی حدوث ہو، مزید بر آل واحد سے صرف واحد ہی صادر ہوگی متعدد نہیں مگر موجودات کو دیکھ کر ایسا نظر نہیں آتا، بیشتر فلاسفہ کی بھی یہی رائے ہے کہ واحد سے صرف واحد ہی بر آمد ہوگا اس طرح انہوں نے اشعریوں کی اس دائے کی مخالفت کی جس کے مطابق خداد نیا کے واقعات میں بر امد واحد ہی بر امد واحد ہی بر آمد ہوگا اس طرح انہوں نے اشعریوں کی اس دائے کی مخالفت کی جس کے مطابق خداد نیا کے واقعات میں بر امد واحد ہی بر آمد ہوگا اس طرح انہوں نے اشعریوں کی اس دائے کی مخالفت کی جس کے مطابق خداد نیا کے واقعات میں بر امد واحد ہو میں اخداد نیا کے واقعات میں بر امد واحد ہوں داخلت کر تاہے اور متنگلمین کی بھی مخالفت کی جو کہتے تھے کہ واحد سے کثیر صادر ہو سکتا ہے۔

#### عقل مندول كوسلام!

كانناتى وسترلال

خدا کے وجو د کے اثبات میں ووکا کناتی استدلال "ارسطو کے زمانے سے چلا آرہا ہے، اس استدلال میں وو پہلی علت " یا وو علت علت " ثابت کرنے کی کو شش کی جاتی ہے، عام طور پر اس استدلال کو یوں پیش کیا جاتا ہے:

1-ہر چیز کی کوئی نہ کوئی علت ہوتی ہے۔

2- كائنات كى لازماً كو ئى علت ہو نى چاہيے۔

3- پیرعلت **" خدرا "** 

یا پھر <sup>وو</sup> ذہین ڈیزائن <sup>66</sup>کی شکل میں۔

1- کائنات میں ایک مخصوص ڈیزائن موجو دہے۔

2-ہر ڈیزائن کالاز ماگوئی ڈیزائنر ہونا چاہیے۔

3-يەۋىزائىز **"**خدا**"**ے۔

یوں تواس جحت پر اعتراضات کی ایک طویل فہرست ہے لیکن بغر ضِ اختصار ہم صرف چنداہم اعتراضات پر ہی بحث کریں گے۔

1- ججت و مطالعاتی تشریخ مسلم (Interpretive Reading) کا استعال کرتی ہے، مثلاً ہم دیکھتے ہیں کہ مادہ کوئی مخصوص طرح کا سلوک کرتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ یہ (سلوک) اس کا نظام ہے، اگر مادہ کسی اور طرح کا سلوک کرتا تو ہمی ہم اسے اس کا نظام ہی کہتے، الغرض کہ نظام چاہے جیسا بھی ہو ہم اس کی و انسانی تشخیصی تشریخ ہی کریں گے کیونکہ بندر اپنی مال کی نظر میں ہم نہ ہم نے دوپانے چینے ہم سے اس بات کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں: فرض کرتے ہیں کہ ہم نے دوپانے چینے اور 4 اور 4 اور 7 کے دوعد دحاصل کیے تو کیا ان دواعد ادکا کوئی مطلب ہے ؟ یقیناً نہیں، یہ دواعد ادمی انفاق سے حاصل ہو گئے اور بس، لیکن اب فرض کرتے ہیں کہ کسی نے ہم سے کہا کہ: و یہ دونوں پانسے پھینئے اور اگر آپ نے عدد 4 اور 7 حاصل کر لیے تو میں آپی کو سورو پے دول گا گا اور ہم نے پانسے پھینئے اور اتفاق سے عدد 4 اور 7 حاصل کر لیے تو اس صورت میں انہی دواتفاتی میں مسلم ہیں مسلم ہیہ کہ ہم نے مقصد کو حادثہ کے مقد کو حادثہ کے بعد متعین کیا ہے یعنی بامقصد اعد ادکا تعین پانے چھینئے کے بعد کیا، اگر کا ئنات کی شکل کچھ اور ہوتی تو ہم اس کی طرف

دیکھ کر کہتے کہ: وو یہ مخصوص نظام بغیر کسی خداکے وجود میں نہیں آ سکتا گ<sup>ہ</sup>،اب کا ئنات کی شکل چاہے کچھ بھی ہو ہم ہمیشہ یہی کہیں گے۔

2-اس جحت میں دوسر امسکہ زاویہ نظر (Perspective) کا ہے، مثال کے طور پر مندرجہ ذیل اعداد کو غور سے دیکھیے:

17839748591233784324938746574605

حبیبا کہ واضح ہے مندرجہ بالا اعداد کاسیٹ قطعی اتفاقی (Random) ہے اور اس میں کوئی ڈیز ائن (یاتر تیب) نہیں ہے، آیئے اب اتفاقی اعداد کے اسی سیٹ کو اس کے ایک مخصوص جھے پر غور کرتے ہوئے دوبارہ دیکھتے ہیں:

17839748591233784324938746574605

اب ہمیں اس اتفاقی اعداد کے سیٹ میں ایک ایساجزوی سیٹ نظر آرہا ہے جو منطقی معلوم ہو تا ہے، اسے کہتے ہیں ڈیزائن شُدہ و لی جمیں اس اتفاقی اعداد کے مدین (The Designed Subset) یعنی ایک قطعی اتفاقی سیٹ کے اندر ایک ایسے ذیلی سیٹ کی موجود گرسیں اس فیلی جس میں ایسٹ پر ہی مر کوزر تھیں گے تو ہمیں گئے گا کہ یہاں واقعی کوئی مخصوص بظام یاڈیزائن موجود ہے، لیکن اگر ہماری نظر یہ موجود ہے جو کہتا ہے کہ ہم جس کا نئاتوں (Multiverse) کا ایک نظر یہ موجود ہے جو کہتا ہے کہ ہم جس کا نئات میں رہتے ہیں وہ محض ایک اتفاقی سیٹ کا ایک کا نئاتوں (Subset) ہے اور جو ڈیزائن ہمیں اس میں نظر آتا ہے وہ محض ایک انتخابی زاویہ نظر (Perspective کی سیٹ (Subset) ہے۔ اور جو ڈیزائن ہمیں اس میں نظر آتا ہے وہ محض ایک انتخابی زاویہ نظر (Perspective کی سیٹ موجود نہیں رہ سے جس کی وجہ ہمارا اس جھے کے اندر موجود وہونا ہے اور چو نگہ ہم بطور کسی منظم جھے کے سی دو سری کا نئات میں موجود نہیں رہ سکتے اس لیے ہمیں صرف وہی نظر آتا ہے جو ہماری ناک کے سامنے ہے۔

میں موجود نہیں رہ سکتے اس لیے ہمیں نظر نہیں آتی جہاں تھر بوں طور دوں اور تیاروں کے وجود کی ناتو کوئی وجہ ہے اور نائی زمین کے باہر موجود بہ نظاموں سے وجود کی ناتو کوئی وجہ ہے اور نائی کوئی مقصد ، یہ محض اتفاقی عمل کے ذر لیع پیدا ہوتے اور چھٹے رہتے ہیں اور زیادہ ترزندگی کے قابل بھی نہیں ہیں ، زندگی کے قابل کسی نظر بین بی اور خیل سیٹ کا ندر ایسے ذیلی سیٹ تائی ہے جن میں نظام یاڈیزائن نظر آتا ہے۔

3-اس بات کا کیا ثبوت ہے کہ کا ئنات کے ڈیزائن کو کسی ڈیزائنر کی ضرورت ہے؟ کیا ہم نے دوسر ی کا ئنا تیں دیکھی اوران کے ڈیزائنروں کو پہچاناہے تا کہ ہم یہ فرض کر سکیں کہ اس کا ئنات کا بھی دیگر کی طرح ایک ڈیزائنر ہو گا؟

عام طور پر لوگ انسان کے بنائے ہوئے ڈیز ائن استدلال کے طور پر پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر ہمیں کوئی جہاز اڑتا ہوا نظر آئے تو ہم یقیناً یہ جان جائیں گے کہ اسے کسی سوچنے والے عقل مند انسان نے ہی بنایا ہو گا، اس دلیل میں مسکہ یہ ہے کہ یہ Selective نظر آئے تو ہم یقیناً یہ جان جائیں گے کہ اسے کسی سوچنے والے عقل مند انسان نے ہی بنایا ہو گا، اس دلیل میں مسکہ یہ ہے کہ یہ استخابی یعنی Selective استخابی یعنی مسادہ ہے ، فرض کرتے ہیں کہ کا کناتی استدلال کی یہ جبت غلط ہے (یعنی کوئی ڈیز ائنز نہیں ہے) تو الیمی صورت میں اس کا یہ مطلب ہو گا کہ کا کنات میں موجود بیشتر ڈیز ائن (جیسے برف، در خت، جانور) کسی ڈیز ائنز کر کے بنائے ہوئے ڈیز ائن (جیسے برف، در خت، جانور) کسی ڈیز ائنز کی اسے درست ہوئے نہیں ہیں، اس سے یہ پہتے چلے گا کہ انسان کے بنائے ہوئے ڈیز ائن جو استثناء تھی ہیں جو تاعدہ تھنیں، اہذا یہ معلوم ہوا کہ کا کناتی استدلال کا دوسر امفروضہ (ہر ڈیز ائن کا لاز ماگوئی ڈیز ائنز ہونا چاہیے) مفروضے کو ثابت کرنے سے پہلے ہی اسے درست فرض کر لیتا ہے ، یہ ایک ایسامنطقی خلال ہے جو ساری جت کو ڈیور کر دیتا ہے ، یہ ایک ایسامنطقی خلال ہے جو ساری جت کو ڈیور کر دیتا ہے ، یہ ایک ایسامنطقی خلال ہے جو ساری جت کو ڈیور کر دیتا ہے ، یہ ایک ایسامنطقی خلال ہے جو ساری کے تاکو ٹی کر دار نظر نہیں آتا۔ سے بہلے اس کے تمام حصوں کو ثابت کیا جائے ، افسوس کی بات ہیہ ہے کہ جد یہ سازی کس کسی جو ڈیز ائنز کا کوئی کر دار نظر نہیں آتا۔

4- آخری اور اہم اعتراض لامتناہی تسلسل اور انتخابی قیاس کا ہے، جمت کہتی ہے کہ کا ئنات میں موجود ڈیزائن کسی ڈیزائنر کی موجودگی کی دلیل ہے، چلیں مان لیا کہ بید ڈیزائنر موجود ہے، کیااس میں بھی ڈیزائن نہیں ہے؟ کیاوہ بھی پیچیدہ تر نہیں ہے؟ اس کا ڈیزائنر کہاں ہے؟ کا نناتی استدلال پیش کرنے والے حضرات بیہ بھول جاتے ہیں کہ بیہ جمت مسئلہ کو حل کرنے کی بجائے اسے مزید پیچیدہ کر دیتی ہے، بیہ ایک نسبتاً سادہ ڈیزائن (کا ئنات) سے شروع ہوتی ہے اور ایک پیچیدہ تر ڈیزائن (خدا) پر جاختم ہوتی ہے جو ایک ننگی منطقی غلطی ہے، بہتر یہی ہے کہ ہم اسی پر ہی رہیں جس کا ہمیں علم ہے (کا ئنات) اور کوئی حقیق حل تلاش کرنے کی کو شش کریں بجائے ایسی تصوراتی چیزیں ٹھونسنے کے جن کے بارے میں ہمیں ناتو کوئی علم ہے اور ناہی وہ مسئلہ کے حل میں کوئی کر دار اداکر سکتی ہیں (خدا) سوائے اسے مزید پیچیدہ کرنے کے۔

اس جحت کا آخری د فاع بیہ کہ کر کیاجا تاہے کہ: وفضدا کو فلاں فلاں وجوہات کے سبب کسی ڈیزائنر کی ضرورت نہیں ہے "اور اس طرح وہ ڈیزائنر کے وجو د کے مسکلہ سے جمپ کھا کر ڈیزائنر کی صفات کے مسکلہ پر پہنچ جاتے ہیں جو ایک اور مخصوص نتیج (ڈیزائنر کی صفات) کو مفروضے میں ٹھونسنے کا عمل ہے جبکہ مفروضہ اصل میں ڈیزائنر کے وجو د کو ثابت کرنے کی کوشش کر رہاہے اس کی صفات کو نہیں جو کہ ایک اور منطقی خلل ہے جو جائز نہیں۔

عقل مندوں كوسلام!

### روح كيك؟

تضادات میں پڑے بغیرروح کی کوئی مخصوص تعریف وضع کر نااز حد مشکل ہے، یہ تصور انسانی تاریخ کے عجیب وغریب تصورات میں سے ایک ہے، اس کی شدید پُر اسر اربت اس کی تعریف اور بھی مشکل بنادیت ہے، تمام نہ ہبی ہستیوں (خدا، فرشتے، شیاطین، جن وغیرہ) کی طرح میٹافیزیکل خصوصیات کی حامل ہونے کے ساتھ ساتھ یہ مادی خصوصیات کی بھی حامل ہے!!ایک طرف توبہ وجہم علیں موجود ہے یا کسی نہ کسی طرح اس سے وجمتحد علیہ چاہے یہ جہم کے کسی حصے میں جیسے دل، سریاخون میں متمر کز ہویا پورے جسم میں پھیلی ہوئی ہو (مختلف زمانوں کی مختلف تہذیبوں کے تصورات کے مطابق) یا کسی نہ کسی طرح انسان کے جسم کے ساتھ مر بوط ہو، تاہم دونوں صور توں میں یہ مکان کے فیکٹر کی پابند ہے حالا نکہ یہ مادی نہیں ہے؟!اور صرف یہی وہ تنہامادی خاصیت نہیں ہے جوروح کو عطاکی گئی ہے، مکانی حاضری کے علاوہ یہ مادی اجسام پر اثر انداز بھی ہوسکتی ہے!!اور صرف یہی وہ تنہامادی خاصیت نہیں ہے جوروح کو عطاکی گئی ہے، مکانی حاضری کے علاوہ یہ مادی اجسام پر اثر انداز بھی ہوسکتی ہے!!! کیونکہ اس کا وجود جسم کو زندگی بخشا ہے اور اس کی جدائی جسم کوموت سے ہمکنار کر دیتی ہے؟!

ان مادی خصوصیات کے باوجود کہیں آپ کو یہ غلط فہمی نہ ہونے پائے کہ روح کوئی مادی شئے ہے، بلکہ یہ ایک میٹا فیزیکل ہستی ہے!! معلوم ہو تا ہے کہ مؤمنین نے اسے زمان کی قید سے آزاد کر دیا ہے!! کیونکہ جمم کی موت اس کے لیے قطعاً کوئی معنی نہیں رکھتی، بلکہ موت کی وجہ اس کی جسم سے وور حلت مجبے، جسم کو زندہ رہنے کے لیے اس کی ضرورت ہے مگر اسے جسم کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں ہے، روح کے لیے موت اس کی جسم سے علیحد گی ہے، اگرچہ مختلف تہذیبوں ومذاہب میں روح کے انجام پر اختلاف پایاجا تا ہے تاہم سب کا اس بات پر ضرور اتفاق ہے کہ یہ کبھی وو ختم پہنیں ہوتی کیونکہ یہ زمان سے ماوراء ہے، جسم سے رحلت کے بعد شاید اس سے باز پر س کی جاتی ہے، یا پھر اسے کسی جگہ پر ووسٹور گ کر دیاجا تا ہے تا کہ اجتماعی حساب کے وقت رحلت کے بعد شاید اس سے باز پر س کی جاتی ہے، یا پھر اسے کسی جگہ پر ووسٹور گ کر دیاجا تا ہے تا کہ اجتماعی حساب کے وقت اسے واپس لا یاجا سے، یا دوبارہ کسی دو سرے جسم میں جھیج دیاجائے یا پھر خدامیں ضم ہو جائے جو غالباً اس کا منبع ہے!!! مگر یہ ہمیشہ دائی بھا ہوتی ہے اور وقت کا اس پر کوئی اثر نہیں ہوتا!!

معلوم ہوتا ہے کہ روح بیک وقت ایک طرح سے میٹافیزیکل نما بھی ہے اور مادی نماہے، مکان کی پابند ہے مگر زمان کی نہیں، جسم پر اثر انداز ہوتی ہے مگر اس سے اثر نہیں لیتی، یہ اس قدر تضادات سے لیٹی ہوئی ہے کہ ناتواسے سمجھا جاسکتا ہے اور ناہی اس کی کوئی مخصوص تعریف وضع کی جاسکتی ہے، شاید یہاں پر مجھے بات ختم کرتے ہوئے سوال کو اس پریقین رکھنے والوں کی طرف پھیر دیناچا ہے کہ شایدان کے پاس اس بات کا کوئی جو اب ہو کہ۔۔۔روح کیا ہے؟!

اپنی ناپختگی کے دور میں انسانیت کی اس مفہوم کی اختراع پر ہمیں جیرت نہیں ہونی چاہیے، کیونکہ یہ نوٹ کرناانتہائی آسان ہے کہ مرنے کے بعد جسم تحلیل یامٹی بن جاتا ہے، اس تبدیلی نے یقیناً قدیم انسان کو اس چیز کے بارے میں متفکر کر دیا ہوگا جس کے فقد ان کی وجہ سے جسم مٹی میں تبدیل ہوگیا۔ مٹی سے انسانی شاہت کے بت بنانا بھی آسان ہے مگر وہ ویسے نہیں ہوتے جسم موتا ہے، اس طرح یہ سوال اٹھ کھڑ اہو تاہے کہ زندہ ہونے کے لیے اس بت میں کس وجیز میکی کی ہے؟

اس تکتے پر آگر جانداروں اور مختلف جمادات کے در میان فرق کونوٹ کرتے ہوئے کسی ووجو ہر پھی موجو دگی کا اندازہ لگایا گیا جو اس فرق کا ذمہ دارہے،روح کا تصور تضادات سے کتناہی بھر پور کیوں نہ ہو کسی بھی قدیم انسانی تہذیب پر اس تصور کی اختراع پر کوئی الزام نہیں دھر اجاسکتا کہ ماضی میں علم وشعور کی سطح اس تصور سے زیادہ کی اجازت ہی نہیں دیتی تھی۔

لغوی جذر پر غور کرنے والوں پر ووروح کا اور وورت کا اور وونفُس کا اور وونفَس کا اشتقاق مخفی نہیں ہوگا، معلوم ہوتا ہے کہ معانی کا بیہ تثابہ دیگر زبانوں میں بھی پایاجاتا ہے، چونکہ سانس (تنفس) زندگی کا ایک اہم مظہر ہے لہذالفظ کا اشتقاق اسی سے آیا ہے کہ روح کا نکلناسانس کا خاتمہ ہے، روح کے مفہوم کو فکری سند دینے کے لیے میٹا فیزیکل، لا ہوتی اور فد ہمی تصورات نے یک بعد دیگر ہے جنم لیاتا کہ روح کے مسائل وانجام وغیرہ کو بیان کیا جاسکے، وقت کے ساتھ ساتھ اصل تصور پیچیدہ سے بیچیدہ تر اور تضادات سے بھر پور ہوتا گیا اور اس کے لیے پوری ایک میٹا فیزیکل و نیابنادی گئی جو ہماری د نیاسے اگر برتر نہیں تو متوازی ضرور ہے!!روح کی منطق تھی جس پر کوئی غبار نہیں تھا۔

اس تضور پر جس قدر ہم قدیم انسان کے موقف کو سمجھ سکتے ہیں اتناہی ہمیں جدید انسان پر حیرت ہوتی ہے جو اب بھی وہی قدیم تضورات لیے پھر رہاہے!! حیرت کی بات ہے کہ لوگوں کی اکثریت زندگی کو باقی طبعی مظاہر کی طرح ایک ایسے طبعی مظہر کے طور پر قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہے جس کی توجیہ کے لیے ایسے میٹا فیزیکل اور خرافاتی تصورات کی چندال ضرورت نہیں ہے ،حیا تیات واضح طور پر بتاتی ہے کہ زندہ مادہ موجو دات میں کوئی منفر دچیز نہیں ہے، قدرتی کیمیائی تعاملات ہی زندگی کے مظہر کے ذمہ دار ہیں،خوراک، نشو نما،افزائش واحساس بلکہ موت بھی ماسوائے کیمیائی تعاملات کے اور پچھ نہیں ہے،ان سب کی روح کے خرافاتی تصور سے ہے کہ رسائنسی طریقوں سے تفہیم کی جاسکتی ہے۔

مؤمنین کے مختلف طبقات یہ بات قبول کرنے کے لیے تیار نہیں کہ انسان اپنے تمام تر افکار ،احساسات وجذبات سمیت نیچر کا بیٹا ہے اور وو خسیس ''کا دے کی پید اوار ہے!! در حقیقت اس وو خسیس ''کا دے کا، جو کچھ بھی کرنے سے عاجز اور طبعی صفات وخصوصیات سے عاری ہے کا اس حقیقی مادے سے کوئی تعلق نہیں ہے جس کی ہم بات کر رہے ہیں اور جو کا نبات میں ہر طرف پھیلا ہوا ہے، یہ وو خسیس معمادہ مورت نصور جے وہ فید کہتے ہیں اور جس سے وہ تمام طبعی مواد کی صفات کو منسوب کرتے ہیں اور جس سے وہ تمام طبعی مواد کی صفات کو منسوب کرتے ہیں کے مقابلے میں ایک بد صورت نصور ہے! یعنی انہوں نے کر داروں کو الٹ کر اس نصوراتی ہستی کو جو ان کے تجریدی نصور کی تخلیق ہے کو وہ خد ابنادیا ہے جو عدم ہے اور وہی مطلق حقیقت ہے اور (کا نبات کے اصل) مادے سے اس کی تمام تر طبیعاتی وکیمیائی خصوصیات چھین کر اسے مطلق ساکن بنادیا ہے!! پھر بڑے و قارسے آگر ہمیں بتاتے ہیں کہ مادہ ان کے خد ااور اس کی میٹا فیز یکل فوج لیخی روحوں، فرشتوں اور شیاطین کے بغیر کچھ نہیں کر سکتالہذا ہمیں اس پر ایمان لانا چاہیے اور کا نبات اور اس کی موجو دات سے کفر کرنا چا ہے!! آئے کے دور میں بھی جب بھی ووزندگی میں کہات ہوتی ہے تو بغیر کسی منطقی وجہ کے ووروح میں تھی جب بھی ووزندگی میں کہات ہوتی ہے تو بغیر کسی منطقی وجہ کے ووروح کیا تھونس دیاجا تا ہے، اعتراض کرنے پر عجیب وغریب بیان سننے کو ماتا ہے کہ:

و کیااعصاب پر مشممل دماغ ادراک و شعور پیدا کر سکتاہے!! کیااعصاب مادی چیزیں نہیں ہیں، پروٹین، پانی اور کار بوہائیڈریٹس پر مشمل خلیے جوایک اعصابی سیال منتقل کرتے ہیں، کیا ہیہ اجزاء جو کہ خالصتاً مادہ ہیں چیزوں کو دو محسوس می کرسکتے ہیں؟! دماغ تو بس ایک دو اوزار میں ہے،ادراک تو آخر کارنفس یاروح کرتی ہے جسے دیکھا نہیں جاسکتا!! "

ظاہر ہے یہاں وو خسیس مادے کی ہی بات کی جار ہی ہے ، مادہ ادراک نہیں کر سکتا مگر روح یا نفس جس کا ادراک نہیں ہو سکتا وہی ادراک کرتی ہے؟!

اگر جدید حیاتیاتی علوم سے رجوع کیا جائے تو معلوم پڑتا ہے کہ یہ قدیم اعتقاد کہ نامیاتی مادہ ایک منظر دخصوصیت کامالک ہے اور پہلے سے موجو در زندہ ماد ہے سے ہی آسکتا ہے پہلی باراس وقت ساقط ہو گیا تھاجب جانوروں کے غدود سے انسولین حاصل کرنے کی بجائے اسے لیبارٹری میں تیار کرلیا گیا، 1953ء تک یہ سمجھا جاتا تھا کہ ایمائینوالیہ ٹے جوزندگی کا بنیادی عضر ہے لیبارٹری میں پہلا مصنوعی نہیں بنایا جاسکتا تاہم مر اپورے کے تجربے نے اسے غلط ثابت کر دیا، 2010ء میں کریگ ونٹر لیبارٹری میں پہلا مصنوعی زندہ خلیہ بنانے میں کامیاب ہو گیا جے انسانیت کی بنائی ہوئی پہلی زندگی قرار دیاجاتا ہے، لیبارٹری میں اسے یہ وقومصنوعی زندہ خلیہ بنانے کے لیے کسی طرح کی روح کی ضرورت نہیں پڑی، اس طرح روح کی قبر پر آخری کیل ٹھونک دی گئی۔ روح کے مانے والوں کا سب سے بڑامسئلہ ہیہ ہے کہ وہ ایک ایسی چیز کومانے ہیں جس کے بارے میں لگتا ہے کہ انہیں خود بھی پچھ نہیں معلوم!! تو وہ روح کیا ہے جس پر آپ یقین رکھتے ہیں؟ روایتی جواب جو سننے میں آتا ہے وہ ہے: وقیسئلونک عن الروح قل الروح من امر ربی وہا او تیتم من العلم الاقلیلہ (الاسراء 85) اور تم سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔ کہدو کہ وہ

.

میرے پرورد گار کاایک تھم ہے اور تم لو گوں کو بہت ہی کم علم دیا گیاہے۔ می (؟!) عجب گول مول جو اب ہے۔۔ ہم نے یہ نہیں پوچھا کہ اس کا تھم آپ کے خداسے ہے یاکسی اور خداسے!!سوال پیہے کہ روح کیاہے جس پر آپ یقین رکھتے ہیں؟! آپ کا جو اب کیاہے؟!

در حقیقت سارے مذاہب اپنے تمام تر خداؤوں، نیم خداؤوں، انبیاؤوں، مسیحاؤوں اور اولیاؤوں سمیت قدیم دور کے انسان کے سادہ لوح ذہن کی اختر اع ہیں، لہذا مذاہب کا آسمان ماسوائے سر اب کے اور کچھ نہیں جنہیں پیاسا پانی سمجھ کر ان کی طرف دوڑا چلاجا تاہے مگر وہاں پہنچنے پر اسے نہ خداملتا ہے نہ وصالِ صنم! مذاہب حقیقی جوابات دینے کی بجائے پہلے سے تیار شدہ ووگول مول محجوابات کے ذریعے جذبات کو گد گدانے کی کوشش کرتے ہیں اور منطق کو دیوار پر دے مارتے ہیں، روح کے مفہوم پر وہی کچھ لاگوہو تاہے جو مذاہب کی دیگر پراڈ کٹس پر لاگوہو تاہے اسی لیے یہ مر دود ہے، یہ کہنا کہ روح موجو دہے ایک پُر لطف جواب توہو سکتا ہے مگر منطقی ہر گزنہیں کیونکہ روح کا تصور ایسے بہت سارے مشاہدات کی وضاحت نہیں کر تاجواصولاً اسے کرنا چیا ہے خاص طور سے اگر اس تصور کے حامی چاہتے ہیں کہ یہ انسانی معرفت کی ترقی کے آگے ٹک پائے۔

ایک غیر مادی چیز کی کسی مادی جگه میں موجودگی کس طرح تسلیم کرلی جائے!!روح کا کسی مخصوص جگه میں موجود ہونااورایک مخصوص جسم سے مربوط ہونااسے نا قابلِ انکار مادی صفات دیتا ہے ، جسم کے اندر اس کی ممکنہ موجودگی اور اس پر اثر انداز ہونے کی اس کی خاصیت اسے خالصتاً ایک مادی وجود دیتی ہے جو اصولی طور پر قابلِ جانچے ہونی چاہیے!

کیاروح رحم کے باہر پیداہوتی ہے یاانڈ ہے میں یاخو د کار طور پر افزائشی خلیوں سے منتقل ہوتی ہے؟!اگریہ وو باہر می سے آتی ہے تو کہاں سے؟ کیااس کے پہنچنے سے پہلے بچہ مر دہ ہوتا ہے؟!اگر زندہ ہوتا ہے تواس صورت میں اس کافائدہ کیا ہے؟اگریہ سپر م یاانڈ ہے سے آتی ہے تو یہ مادی ہوئی، بلکہ اس کی مینڈل کے قوانین سے بھی جانچ ہو جانی چا ہے!!

ہم جانتے ہیں جسم کے مختلف جھے ایک ہی وقت میں نہیں مرتے بلکہ بتدر تئ مرتے ہیں، سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ کیا جسم کے ہر جھے کی الگ روح ہوتی ہے؟!اور کیاروح قابلِ تقسیم ہے؟ کسی شخص کا کوئی عضو کسی دو سرے شخص میں لگانے کی صورت میں کیا روح منتقل شدہ عضو کے ساتھ منتقل ہوتی ہے یا نہیں!! یہ منتقل شدہ عضوصاحبِ عضو کے مرجانے کے باوجو دزندہ کیسے رہتا ہے؟ کیا ہم کہہ سکتے ہیں کہ بعض روحوں کی عمران کے مالکان سے زیادہ طویل ہوتی ہے کیونکہ ان کا پچھ حصہ ان کے مرنے کے بعد بھی زندہ رہا!

روح کے تصور کا ایک تضاد بھر اپہلوزندہ جسموں میں مصنوعی اعضاء کی پیوند کاری ہے، روح کے تصور کی صورت میں کسی زندہ عضوک کسی مشینی عضو سے تبدیلی کی صورت میں جو اس کا کام کر سکتا ہو کیسے سمجھا جائے؟ کیاروح پر مشمل کسی عضو کی دستبر داری ممکن ہے؟ لیبارٹریوں میں انسانی اعضاء کو پیوند کاری سے قبل کولنگ میں رکھا جاتا ہے، کیاروح کولنگ سے اثر انداز ہوتی ہے؟!

سوالات بہت ہیں اور تضادات ان سے بھی کہیں زیادہ، جس سے روح کے مؤمنین کاموقف انتہائی کمزور پڑجا تاہے، انہیں چاہیے کہ وہ اپنے موقف کا سنجیدگی سے جائزہ لیں، یہ کہاں کی خرد مندی ہے کہ کسی غلط تصور سے محض اس لیے چمٹار ہاجائے کہ:

وواناو جدنا آباءنا علی امة وانا علی آثار ہم مهتدون 🔐 🗝

وجہم نے اپنے باپ داداکوایک طریقے پر پایا ہے اور ہم ان ہی کے قدم بفترم چل رہے ہیں۔ (الزخرف 22)»

#### باطل مشکل

و سفید <sup>66</sup> یا و سیاه 66

دوبیسا کھیاں جن کے سہارے ہروہ اپاہتے ذہن چلتا ہے جو حقیقی سر مئی فضاء میں اڑنے سے عاجز ہو تاہے

باطل مشكل ياسياه وسفيد كامغالطه

کوئی شخص اس مغالطے میں تب پڑتا ہے جب اپنی ججت اس مفروضے پر قائم کرتا ہے کہ صرف دوہی اختیارات (آپشنز) دستیاب ہیں یاصرف دوہی ممکنہ نتائج ہیں اس سے زیادہ نہیں جبکہ دوسرے اختیارات اور نتائج موجود ہوتے ہیں، یہ کسی موقف یامعاملے کے باقی تمام تر ممکنات کو ختم کر کے صرف دواختیارات تک محدود کر دیتا ہے جن کا کوئی تیسر انہیں ہوتا، ان دو اختیارات میں ایک واضح طور پر باطل ہوتا ہے اور دوسر اصاحبِ مغالطے کی اپنی پیندیدہ رائے ہوتی ہے.

مثالين:

1- آپ یا تو ہمارے ساتھ ہیں یا پھر ہمارے خلاف ہیں (نائن الیون کے بعد جارج ڈبلیو بُش کا بیان).

2- پاکستان سے محبت کریں یا اسے چھوڑ دیں.

3- یاتو آپ ہمارے ساتھ یہ جنگ لڑیں یاڈر پوک اور غدار کہلائیں.

4- ياتو آپ لکس صابن استعال کريں يا پھر اپنی جلد کی خوبصور تی داؤپر لگا ديں.

ذرا پیچیده شکل:

1- یا تواس شخص نے واقعی کوئی خلائی مخلوق دیکھی ہے یا پھریہ شخص پاگل ہے، مگر ہم نے کبھی اس شخص میں ایسی کوئی علامت نہیں دیکھی جس سے پیتہ چلتا ہو کہ یہ شخص پاگل ہے .

2- یا تومیرے پاس واقعی کچھ خصوصی طاقتیں ہیں یا پھر میں جھوٹااور دھوکے باز ہوں، مگر میں نے زندگی میں کبھی کسی کو دھو کہ نہیں دیا!(ایک تیسر اامکان نظر انداز کر دیا گیا کہ: مجھے وہم بھی ہو سکتاہے).

یہ مغالطہ عام طور پر دکانداروں یاسیلز مینوں میں زیادہ رائے ہو تاہے جو گاہک کے اختیارات (آپشز) اینے کم کر دیتے ہیں کہ اس کے پاس سوائے ان کی پیش کر دہ مصنوعات ہی باقی رہ جاتی ہیں ... یہ مغالطہ سیاستدانوں کے ہاں بھی رائے ہے جو ہر اس شخص یا گروہ کو اپنادشمن قرار دیتے ہیں جو ان کے ساتھ نہ ہو اور اپنی تصوراتی زمر ہ بندی میں غیر جانبداروں کے لیے کوئی جگہ نہیں حجور تے ... مذہبی انتہا پیندوں کی تقریروں میں بھی یہ مغالطہ کافی عام ہے جو سادہ لوحوں اور ووعقل کے ست معالوگوں کے سامنے دنیا کی انتہائی درجے کی سادہ، سطحی، جعلی اور بگڑی ہوئی تصویر پیش کرتے ہیں، ورویش خراسانی صاحب کا یہ تبھرہ اس مغالطے کی ایک جیتی جاگی مثال ہے .

اس مغالطے میں خامی یہ ہوتی ہے کہ دواختیارات تمام امکانات کااعاطہ نہیں کرسکتے، مزیدوضاحت کے لیے اس کی تجریدی صورت یوں ہوتی ہے: .

1- ياتو آپ ق كاانتخاب كريں ياك كا

2- دوسر اکوئی آپشن نہیں ہے

3- آپ ق كاانتخاب نهيس كرسكتے

4- چنانچه آپ کولاز مأک کاانتخاب کرناچاہیے

اوپر کے سینار یو میں خلل مقدمہ نمبر 2 کا جھوٹ ہے.

یہ مغالطہ سوچ کو محدود کر تااور ذہنی بالیدگی کی علامت ہو تا ہے، اسے نمایاں طور پر نسلی تفاخر Ethnocentrism میں دیکھا جاسکتا ہے، یعنی چیزوں کو دیکھنے میں نسل / جماعت / مذہب / گروہ کی مرکزیت کہ ہمارا گروہ ہی ہر چیز کا محور ہے اور یہی وہ پیانہ ہے جس پر دیگر تمام چیزوں کو پر کھا جانا چا ہیے اور دیگر تمام گروہوں کی درجہ بندی کی جانی چا ہیے کیونکہ: ہمارا گروہ حق پر ہے اور دیگر باطل پر ہیں. یہ انتہاء پیندی ہی قوموں کو اس غلومیں مبتلا کردیت ہے کہ پچھ فضائل / عناصراسی کے لیے مخصوص ہیں اور اسے دوسروں سے ممتاز کرتے ہیں، یہی ذہنی بالیدگی تہذیبوں کے ارتقاء میں رکاوٹ اور ان کے زوال کا سبب بنتی ہے، اور یہی ذہنی بالیدگی مختلف گروہوں کے در میان نفرت کو جنم دیتی ہے اور انہیں ایک و ہمی مقد س جنگ کی طرف د تھیل دیتی ہے اور زمانے کی تبدیلیوں کو قبول کرنے اور دورِ حاضر کے نئے عالمی معاشر سے میں مدغم ہونے سے روکتی ہے. یہ ذہنی بالیدگی موجہ م میں ہونے سے روکتی ہے. یہ ذہنی بالیدگی موجہ میں ہونے سے روکتی ہے. یہ نہیں بالیدگی درجہ سادہ ہوجاتی ہے کہ یاتوسب خیر ہے یاسب شرہے (1).

\_\_\_\_\_

حواله حات:

The Growth of the Mind: And the Endangered Origins of Intelligence -1

#### توسل به جهل

توسل بہ جہل یا وہ تکیہ ، مجہول معالم منطق مغالطہ ہے جسے انگریز فلاسفر جان لاک نے وضع کیا تھا، یہ مغالطہ اس وقت وقوع پذیر ہوتا ہے جب دعوے کے اثبات کا بوجھ غلط فریق پر ڈال دیا جاتا ہے یا پھر جب کسی دعوے کے فریق کی اثبات کی مزوری کسی دوسر سے فریق کے دعوے کی درسگی کی دلیل بنادی جاتی ہے جبکہ دوسر سے فریق کے دعوے کی درسگی کا کوئی شہوت نہیں ہوتا، اس کی ایک تازہ مثال سعید صاحب کا یہ تبصرہ ہے جس میں سائنس کی کمزوری (پہلا فریق) خدا کے وجود کی

د لیل (دوسر افریق) بنادی گئ جبکہ خداکے وجو د (دوسرے فریق کے دعوے) کی کوئی دلیل نہیں ہے ،اپنی سادہ شکل میں پیہ مغالطہ کچھ اس طرح سے کام کر تاہے:

2- و کوی کرتاہے کہ وسی مخلطہ کیونکہ اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے.

یہ مغالطہ فرض کرتاہے کہ چونکہ دعوے کوغلط ثابت کرنے کے لیے کوئی ثبوت نہیں ہے چنانچہ دعوی درست ہے، اسی طرح اس کابر عکس بھی درست ہے بعنی چونکہ یہ ثابت نہیں ہوا کہ دعوی درست ہے لہذاوہ غلط ہے، دونوں صور توں میں وور لیل کی عدم دستیابی بھی ہی دعوے کے درست یاغلط ہونے کی دلیل بنادی جاتی ہے، اس کی ایک شکل یوں بھی ہے کہ یہ کہاجائے کہ جناب چونکہ حریف یہ دعوی غلط ثابت نہیں کر سکتالہذا یہ دعوی لازما درست ہے.

پچپاس کی دہائی میں سینیٹر جوزف مکیر تھی نے ایک ٹی وی سیریز میں بہت سارے بے قصور لوگوں پر کمیونسٹ ہونے کا الزام کھہرا لگا جسے بعد میں مکیر تھزم کانام دیا گیا، سے الزامات کسی حقیقی دلیل پر مبنی نہیں تھے، کوئی بھی شخص اس بنیا دپر مور دالزام کھہرا دیاجا تا تھا کیونکہ مکیر تھی کے ریکارڈ میں اس شخص کے کمیونسٹ رجھانات ثابت کرنے کے لیے پچھ نہیں ہو تا تھا، یعنی بجائے اس کے کہ وہ اپنا دعوی دلیل سے ثابت کر تاوہ اس کی بنیا دوعوی غلط ثابت کرنے کے لیے دلائل کی عدم دستیا بی پرر کھتا تھا جو کہ مغالطہ ہے کیونکہ مکیر تھی اپنی ججت ایسے مثبت نتائج جن سے پتہ چپتا ہو کہ اس نے جان لیا ہے یا ثابت کر دیا ہے کہ فلال شخص کمیونسٹ رجھانات رکھتا ہے کہ بجائے معرفت کی عدم دستیا بی (جہالت) پرر کھتا تھا.

جاوید: میر اخیال ہے کہ بعض لو گوں کے پاس جادوئی طاقتیں ہوتی ہیں.

سليم: تمهيل كيسے بينة چلا؟

جاوید: کیونکہ ابھی تک کوئی بیہ ثابت نہیں کر سکاہے کہ پچھ لوگوں کے پاس ایسی طاقتیں نہیں ہو سکتیں.

گاڈ آف دی گیپیں بھی اسی مغالطے کی ایک شاخ ہے، یہ اس بر ہان کی نمائندگی کر تاہے جومؤمنین خدا کی موجودگی کی دلیل کے طور پر استعال کرتے ہیں کہ چونکہ علم ابھی تک کسی مخصوص طبعی مظہر کی وضاحت نہیں کر سکا چنانچہ بید لاز ماً ان کے خدا کا کارنامہ ہے محض اس لیے کیونکہ وہ اس پریقین رکھتے ہیں اور کوئی اس کے برعکس ثابت نہیں کر سکتا.

#### خرو بمقابله شر

مومن اچھی طرح جانتے ہیں کہ نثر کے مسلے سے کشید کر دہ ملحد انہ دلائل بدیہی اور منطقی دونوں طرح سے ملحد وں کے مضبوط ترین دلائل میں سے ہیں چنانچہ مومنین نے بھی ان دلائل کا جو اب دینے کی بھر پور سعی کی ہے جسے فلنفے میں تھیوڑیسی کہاجا تا ہے لیعنی نثر کے مقابلے میں ایک منصف خدا کا اثبات .

شر کے وجو دسے کشید کر دہ دلائل کے ردمیں تھیوڈیی کا کہناہے کہ منطقی طور پر شر کاوجو دایک محبت کرنے والے طاقتور خداکے وجو دسے متصادم نہیں ہے یعنی دوسرے لفظوں میں قاتل مرنے والے سے محبت کرتا تھا؟! 😀 عام طور پرلوگوں کو یہ کہہ کرقائل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے کہ شر کاوجو دہمیں در کار فضائل اور آزاد ارادے کے وجو د کے لیے ضروری ہے.

تھیوڈلیں کا کہناہے کہ اذبت کی ہر حالت نہ صرف یہ کہ ضروری ہے بلکہ اس کی وجہ بھی ہوتی ہے... در حقیقت مومنین کے لیے یہ بہت مشکل کام ہے کیونکہ اگر ہمیں اذبت کی کوئی ایک بھی ایسی حالت مل جائے جس کی کوئی ایک بھی وجہ یا جسٹیفیکیسٹن نہ ہو تو بنیادی طور پر یہ خدا کے وجود کی نفی کے لیے کافی ہوگی اور مومنین کی ساری کو ششوں پر پانی پھر جائے گا. اس سے آپ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ تھیوڈلیس کے دلائل کتنے مضبوط ہوتے ہوں گے...

تاہم شرکے مسکے کا درست بیان کیاہے؟ ملحدین اسے کیسے استعال کرتے؟ یہاں یہ واضح کر دیناضر وری ہے کہ زیادہ تر ملحدین کو شرکے مسکے کاصحیح علم نہیں ہوتا یہی وجہ ہے کہ وہ اس کے لیے ایک کمزورسی فار مولاسازی کرتے ہیں جسے آسانی سے ڈھیر کر دیاجا تاہے.

جب ہم شرکی بات کرتے ہیں تو ہمیں اس کی اقسام میں بھی تفریق کرنی چاہیے تا کہ خدا کی پیدا کر دہ برائی خدا کے اور قیصر کی قیصر کے جھے میں جائے..

اخلاقی شر:اس کی مثال معاشر تی برائیوں سے دی جاسکتی ہے جیسے قتل، چوری، آبر وریزی وغیرہ.. شر کامسکہ اس نوعیت کے شرور پربحث نہیں کرتا، ملحدیہ نہیں کہتا کہ:سمندرخان قتل ہو گیا،اسد کی گاڑی چوری ہو گئی اور پپوسے کسی نے ٹافی چین لی..
ہائے دنیا کتنی ظالم ہے بس خدا نہیں ہے ... یہ بکواس ہے .. ملحد جن برائیوں کی بات کرتا ہے وہ یہ قطعاً نہیں ہیں چنانچہ شرکے مسکلے پر مومن کا یہ فرمان کہ: خدانے ہمیں ارادے کی آزادی دی ہے اور یہ ہم پر ہے کہ ہم اچھے کام کریں یابرے بے بمعنی بات ہے ..

طبعی شر:اس سے مرادوہ شرور ہیں جن کا ذمہ دارانسان نہیں ہے جیسے بیاریاں، وبائیں، آفات، قحط،سیلاب، زلز لے، طوفان، شدید گرمی، شدید سر دی وغیرہ، دو سرے لفظوں میں ہم ایسے شر کی بات کررہے ہیں جو دنیا کی طبیعاتی شکل کی وجہ سے وقوع پذیر ہو تاہے اور جس کی جھینٹ ہزاروں بلکہ بعض او قات لا کھوں انسان چڑھ جاتے ہیں.. مومن کے مطابق یہ شکل خدانے ڈیزائن کی تھی، یعنی دنیااس شکل میں ہویہ انتخاب خدانے کیا تھا.

آسان لفظوں میں دنیا کی وحشت ناکی کو ہم شر کہہ سکتے ہیں، یہاں لفظ شر مجازی معلوم ہو تاہے چنانچہ بعض او قات ہم اسے زیادہ ڈیفائن کرتے ہوئے تکلیف واذیت (Suffering) جیسے الفاظ سے بھی بیان کر سکتے ہیں.

مگرایک در دناک ووحشت ناک دنیاسے خدا کی عدم موجود گی کیسے ثابت ہوتی ہے؟

سید ھی ہی بات ہے کہ خدا کو خدا ہونے کے لیے عالم ہونا ضروری ہے،اگر ہم فرض کریں کہ خداعالم نہیں ہے تواس کا مطلب بیہ ہوا کہ آپ دراصل طبعی مظاہر کی بات کر رہے ہیں جنہوں نے کائنات کو تخلیق کیا،اس صورت میں آپ میں اور ملحدین میں کوئی فرق نہیں ہے کیونکہ وہ بھی یہی کہہ رہے ہیں کہ کچھ طبعی مظاہر ایسے ہیں جو کائنات کی حالیہ شکل کی موجودگی کو بیان کرتے ہیں اور اس کے ذمہ دار ہیں جیسے عظیم دھا کہ.

بہر حال عالم خدایقیناً دنیا کی بہترین شکل چاہے گا، مگر رکیے..اس کا کیامطلب ہے کہ بہترین شکل چاہے گا؟

اس کا مطلب ہیہ ہے کہ دنیا کے تصور کے کچھ ممکنات ہیں، دوسر بے لفظوں میں آپ دنیا کی دوسر کی مختلف شکلوں کا تصور کر سکتے ہیں جس میں ہیں، یہ شکل / شکلیں ناتو محال ہیں اور ناہی ان میں کوئی تضاد ہے، مثال کے طور پر آپ ایک ایسی دنیا کا تصور کر سکتے ہیں جس میں ناتو سیلاب ہیں، ناہی بیاریاں ہیں اور ناہی زلز لے ہیں اور یہ تصور ناممکن نہیں ہے (اگر کوئی کہے کہ یہ ناممکن ہے تو پھر جنت اور جہنم کا وجو د بھی ناممکن ہے) اس طرح دنیا کئی متعد د شکلوں میں تخلیق کی جاسکتی تھی اور خدا کو یقیناً کسی ایک شکل کا انتخاب کرنا تھا اب اگر خدا بہترین شکل میں سے کسی کم ترشکل کا انتخاب کرتا ہے تو ایساوہ یا تو جہالت میں کرے گا یعنی اسے اس سے بہتر شکل کی موجو دگی کا علم ہی نہ ہو ( اور یہ اس کے مطلق علم کی صفت کے خلاف ہے ) یا پھر مرجوح کوران جی پر ترجیح دے گاجو کہ محال ہے کی موجو دگی کا علم ہی نہ ہو ( اور یہ اس کے مطلق علم کی صفت کے خلاف ہے ) یا پھر مرجوح کوران جی پر ترجیح دے گاجو کہ محال ہے کیونکہ خداسب سے بہتر شکل جا ہتا ہے.

ب پر ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے۔ لازم ہے کہ وہ بہترین شکل چاہے جبکہ حقیقتِ حال یہ ہے کہ حالیہ دنیاسب سے بہتر شکل نہیں ہے کیونکہ اس سے بہتر دنیاکا تصور کیا جاسکتا ہے چنانچہ خدا نہیں ہے .

عقل مندول كوسلام

# <u> اوکیم کا نشتر</u>

او کیم کانشر علم منطق کا ایک مشہور اصول ہے جو اگریز فلاسفر اور منطق دان ولیم آف او کیم کاوضع کر دہ ہے، اس اصول کو تمام علمی و تحقیقی مید انوں میں استعال کیا جاتا ہے، حال ہی میں سائنس فکشن فلم کانٹیک دیکھنے کا اتفاق ہوا جس میں اس اصول کا استعال بخوبی دکھایا گیا ہے، علم منطق میں اس اصول کو بنیادی حیثیت حاصل ہے جس کے مطابق کسی بھی چیز کی آسان ترین توجیہ ہی ہمیشہ درست ہوتی ہے اور جب تک ضرورت نہ ہو معاملے میں کسی طرح کی پیچید گیاں اور مفروضے شامل نہیں کی جانے چاہئیں مزید برآں کوئی بھی ایسادعوی جس کی استدلال سے نفی نہ کی جاسکتی ہوباطل ہے، اس اصول کے پہلے جھے کی ایک مثال یوں دی جاسکتی ہوباطل ہے، اس اصول کے پہلے جھے کی ایک مثال یوں دی جاسکتی ہے۔

پہلامفروضہ: ایک کائنات ہے.

دوسر امفروضہ: ایک کا ئنات ہے اور ایک خداہے جس نے بیر کا ئنات بنائی ہے .

جیسا کہ واضح ہے پہلا مفروضہ دوسرے مفروضے سے زیادہ آسان ہے جس کامطلب ہے کہ پہلا مفروضہ ہی پیندیدہ ہے مگراس کا یہ مطلب ہر گزنہیں کہ دوسر امفروضہ لاز مأغلط ہے بلکہ اس کا یہ مطلب ہے کہ ہم اسے ایک ثابت شدہ نظر ہے کے طور پر قبول نہیں کر سکتے ،او کیم کے مطابق اس کے اس اصول سے خدا کے وجود کی تمام تر دلیلیں ساقط ہو جاتی ہیں حالا نکہ وہ خود خدا کو مانتا اور انتہائی مذہب پرست تھا مگر اس کا ایمان منطق پر نہیں بلکہ محض ایمان ہی پر قائم تھااس کے باوجود اس کا کہنا تھا کہ خدا کے وجود کو ثابت کرنے کے لیے ہمیں نظر ہے میں اضافی بیچید گیاں شامل کرنی پڑیں گی جن کی ناتو ضرورت ہے اور ناہی ہی نظر ہے میں کوئی اضافہ کرتی ہیں اوپر کی مثال میں اگر ہم ہے کہیں کہ خدا نے ہی کا ننات بنائی ہے تو یہ سوال اٹھے گا کہ خدا کو کس نے بنایا؟ یہاں یہ واضح ہوجا تا ہے کہ معاملے میں خدا کوشامل کرنے سے ناہی کوئی اضافہ ہو تا ہے اور ناہی یہ پہتے چلتا ہے کہ کا نئات کیوں موجود ہے کیونکہ خود خدا کی بھی کوئی توجیہ نہیں ہے ،او کیم کی نظر میں علم اور لا ہوت دوبالکل ہی الگ الگ چیزیں کا نئات کیونکہ خدا کے وجود کی کوئی خدا کے وجود کی کوئی منطقی دلیل وضع کرنانا ممکن ہے .

او کیم کے اصول کے دوسر ہے جھے کے مطابق کوئی بھی ایساد عوی جس کی نفی نہ کی جاسکتی ہو باطل ہے، مثال کے طور
پر کیمبری دور میں اگر کوئی مامل جانور مل جائے تو ہم نظریہ ارتقاء کور دکر سکتے ہیں اور اگر تجاذب کی حامل کوئی دوسری قوت دریافت ہو جائے تو تجاذب کور دکیا جاسکتا ہے تاہم تب تک یہی نظریات ہی درست تصور کیے جائیں گے کیونکہ انہیں ردکرنے کے لیے پچھ نہیں ہے تاہم ہم ایساد عوی کر سکتے ہیں جے ردنہ کیا جاسکے جیسے "خداز مان و مکان سے باہر ہے اور اسے منطقی طور پر نہیں سمجھا جاسکتا" اس طرح ججت کسی بھی طریقے سے نا قابلِ نفی اور نا قابلِ بحث ہو جاتی ہے! ایسی ججت قطعی باطل اور بکو اس محض ہوتی ہے! ایسی جب تا میں کی جاسکتی ہے:

يهلا: ميں اپنے آپ كاباب ہول.

دوسرا: تم اپنے آپ کے باپ نہیں ہوسکتے یہ ناممکن ہے؟ پہلا: میں ایک خاص حالت ہوں جسے عقل سے نہیں سمجھا حاسکتا.

مندر جہ بالا مثال میں ایک ایس ججت وضع کی گئی ہے جسے دنیا کی کسی بھی دلیل سے ردنہیں کیا جاسکتا اور وہ یہ کہ پہلا شخص عقل کی حدود سے ماوراء ہے اور اس کی حالت کو نہیں سمجھا جاسکتا یوں یہ استدلال فرسودہ اور باطل ہے .

### الهى منطقيات

دیکھیے ان لوگوں کو جوعبادت گاہوں میں اپنے خداؤں کے آگے بلا تکان ناک رگڑتے خود کو ذلیل کرتے اور منافقت کے آنسو بہاتے ہیں، کبھی کسی نے سوچا کہ ان لوگوں کو یہ سب کرنے پر کیا چیز اکساتی ہے؟ کیا چیز انہیں خود کو ذلیل کرنے پر مجبور کرتی ہے؟ کیا یہ لوگ یہ سب اپنے خدا کی محبت میں کرتے ہیں؟ خداسے ان کے تعلق کاراز کیا ہے؟ یہ چاہے کتناہی دعوی کیوں نہ کریں کہ وہ یہ سب اپنے خدا کی محبت میں کرتے ہیں تو یہ جھوٹ ہے.

مذہبی منطق کی روسے بندے اور خداکا تعلق خرید و فروخت، مصلحت اور خواہشات کی پیمیل کا تعلق ہے، یقیناً مؤمن خدا کی عبادت میں اتنی تکلیفیں جنت کی لالچ میں اٹھا تاہے، منافقت کے آنسوؤں، حمد و ثناء و تشبیح کی وجہ جنت میں حوروں، لونڈوں اور دودھ و شہد و شراب کی نہروں کی لالچ ہے، یہ سب کرنے میں اس کی خواہشات و حاجات ہی اس کے پیش نظر ہوتی ہیں، اسے اپنا مطلب ہو تاہے خدا کی فکر نہیں ہوتی، اس سے مجھے شاہوں کے ان منافق شعر اء کی یاد آتی ہے جو شاہ کی جھوٹی مدح کے لیے صفیں باندھ کر کھڑے ہوتے ہیں تاکہ شاہ کی خوشنو دی حاصل کر کے نفع حاصل کیا جاسکے، بندے اور خدا کا تعلق بھی بعینہ یہی ہے، جس طرح شاہوں کے فعر اء منافقانہ مدح کرتے ہیں اسی طرح یہ خود کو ذلیل کر کے خدا کے غرور اور کبریاء کوراضی

·

کرنے کی کوشش کرتے ہیں لیکن خدا کی محبت یا اسے راضی کرنے کے لیے نہیں بلکہ اس کے پاس جو خزانے ہیں ان کے لیے، خدا کو بھی جو"دلوں کے بھید خوب جانتا ہے" اس کی خبر ہے مگر چو نکہ اس کے غرور و کبریاء کی ہوس پوری ہورہی ہوتی ہے اور جھکتے روتے گڑ گڑاتے غلاموں کا دل آویز منظر اس کے کبریاء کو تسکین پہنچار ہاہو تا ہے وہ اس منافقت کی پرواہ نہیں کرتا، اس قشم کے تعلق کو تکا فلی تعلق کہا جا تا ہے یعنی فائدہ دینا اور فائدہ اٹھانا، ایک ایسا تعلق جسے کسی طرح شریفانہ نہیں کہا جا سکتا اور ناہی ہے خد ااور مخلوق کے تعلق کی کوئی مثالی صورت ہے .

مخلوق اور خدا کے در میان میہ غیر اخلاقی اور گراہوا تعلق محض بہیں پر ختم نہیں ہوجاتا، اس کا دوسر ارخ اس سے بھی کہیں بھیانک اور خطر ناک ہے، اگر مخلوق کو جنت کی رغبت نہ تو اس صورت میں خدااسے ڈراد ھمکا کر اور جہنم میں بھونے کی وعیدیں دے کر عبادت کے لیے مجبور کرتا ہے، اس صورت میں پیدا ہونے والا تعلق دہشت گردانہ و بہیانہ و جابر انہ ہوتا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ خداعبادت کی میہ جنونی خواہش ہر صورت میں پوری کرناچا ہتا ہے کیونکہ یہ جانتے ہوئے بھی کہ ان کی عبادت کے بچھے اس کی محبت نہیں بلکہ در حقیقت خوف کار فرماہے وہ اس بہیانہ تعلق سے صرف نظر کرتار ہتا ہے کیونکہ بالآخر مخلوق اس کے سامنے خود کو ذلیل کر بی رہی ہوتی ہے.

اس قسم کے تعلقات کی کیا توجیہ ہے؟

اس ظلم وستم کی کیاتوصیف ہے؟

بلکہ ایسے خدا کی کیا توصیف ہے جسے محض اپنے غلام بڑھانے اور انہیں ذلیل کرنے کی فکر ہے جبکہ وہ ان کی نیتیں اچھی طرح جانتاہے کہ وہ اس سے زیادہ خو د سے محبت کرتے ہیں ؟

غرض کہ جزاءوسزاء کی سیاست خدااور مخلوق کی سطح کے تعلق کے لیے قطعی موزوں نہیں.

بیشتر مذاہب اپنے ماننے والوں کو مرنے کے بعد جنت کی نوید سناتے ہیں، زیادہ ترمؤ منین اس جنت کوبڑی سطحیت سے لیتے ہیں،
اگر جنت میں زندگی کے تصور کو ذرا گہر می نظر سے دیکھا جائے تو معلوم ہو گا کہ یہ جنت جنت نہیں جیسا کہ ہم سمجھتے ہیں بلکہ ایک عذاب ہے، جب ہمیں جنت کی زندگی کی رنگینیوں کے بارے میں بتایا جاتا ہے تو ہم اس کی لا کچ کا شکار ہو جاتے ہیں کیونکہ ہم اس کاموازنہ اپنے دنیاوی احساس اور تصور سے کر رہے ہوتے ہیں مگر در حقیقت خواہشات کی بیمیل آخرت کی زندگی میں قطعی مختلف ہوگی.

جیسی خالص خوشی ولذت کی زندگی کاوجو د ناممکن ہے .

غم وخوشی کا ایک اور عضر جو پہلے سے کسی طور کم اہمیت کا حامل نہیں اور وہ زندگی کے فناء اور محدودیت کا لا شعور میں احساس ہے، جب لوگ خوش ہوتے توان کی عقل باطن میں ہے ادراک جاگزیں ہو تاہے کہ زندگی محدود اور مختصر ہے چنانچہ اس سے جتنی خوشیاں کشید کر سکتے ہو کر لو مگر جنت کا انسان کیا کرے گا؟ کیا ہے جانتے ہوئے کہ بیر زندگی ابدی ہے وہ اس سے لطف اندوز ہوسکے گا؟ اس صورت میں جنت یقیناً سے الٹی پڑجائے گی اور ایک دن تمام ساکنانِ فردوس اجتماعی خود کشی کر کے خدا کو ورطہ ء جیرت میں ڈال دیں گے!!

انبیاءاور مؤمنین به جان ہی نہ سکے کہ مسرت کے اسباب مادی نہیں نفسیاتی ہیں،خوشی دراصل ایک عقلی حالت ہے، لذت ومسرت نفس سے اور انسان کی نفسیاتی حالت سے بھوٹتے ہیں،حورول کی فوج، شر اب اور دولت کے انبار دل میں خوشی نہیں ڈال سکتے کہ کتنے ہی زبوں حال مسرت کی ایسی زندگی گزارتے ہیں جن کی امر اءبس خواہش ہی کر سکتے ہیں.

انسانی زندگی کی تنظیم میں خداحلال وحرام کی سیاست پر انحصار کر تاہے، مگر کیااسے حرام کرنے کے الٹے اثر کاادراک نہیں تھا؟ کیااس نے "ہر ممنوع مرغوب ہو تاہے" کومد نظر رکھا تھا؟ کیااس نے اس درخت سے سبق نہیں سیکھا جسے اس نے آدم پر حرام کر دیا تھا؟ کیاوہ نہیں جانتا کہ اگروہ اس درخت کو آدم پر حرام نہ کر تا تووہ اس میں سے کبھی نہ کھا تا؟

حرام کی سیاست حرام کا چیختااشتہارہے، یہ اس حرام چیز کی تاکیداور اس پر روشنی ڈالنے کے متر ادف ہے جو کہ دوسری صورت میں اندھیروں کے طاقِ نسیاں میں دھری ہوتی اگر اس سے خبر دارنہ کیا گیاہو تا، یہ نہیں ہوسکتا کہ خداہوتے ہوئے وہ یہ بات بھول گیاتھا، اسے سجھنے کے لیے افلاطون کی ضرورت نہیں، دیکھیے وہ ممنوع کتابیں اور فلمیں جو کہ اگر ممنوع نہ ہوتیں توکوئی انہیں گھاس نہ ڈالن، خداکو پیتہ ہوناچا ہے تھا کہ سرخ بتیوں کو توڑناانسان کی جبلت ہے، حرام فعل میں دہری لذت ہوتی ہے،

ایک حرام چیز کی لذت اور ایک حرام کرنے کی لذت، شراب کو حرام کرنے کے بعداس کی لذت ہی دوگئی ہوگئی، ایک نشہ کی لذت اور دو سری حرام کی لذت ۔۔۔ تو کوئی پوچھے اس خداسے کہ وہ اس سب سے کیاچا ہتا ہے؟ کسی چیز کو حرام کر کے لوگوں کو اس کی طرف متوجہ کرنااور پھر اس حرام کو کرنے پر لوگوں کے چیچھڑے اٹرانے کے پیھچے اس کا کیا مقصد ہے؟ کیا اسے ان گناہ گاروں کو سزاد ہے کی بجائے انہیں جزاء نہیں دینی چاہیے؟ کیا انہوں نے اس کی دعوت پر لبیک کہتے ہوئے اس کی بات نہیں مانی؟ در حقیقت ۔۔ کیا خدانے جنت کے لاکھوں در ختوں میں سے محض ایک پر پابندی لگا کر آدم کو خود اس ملعون در خت کو کھائے کی دعوت نہیں دی تھی؟ اور کیا آدم نے اس در خت کو کھا کر اس دعوت پر لبیک نہیں کہا؟ کیا اسے آدم کو انعام سے نہیں نوازناچا ہے؟

آدم پربات چلی تو ذہن میں ایک اور قاتلانہ سوال اٹھا... خدانے ہی کہاتھا کہ "ولا تزروازرۃ وزراخری (اور کوئی شخص کسی دوسرے کے گناہ کا بوجھ نہیں اٹھائے گا۔سورہ الا نعام، آیت 164)" تو پھر ہم آدم کے گناہ کا بوجھ کیوں اٹھائیں؟اگراس نے بیسگناہ کیا ہے تواس میں ہمارا کیا قصور؟اربوں لوگ ایسے گناہ کا بوجھ کیوں اٹھار ہے ہیں جو انہوں نے سرے سے کیا ہی نہیں؟ تاریخ میں ایسے بڑے قصے پڑھے ہیں جن میں قومیں اپنے حاکموں کی حماقتوں کی سزا بھگتے ہیں مگر جہاں پوری انسانیت ہی ایک ناکر دہ گناہ کی سزا بھگتے ہیں مگر جہاں پوری انسانیت ہی ایک ناکر دہ گناہ کی سزا بھگتے رہی ہو تو میرے خیال سے یہی عین ظلم ہے خاص طور سے جب جرم محض ایک سیب /گندم کھانے جتنا فضول ہو!!

خداہی موردالزام ہوناچاہیے، نہ صرف بیہ کہ اس نے آدم کووہ درخت کھانے کی کھلی دعوت دی اوپر سے آدم کو جنت سے نکالنے جیساا تنابڑا فیصلہ اس کے دوررس اثرات کو مد نظر رکھے بغیر ہی کر ڈالا، اگر وہ سیب والے فضول معاملے سے صرفِ نظر کرلیتا تو غلطیاں وہیں رک جاتیں اور انسانی تاریخ پر محیط خطرناک غلطیاں اور ان کے نتیجے میں ہونے والی تباہی وبربادی وہیں تھم جاتی۔

صرف یہی کوئی اکلوتی حرکت نہیں، ہم میں سے کسنے خدا کے ہاتھوں ہونے والی اس انسانی تباہی کے بارے میں نہیں سناجب اس نے اپنے ایک چہیتے فرشتے کو ایک کا فربستی کو نیست و نابود کرنے کے لیے بھیجاتو فرشتے نے واپس آکر اسے خبر دی کہ اس بستی میں ایک عبادت و پر ہیز گزار بندہ بھی رہتا ہے کہ شاید خدا کو اس بستی اور اس کے لوگوں پر ترس آ جائے مگر خدانے چھوٹتے ہی کہا کہ: "ففیہ فابد ا(اسی سے شروع کرو!!)" یہ عابد چاہے عابد نا بھی ہوا ور چاہے اس کا عمل اور دین اس کی شفاعت نہ کر سکا ہو سز اکا قطعی مستحق نہیں ہے کیونکہ وہ کسی گناہ میں شریک نہیں ہوا، اس کے باوجود خدا خود کو منصف وعادل کہتا ہے، اتنا

سادہ سامسکلہ اگر کسی مبتدی نج کے سامنے بھی پیش کر دیا جاتا تو وہ اس میں فیصلہ کرنے میں غلطی نہ کرتا کجاوہ جستی غلطی کر جائے جس نے روزِ قیامت لوگوں سے حساب لینا ہے؟ انسانیت اس سے کیسے نج پائے گی جبکہ اس میں انصاف کی اونی ترخوبی نہیں ہے؟ اس بوڑھے شخ سے کیوں شروعات کی جائے جبکہ وہ خو د کہتا ہے کہ کوئی کسی دو سرے کے گناہوں کا بوجھ نہیں اٹھائے گا؟، کاش وہ اس سے سیمتا اور اپنے کے پرشر مندہ ہوتا، مگر نہیں کیونکہ ایک اور جگہ پر کہتا ہے کہ:" اور جب ہماراارادہ کسی بستی کے ہلاک کرنے کا ہواتو وہاں کے آسودہ لوگوں کو فواحش پر مامور کر دیاتو وہ نافرہانیاں کرتے رہے پھر اس پر عذاب کا حکم ثابت ہو گیا۔ اور ہم نے اسے ہلاک کر ڈالا۔ سورہ الاس اء، آیت 16" اس خدائی جرم میں اہل بستی ہی قیمت چکائیں گے کیونکہ ان کے آسودہ لوگوں عور توں اور بوڑھوں کی چنے ویکار خدا کی شفاعت ور حمت کو قطعی نہیں جگاستیں، باعثِ جنون ہے ہے کہ وہ بی بستی کے آسودہ لوگوں کو فواحش کرنے کا حکم دیتا ہے حالا نکہ وہ خود کہتا ہے کہ:" قل ان اللہ لا یامر بالفحشاء جنون ہے ہے کہ وہ بی بستی کے آسودہ لوگوں کو فواحش کرنے کا حکم دیتا ہے عالا نکہ وہ خود کہتا ہے کہ:" قل ان اللہ لا یامر بالفحشاء کہ دیا بیانہ سے بی بی غیل سے کام کرنے کا تو حکم نہیں دیتا) سورہ الا عراف، آیت 28" اور کیا ہے جابی مجانی خوائی سے خوال ہے جس کے آسودہ لوگوں کو فواحش پر لگا کر مزاد سے کے انہیں اپھی نئی پر لگا کر جزا بھی تو دے سکتا تھا؟

کر سکتا تھا کہ بجائے بستی کے آسودہ لوگوں کو فواحش پر لگا کر مزاد سے کے انہیں اچھائی پر لگا کر جزا بھی تو دے سکتا تھا؟

منطق کو کون سی دیوارپر ماروں؟

#### بعره اور بعير

ایمان اور عقیدے کے مسائل کاعقل سے کوئی تعلق نہیں چاہے مذہب کو عقلیانے کی کتی ہی کوششیں کیوں نہ کر لی جائیں،
اگر چہ بعض مذہب پرست مذہب اور علم کو ہم آ ہنگ کرنے کی بھر پور کوشش کرتے ہیں تاہم یہ مر ادحاصل کرنا قطعی نا ممکن ہے کیونکہ مذہب کی بنیادیں افسانوی ہیں جبکہ علم انتہائی پختہ بنیادوں پر قائم ہے، اسی طرح مذہب نقد س پر قائم ہے جبکہ علم میں نقد س کی کوئی جگہ نہیں... مذہب میں مطلق سکون و ثبات ہے جبکہ علم کسی ثوابت کا اعتراف نہیں کر تابلکہ دائی متغیر پر انحصار کرتا ہے چنانچہ مذہب اور علم کونا تو کیجا کیا جاسکتا ہے اور ناہی ان میں کسی طرح سے ہم آ ہنگی پیدا کی جاسکتی ہے، اس کے بر عکس ہم آ ہنگی کی یہ کوششیں سے ثابت کرتی ہیں کہ مذہب کو اپنے اثبات کے لیے ہمیشہ کسی نہ کسی جو از کی تلاش رہتی ہے کیونکہ علم کے ساتھ تضاد میں رہنے کا مطلب ہے کہ مذہب ہمیشہ عقلی تضاد کا شکار رہے گا اور یوں وہ ہمیشہ تنقید کا نشانہ بتارہے گا.

مذہب کو عقلیانے کی مذہب پر ستوں کی کوششیں حد درجہ سادہ لوح کوششیں ہوتی ہیں، در حقیقت مذہب کو بنیادی طور پر اس سے زیادہ سادہ لوحی کی ضرورت ہی نہیں ہوتی، یہی وجہ ہے کہ علوم کی بے پناہ ترقی کے اس دور میں بھی ایسے لوگ موجود ہیں جو

خداکے وجود کو ثابت کرنے کے لیے ایسے فرسودہ اور مضحکہ خیز مقولوں پر انحصار کرتے ہیں، ان مضحکہ خیز مقولوں میں عربی کا ایک بڑا مشہور مقولہ ہے کہ "البحرہ تدل علی البعیر" یعنی اونٹ کا فضلہ (بعرہ) اونٹ کی موجود گی کی دلیل ہے، یہ بوسیدہ دلیل پیش کرتے ہوئے یہ حضرات انسان کی آج تک کی ساری علمی و ثقافتی ترقی کو دیوار پر دے ارتے ہیں جس کے ذریعے انسان نے اینی اُس فرسودہ اور سادہ لوح ذہنیت سے نجات حاصل کرلی ہے جس نے یہ اور ایسے کئی دیگر مقولے ایجاد کیے ہے، دیہاتی بدووں کی ثقافت کی عالم طبعی سے ابتدائی تعلق نے اس طرح کے مقولے ایجاد کیے جبکہ علم ایسی ذہنیت سے کہیں آگے نکل کر اس سے کہیں پیچیدہ نہیں پیچیدہ نے اور اسے پیتہ چلاہے کہ عالم طبعی علم و معرفت سے عاری ایک دیہاتی بدوکی سمجھ سے کہیں پیچیدہ ہے ۔

یہ مقولہ اپنی حد در جہ سادہ لوحی کے باوجو دمذہب پر ستوں کے ہاں کافی مقبول ہے، اگر یہ مقولہ خدا کو ثابت کرنے کے علاوہ کسی اور بات پر پیش کیا جاتا تواس کی سخت مذمت اور تر دید کی جاتی کیونکہ یہ مقولہ بڑی سادگی سے اس خدا کی ذات کی توہین کر تا ہے جسے یہ ثابت کرنے کی سعی کر رہے ہوتے ہیں کیونکہ ناتو کا نئات فضلہ ہے اور ناہی خدا اونٹ ہے جس نے یہ فضلہ خارج کیا ہے، اس سے صاف طور پر واضح ہو جاتا ہے کہ مذہبی ذہنیت کی پر اگماٹی Pragmatism ایک مصلحت کے حصول کے لیے است بڑے کھڑے میں گرنا گوارہ کر لیتی ہے ۔۔!! بہر حال اس مقولے کو کچھ اعتدال کے ساتھ ذیر بحث لاتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ کیاواقعی اونٹ کا فضلہ اس کی موجو دگی پر دلیل ہے؟

میں اس مقولے میں وارد ہوئے فضلے اور کا ئنات، اور اونٹ اور خداکے در میان وجہ تشابہ پر بحث نہیں کروں گا، بلکہ اس
مقولے کو پیدا کرنے والی ذہنیت کی اس کی اپنی حقیقت حال کے تناظر میں اس پر بحث کروں گا، پھر اسے اس انسانی ذہنیت کو
پیش کروں گا جس نے اس کا ئنات کو چلانے والے قوانین اور عالم طبعی کا مزید گہر ااور پیچیدہ علم حاصل کر لیاہے تا کہ بیہ معلوم
کیا جا سکے کہ مذہب پر ستوں کا ایسے مقولوں سے اب تک چیٹے رہنا دراصل ان کی سادہ لوحی کے سوا پچھ نہیں کیونکہ ایسے
مقولوں میں اب کوئی جان باقی نہیں رہی .

در حقیقت سے مقولہ (البعرہ تدل علی البعیر) اونٹ اور اس کے فضلہ کے اخراج کے پیشگی علم پر منحصر ہے یہی وجہ ہے کہ بدو اونٹ کے فضلے (بعرہ) اور گیر جانوروں کے فضلے میں تفریق کرتا ہے ، یہ سادہ ساپوسٹ مارٹم ہی اس مقولے پر قائم کسی بھی منطقی استدلال کو کائنات اور اس کے لیے کسی خدا کی موجودگی جیسے پیچیدہ مسئلے پر جڑسے اکھاڑ بھینکنے کے لیے کافی ہے ، اور دوسری بات یہ ہے کہ اونٹ کا بعرہ یعنی فضلہ کا اخراج کوئی شعوری عمل نہیں ہے جبکہ کا کنات کی تخلیق کے لیے وہ ممکنہ ارادہ اور

شعور در کارہے جو مومنین کے خیال میں ان کے خداؤں میں موجو دہے ، یہ معاملہ بھی اس مقولے سے استدلال کو منطقی طور پر نا قابل قبول بنادیتا ہے .

ایک چھوٹی سی مثال سے اس مقولے کی فرسودگی دیکھتے ہیں،اگر کسی دریائے کنارے کسی کوایک بد بودار مادہ ملے تو یقیناً وہ یہی اندازہ لگائے گا کہ یہ مادہ کسی جانور کا فضلہ ہو گا مگر اس شخص کا یہ جاننانا ممکن ہے کہ یہ فضلہ کس جانور کا ہے الا یہ کہ اسے پہلے سے ہی پتہ ہو، مگر دریائے اس علاقے کے لوگ یقیناً جانتے ہوں گے کہ یہ فضلہ مثال کے طور پر ایک مگر مچھ کا ہے کیونکہ وہ اس علاقے میں رہتے ہیں اور مگر مچھ کی شکل اور بد بو جانتے ہیں چنانچہ وہ کہہ سکتے ہیں کہ مگر مچھ کا فضلہ مگر مچھ کی موجو دگی کی دلیل ہے یا کچھوے کے انڈوں کی موجو دگی کچھوے کی موجو دگی کی دلیل ہے مگر یہاں ایک شرط لازم ہے اور وہ ہے بیشگی علم ورنہ دریائے ملاقے کے رہائتی مگر مچھ اور دریائی گھوڑے (Hippopotamus) کے فضلے میں کیسے تفریق کریں گے؟ کیا مومنین کو خداکا پیشگی علم نہیں کہ کا نئات خداکے وجو دکی دلیل ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ کسی کے پاس بھی یہ میشگی علم نہیں ہے.

لیحیے جناب یہاں تورولا ہی ہو گیا اور کا نئات کے وجود کے مسئے پر مومن اور ملحہ ایک دورا ہے پر آ گئے، دراصل یہاں ہمیں الحادی ذہنیت اور ایمانی ذہنیت کی میکانیات کو سمجھنے کی ضرورت ہے جس میں بنیادی مسئلہ یا فرق سوالات وضع کرنے کی ترکیب یا انداز کا ہے، جہاں مومنین بیر سوال اٹھاتے ہیں کہ "کا نئات کو کس نے تخلیق کیا ؟" وہاں ملحہ اس طرح سوچتے ہیں کہ "کا نئات کیسے وجود میں آئی ؟" کیونکہ "کس" سے سوال کرنے کا مطلب کسی ہتی کی پیشگی موجود گی فرض کرنا ہے جس نے "تخلیق" کا بیہ عمل انجام دیا، ملحہ بن کامومنین کے ساتھ مسئلہ "کس" لفظ کا نہیں بلکہ عقل وادراک و شعور واراد ہے کے حامل ایک (یا بہت سارے) خدا کارینڈ م مفروضہ ہے جو اس کا نئات کے وجود کے پیچھے کہیں کھڑا ہے چنانچہ جب مومن سے بیہ کہا جا تا ہے کہ اس کا نئات کا کوئی خدا نہیں ہے توسب سے پہلا سوال جو وہ کر تا ہے وہ ہے "تو پھر کا نئات کو کس نے تخلیق کیا ؟" جیسے وہ یہ تو تع کر رہا کا نئات کا کوئی خدا نے علاوہ کسی اور خدا کو فرض کر رہے ہوں ، اس کی وجہ بیہ ہے کہ مذہبی ذہنیت کو اسی نئج پر پر و گرام کیا گیا ہو تا ہے جس کے لیے بیہ فرض کر نالاز می ہو تا ہے کہ کا نئات کا لاز ماگوئی خدا ہے ۔

جیرت انگیز طور پراس مقولے کی علمی تبدیلیوں کے پیشِ نظر ریاضیاتی بنیادوں پر از سر نو تشکیل کی گئی ہے جسے سبیت یاعلت کا اصول کہاجا تاہے جو کہتاہے کہ ہر موجود کا کوئی موجد ہے مگر مذہبی ذہنیت کی کرشمہ سازیاں دیکھیے کہ وہ اس اصول کواپنی تمام تر کلیات سمیت لا گو کرنے سے انکار کرتے ہوئے خدا کواس سے مشتی قرار دے دیتاہے چنانچہ جب بیہ منطقی سوال کیاجا تاہے کہ "اگر اونٹ کا فضلہ اونٹ کی موجود گی کی دلیل ہے تواونٹ کس کی موجود گی کی دلیل ہے؟" یاخد اکس کی موجود گی کی دلیل .

ہے؟ یابہت ہی سادہ لفظوں میں "خدا کو کس نے بنایا؟" تو یہاں عقل کو صدمہ دینے والا جو اب ملتا ہے کہ جناب خدا ہی وہ واحد چیز ہے جو بغیر کسی موجد کے وجو دمیں آیا ہے!!مومنین نے اس عام اصول کی اس ٹوٹ پھوٹ کے ساتھ کلی موافقت اور دوستی اختیار کرر تھی ہے ، یہی وجہ ہے کہ ملحدین کو بیہ کہنا پڑتا ہے کہ انسان ہی خدا کو تخلیق کرتا ہے ناکہ برعکس ، کیونکہ انسان اپنے ارادے اور عقل سے ان تضادات سے اوور ٹیک کر جاتا ہے جنہیں ایک ایسی ہستی تھو پتی ہے جس کا کوئی موجد نہیں .

بعض مومنین کاار شاد ہے کہ جناب خدا سبیت کے قانون سے ماوراء ہے کیونکہ اسی نے اسے تھکیل دیا ہے، تو کیاواقعی کوئی خدا ہے جس نے سبیت کا قانون بنایا ہے؟ کس کتاب یالوح میں اس خدائی قانون کاذکر ہے؟ کیاانسان نے اپنی عقل و فکر سے اس قانون کو دریافت نہیں کیا؟ اور کیااسی انسان نے اس قانون میں تب تبدیلی نہیں کر دی جب اس کی علمی و معرفق حیثیت بڑھی اور اسے پیۃ چلا کہ سبب اور مسبب کے در میان تعلق ہمیشہ براہ راست نہیں ہو تابلکہ اتفاق بھی اس تعلق کو پیدا کرنے میں ایک اہم کر داراداکر تا ہے؟ مذہب پر ستوں کامملہ ہہ ہے کہ وہ علم کے ساتھ ایک دائمی جنگ میں ہیں کیونکہ وہ یہ سیجھتے ہیں کہ علم کفر کا ایک ہتھیار ہے جے مذہب پر ستوں کامملہ ہہ ہے کہ وہ علم کے ساتھ ایک دائمی جنگ میں ہیں کیونکہ وہ یہ سیجھتے ہیں کہ علم کفر کا ایک ہتھیار ہے جے مذہب اور ایمان کو نشانہ بنانے کے لیے خصوصی طور پر تنجیر کیا گیا ہے، مومنین اجتمانہ طور پر علم کے متاقع اور پر تنجیر کیا گیا ہے، مومنین اجتمانہ طور پر علم کے متاقع ایک متنی اور پر عالم کے متاقع کو نہیں کہ علم جیسا کہ میں پہلے بھی کہہ چکاہوں کسی ثابت یا مستقل کو نہیں معرفت ان کی مقد س کا تاب ہا کہ مقد س کوئی بات ثابت کر دے قیمومنین فوراً ہی شور مجانا شروع کر دیتے ہیں کہ یہ دریافت کر لیاجا تا ہے تاب ان کار دوعمل نبان کی گر دن مر وڑنے کی شکل میں سامنے آتا ہے تا کہ مقد س کوئی معرفت سے ہم دریافت کر لیاجا تا ہے تا کہ مقد س کوئی مقد تی مقد تی کہ مقد س کوئی معرفت سے ہم جواز پیدا کرتے ہیں، یہی خدا کو بناتے ہیں اور بہی اس کا جواز پیدا کرتے ہیں . یہی خدا کو بناتے ہیں اور بہی اس کا جواز پیدا کرتے ہیں . یہی خدا کو بناتے ہیں اور ہی اس کے جواز پیدا کرتے ہیں .

مومنین جس چیز سے چیٹے رہنے پر مصر ہیں وہ ایک "وہمی سببت" ہے جس کی کوئی سند نہیں ہے، یہ سند مومنین خود ہی اپنے ذہن میں تخلیق کرتے ہیں اور ایہ یقین کر لیتے ہیں کہ کسی واقعے میں اور ان کے وہمی خدا میں کسی منطقی سببت کا تعلق ہے اور بیہ در حقیقت ایک نفسیاتی مرض کے سوا کچھ نہیں، مثلاً شیز و فرینیا Schizophrenia کا مریض یہ یقین دلا سکتا ہے کہ کوئی ہستیاں یالوگ اس سے با تیں کر رہے ہیں جبکہ دو سرے لوگ ان ہستیوں کو دیکھنے یاان کی آوازیں سننے سے قاصر ہوتے ہیں، علم میں نفس میں یہ ایک جانی بچانی بیاری ہے جو مریض میں بھری اور صوتی وہم پیدا کر دیتی ہے.

اب میں کہہ سکتا ہوں کہ "صبحان" نامی ایک ہستی ہے جو میرے ساتھ میرے کرے میں رہتی ہے، یہی ہستی بار بار بجلی منقطع ہونے کی وجہ ہے، اسی کی وجہ سے بھر ایک جلدی بیاری لاحق ہے جس کا بڑے سے بڑاڈا کٹر علاج نہ کر سکا، جب جلدیر سے ہونے کی وجہ ہے، اسی کی وجہ سے بھر ایک جلدی بیاری لاحق ہے جس کا بڑے سے بڑاڈا کٹر علاج نہ کر سکا، جب جلدیر سے

دھیے ختم ہوتے ہیں تو مکنہ طور پر "عثبوم" نے مجھے اس عجیب وغریب مرض سے نجات دلائی ہے، اس کی وجہ سے لوگ مجھ سے نفرت کرنے لگے ہیں اور اس کی وجہ سے مجھے ہر چیز بھولنے لگی ہے، مزید بر آل اس کی وجہ سے بے موسمی برسات ہوتی ہے اور سمندر میں چیز طور پر لا کھول مجھلیوں کی موت کا ذمہ دار بھی وہی ہے جس کی وجہ سائنسدان لا کھ کوشش کے باوجود نہ سمجھ سکے، اور اب میں تمام مومنین و ملحدین کو چیلنج کرتا ہوں کہ وہ آئیں اور عقلی یا علمی طور پر مجھے ثابت کر کے دکھائیں کہ یہ "صبحان" موجود نہیں ہے.

یقیناً کوئی بھی اس کی عدم موجودگی ثابت نہیں کر سکتا، اور اگر ایسا ہو جائے تو کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ وہ واقعی موجود ہے؟ کسی چیز کی موجودگی یا غیر موجودگی پر دلیل کا محال ہونا اس کی موجودگی یا عدم موجودگی نے امکان کو یکسال نہیں کر دیتا، اس طرح واقعات کو اس وہمی سبب سے منسلک کرنا آسانی سے ممکن ہے کیونکہ اسے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے، اس کی اکلوتی دلیل دراصل متوہم یاوہم شدہ ہے کیونکہ یہ ایک مریض ذہنیت کا شاخسانہ ہے .. مومنین یہی کچھ کرتے ہیں، وہ اس کا کنات کی ہرچیز کے وقوع پذیر ہونے یانہ ہونے کا سہر اایک ایسی چیز کے سرڈال دیتے ہیں جسے وہ خدا کہتے ہیں جبکہ اصل میں وہ اسے ثابت کرنے پر ہی قادر نہیں ہیں.

ایمان عین وہم ہے، ہم شیز و فرینیا کے مریض کو کبھی قائل نہیں کرسکتے کہ جو پچھ وہ دیکھ یاس رہا ہے اس کا سرے سے کوئی وجود ہی نہیں ہے، اگر ایس کو فٹ کو شش کی بھی جائے تو مریض کی حالت جار حانہ ہیسٹیریا میں بدل جاتی ہے اور اسے لگتا ہے کہ لوگ اس کے خلاف سازش کررہے ہیں، "یہودی سازش" کا نظر یہ اور "اسلامو فوبیا" کی اصطلاح اس کی تاکید ہے، مغرب جو پچھ بھی کر تاہے مسلمانوں کو اس میں اسلام کے خلاف سازش نظر آتی ہے اور یوں وہ ہمیشہ ایک دائی وہم کی حالت میں زندگی گزارتے ہیں، ان اوہام سے وہ تب تک جان نہیں چھڑ اسکتے جب تک کہ وہ عقلیت پیندی سے کام نہیں لیتے جس کامطلب مقد س مُتون اور شخصیات کا تقد س ختم کر کے ان کا غیر جانب داری سے مطالعہ کرنا ہے تب ان پر اصل حقیقت آشکار ہوگی اور انہیں پیتہ چلے گا کہ وہ در حقیقت کسی طویل فکری نیند میں ہتھے.

## مؤمن اور خفیه شخص

اگر کوئی شخص دن رات آپ کااس طرح سے بیچھا کرے کہ آپ کی کوئی بھی حرکت یابات اس سے جیپی نہ رہ سکے تو آپ کی حالت یقیناً دیدنی ہوگی، وہ بمیشہ آپ کے ساتھ ہے ۔۔۔ کام میں، راستے میں، سفر میں، بیوی یا محبوبہ کے ساتھ سوتے ہوئے حتی کہ بیت الخلاء میں بھی! ہر جگہ اور ہر وقت وہ شخص آپ کے ساتھ ہے، یقیناً آپ اس شخص سے سخت ننگ ہو جائیں گے اور اپنی اس زندگی سے نفرت کرنے لگیں گے جس میں کوئی پرائیولی نہیں ہے، شاید آپ یہ تمنی بھی کرتے کہ کاش آپ پیداہی نہ ہوئے ہوتے لیکن یہاں بھی مسئلہ یہ ہے کہ اس شخص کادعوی ہے کہ آپ کی پیداش بھی اسی کے فضل و کرم سے ہوئی تھی اور یہ کہ اسی نے اپنی مرضی سے آپ کو تخلیق کیا ہے، آپ کے تمام اعضاء آپ پر اس کا فضل و کرم ہیں، بلکہ یہ ساری کا کنات ہی اسی نے بنائی ہے چنانچہ اسے آپ پر نظر رکھنے اور آپ پر اپنے قوانین تھو پنے کا پورا پورا جن ہے اور انہی قوانین کے حساب سے ہی وہ آپ کو سزایا کوئی اچھاصلہ دے گا حالا نکہ آپ نے اس سے نہیں کہا تھا کہ وہ آپ کو تخلیق کرے ناہی آپ نے اس سے اپنے اعضاء طلب کیے ہے دراصل اس نے آپ سے سرے سے کوئی مشورہ کیا ہی نہیں تھا، ناہی اس نے آپ سے متعلق اپنے فیصلے آپ کو پیش کیے ہے اور آپ کو یہ اختیار دیا تھا کہ آپ انہیں قبول یارد کریں، اس پر طرہ یہ کہ آپ نے اسے آپ کو تخلیق کرتے ہوئے نہیں دیکھاناہی اس بات کا کوئی اوئی ترثبوت موجود ہے کہ اس نے یاکسی اور نے آپ کو مبینہ انٹیلی جینٹ ڈیزائن کے ذر لیعے بنایا ہے، پھر کس حق سے وہ آپ پر اپنااحسان تھو پتا اور آپ سے اطاعت کی امیدر کھتا ہے؟!

اب یقیناً اس شخص پر آپ کا غصہ بڑھتا جارہا ہوگا، مگر آپ عقلمندی کا ثبوت دیتے ہوئے اپنے آپ کو سنجا لتے ہیں اور اس سے بات کرنے کی کو شش کرتے ہیں کہ شاید آپ اس سے کسی قسم کا کوئی معاہدہ کرنے میں کا میاب ہو جائیں اور اپنی نجی زندگی بحال کر سکیں، مگر آپ کی لا کھ کو ششوں کے باوجو دوہ آپ کو کوئی جو اب نہیں دیتا، ناہی وہ آپ کے سامنے حاضر ہونے کے لیے تیار ہے، اس نے تو بس آپ سے بچھ ایسے لوگوں کے ذریعے بات کرنے پر اکتفاء کیا جنہیں آپ نے ناتو بھی دیکھا اور ناہی بھی سنا اور جو ہز اروں سال پہلے ہی مر کرخاک ہو چکے ہیں، ان لوگوں میں بھی ہر ایک کا بید دعوی رہا کہ وہی اس شخص کا آفیشل شما ئندہ ہے اور دو سروں کے پاس موجو د اس کے سارے پیغامات جعلی ہیں، اس طرح اس شخص سے بات کرنے کی آپ کی پہلی ہی کو شش ناکا می سے دوچار ہو جاتی ہے۔

اب آپ اپناسر کھجاتے ہوئے سوچتے ہیں. اگریہ شخص مجھ سے بات کرنے اور میرے سامنے آنے سے انکاری ہے کیوں نامیں اپنی باقی کی زندگی اسے "غیر موجود" تصور کرتے ہوئے گزاروں؟! مگراس سے پہلے کہ آپ اس پر عمل کریں آپ کے اردگر د موجود ہزاروں آوازیں بلند ہوکر آپ کویہ یقین دلاتی ہیں کہ آپ غلطی پر ہیں اوریہ شخص اب بھی آپ کی تمام حرکات و سکنات میں آپ کے ساتھ ہے چاہے وہ آپ کو نظر ہی کیوں نا آئے اور چاہے اس کی موجود گی کا ایک بھی ثبوت دستیاب نہ ہو. یہ نہ سمجھیں کہ آپ کسی تھم کی عدولی کی تووہ آپ کو بھون شمجھیں کہ آپ کسی ملحے اکیلے اپنے کسی فیصلے کے مالک ہوں گے. اگر آپ نے اس کے کسی تھم کی عدولی کی تووہ آپ کو بھون ڈالے گا۔ لیکن اگر آپ نے اس کی بھاری رفاقت سے آزاد کر دے گا اور

آپ کوایک الیی جگہ پر جہاں کوئی سز انہیں ہوگی ابدی زندگی جینے کے لیے چپوڑ دے گا، مگریہ سب بھی کچھ خفیہ مقامات پر ہو گا جنہیں آپ دنیا کی کسی بھی ٹیلی سکوپ سے نہیں دیکھ سکتے .

آپ پھر سے سوچتے ہیں. اگر وہ جھے یہیں پر اپنی رفاقت اور خفیہ جزاءو سزا کے بغیر ہمیشہ کے لیے اپنی آزادانہ زندگی جینے دیتا تو اپناوقت بھی بچا تا اور میر انہی . کتاا چھاشارٹ کٹ ہوتا. ہے نا. بہر حال آپ اس کی بات مانے پر رضامند ہوجاتے ہیں کہ شاید اس سے کوئی افاقہ ہو، یہ شخص جیسا کہ اس کے بارے میں آپ کو معلوم ہوا، چاہتا ہے کہ آپ اس کے سامنے خود کو ذکیل کریں اور گر گر انئیں اور اس کے کسی مقد س فیصلہ پر قطعی بحث نہ کریں، آپ کو اپنی زندگی کا ہر صغیرہ و کبیرہ اس کی مرضی سے جینا ہوگا، آپ کا اس سے تعلق ایک مالک اور غلام کا ہے، وہ بس حکم دیتا ہے اور آپ کا کام بس اس حکم کی بلاچوں و چر ابجا آوری ہے، اب چو نکہ آپ نے اس کی اطاعت کا فیصلہ کر لیا ہے آپ اس سب پر کار بند رہنے کی اپنی بھر پور کوشش کرتے ہیں گر ساتھ بی اس اطاعت پر اس کی طرف سے کسی رد عمل کی کوئی امید نہیں، چاہے آپ یہ احکامات بجالائیں یا نہیں وہ ہمیشہ خاموش مار پوشیدہ رہتا ہے اور آپ کو ابنی میں بہیں بتاتا، مگر آپ کو اس صبر آزما، طویل اور خاموش رفاقت کے بعد مستقبل میں کچھ راحت کی امید ہے تاہم اس کی بھی کوئی ضانت نہیں اور تب تک آپ اپنی یہ مادی اکلوتی زندگی اس کے چکر میں تباہ کر کھے ہوں گے جو کہ غالباً آپ کو دوبارہ نہیں ملئے والی .

لیجیے آپ ایک نیک، فرمانبر دار، ذلیل، بے ارادہ و بے فیصلہ غلام بننے میں کامیاب ہو گئے، حتی کہ آپ اپنی مجالس اور اپنے آپ کے ساتھ بھی بید دعوی کرتے ہیں کہ آپ اپنی اس ذلت آمیز صور تحال پر راضی اور خوش ہیں.

اب جبکہ آپ پوری طرح غلام بن کرایک ایسے شخص کے احکامات کی بجا آوری کررہے ہیں جس کے بارے میں آپ کو بتایا گیا تھا کہ وہ موجو دہے اور ہمیشہ آپ کے ساتھ ہے حالا نکہ آپ نہ اسے دیکھ سکتے ہیں اور ناہی محسوس کر سکتے ہیں، آپ کے سامنے سوائے اس کے اور کوئی چارہ نہیں کہ آپ اس سے منسوب افعال کا جائزہ لیس. آپ اپنی دعاؤں کا جائزہ لیتے ہیں تو معلوم ہو تا کہ یہ جیسے سنی ہی نہ گئی ہوں.. آپ اپنی زندگی کی طرف دیکھتے ہیں تو معلوم پڑتا ہے کہ یہ قطعی مادی اسب پر قائم ہے، آپ بطور اس شخص کے ایک فرمانبر دار غلام کے اپنا اور اس شخص کے مشرکے در میان موازنہ کرتے ہیں جو خوشی سے اپنی آزادانہ زندگی جی رہا ہے تو آپ کو ایسا کوئی مادی فرق نظر نہیں آتا جس سے یہ ثابت ہو سکے کہ آپ اس شخص کے لیے جو پچھ کرتے ہیں اسے پہند آتا ہے.. بلکہ بیشتر او قات آپ کو اس کے مشکر آپ سے زیادہ بہتر حالت میں نظر آتے ہیں، جب آپ اپ جیسوں سے اس بارے پوچھتے ہیں تو آپ کو بتایا جاتا ہے کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ شخص اپنے مشکرین کو اس دنیا ہیں دیتا ہے جبکہ وہ یہ شدہ دو سری زندگی محض آپ کے لیے ہوگی جس میں آپ کو ہر طرح کی عیاشی کی اجازت ہوگی.. تاہم ہیہ تب ہوگا جب آپ

بالکل ہی ایک اور انسان بن چکے ہوں گے جو آپ کی حالیہ صورت سے کہیں بہتر ہو گاحتی کہ جس انسان کویہ جزاء ملے گی وہ آپ سے بہت ساری چیزوں میں مختلف تقریباً ایک اور انسان ہو گا.

اوراگر آپ نے بغاوت کرنے کی کوشش کی توایک خطرناک قسم کاعذاب آپ کا منتظر ہے جواس شخص نے بڑی ہے رحی سے آپ کے لیے پہلے سے ہیں تیار کرر کھاہے جس میں وہ آپ کو بھونے گا اور جب آپ گل سڑ جائیں گے تو آپ کی جلد تبدیل کر کے آپ کو دوبارہ بھو نناشر وع کر دے گا. بیہ مت بھولیں کہ آپ کے ساتھ بیہ در ندگی وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جاری رکھے گا وہ بھی محض اس لیے کہ آپ نے اس کی بات نہیں مانی تھی، جبکہ آپ کو بھونتے ہوئے آپ کی چیخوں اور بھنے گوشت کی بوسے وہ خوب لطف اندوز ہو گا اور آپ کو اس حالت میں دیکھ کر اس کے ماتھے پر ایک شکن تک نمودار نہیں ہوگی، وہ آپ کا کوئی بھی بہانہ نہیں سنے گا کہ آپ نے ابنی پیدائش کا انتخاب نہیں کیا تھا اور آپ نے نہ تواسے دیکھا تھا اور نہیں اس کی کوئی آ واز سی تھی اور یہ کہ اس کے تمام پیغامات اس قدر پر انے اور متضاد تھے کہ بہت سارے لوگ انہیں لانے کا دعوی کر رہے تھے چنانچہ آپ الجھ گئے ،نہ صرف یہ بلکہ علم و منطق بھی ایسے کسی شخص کے وجو دکی نفی کر رہے تھے... مگر آپ کا کوئی بھی عذر کام نہیں آئے گا جہ کتنے ہی ذمانے گزر جائیں.. اس پر متضاد یہ کہ اس نے خصوصی طور پر آپ کو بہکانے کے لیے ایک پوشیدہ ستی بھی مختص کر رکھی تھی جس کا دن رات کام ہی یہی تھا کہ وہ آپ کو راہ راست سے بھٹاکا تا پھرے .. یہ ستی آپ کو گر اہ کرنے کی بڑی بڑی طاحتیوں سے لیس تھی... مگر خبر دار جو آپ اس کے کسی بہکا وے میں آئے!

گرایک چیز ہے جس میں آپ اس کی فرمانبر دارنہ کرسکے اور اسے چھپانے میں کامیاب بھی رہے.. اور وہ ہے اس کی محبت اور احترام، آپ اپنی مجالس میں اور شاید اپنے آپ کے ساتھ بھی اس کا دعوی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ آپ اس سے محبت کرتے ہیں، مگر در حقیقت آپ اس سے ڈرتے اور نفرت کرتے ہیں.. آپ کو اس کی ہر وقت کی اس گھٹیار قابت سے نفرت ہے، آپ اس کی ظالمانہ سز اوَں سے ڈرتے ہیں.. حتی کہ اس وقت بھی آپ میر سے سامنے اس بات کا اعتراف نہیں کریں گے کیونکہ آپ کو یہ خدشہ ہے کہ کہیں وہ شخص آپ کو دیکھ نہ ہو جائے... کو یہ خدشہ ہے کہ کہیں وہ شخص آپ کو دیکھ نہ رہا ہو اور ایک ملحد کے سامنے اپناما فی الضمیر بیان کرنے پر آپ پر سے پانہ ہو جائے... ہے نا؟

اس سے مت ڈریں...بس اس باراعتراف کرلیں.. کیونکہ میں تو آپ کوبس ایسے ہی کسی خفیہ شخص کے بارے میں بتار ہاتھا.. کوئی بھی شخص... \_\_\_\_\_

## <u>غیر حقیقی سکاٹ</u>

جمعہ کے ایک مبارک دن کو میں جمعہ کا خطبہ سن رہاتھا، خطیب صاحب اسلامی شریعت میں توبہ اس کی اہمیت اور شر اکط پر وعظ فرمارہے تھے کہ اللہ توبہ کرنے والے شخص کے تمام گناہ معاف کر دیتا ہے ماسوائے شرک ہے..! خطیب کا فرمان کچھ یوں تھا:
"توبہ نصوح کے بعد مومن کو گناہ اور حرام کی طرف واپس نہیں جاناچا ہے کیو نکہ جو مسلمان توبہ نصوح کر تا ہے وہ اہل دین کے محافظوں میں شامل ہو جاتا ہے، مگر جو واپس معصیت کی طرف لوٹ جائے تواس کی توبہ ناممل اور غیر حقیقی ہے ..."خطیب صاحب کے وعظ کے آخری جھے میں دنیا کا مشہور ترین منطقی مغالطہ موجو دہے جسے مذاہب کے ماننے والے ہز اروں سالوں سے دہراتے چلے آرہے ہیں اور وہ ہے" غیر حقیقی سکاٹے "کا مغالطہ جس میں کسی اصول یاعقیدے کے ماننے والوں کے کر دہ جرائم یہ کہہ کر مستر دکر دیے جاتے ہیں کہ وہ غیر حقیقی مومن ہیں یا نہیں حقیقت کا علم نہیں! چاہے جرم کا تعلق اس عقیدے اور تعلیمات سے کتناہی گہراکیوں نہ ہو.

اس مغالطے کاسب سے بہترین نمونہ تب دیکھنے کو ملاجب رسول مُنگائیڈی کے کارٹون منظر عام پر آئے اور مسلمانوں نے پوری دنیا میں مظاہرے کرتے ہوئے گاڑیوں، دکانوں غرض کہ جو کچھ بھی ان کے ہاتھ لگاسب کو آگ لگادی اور سفارت خانوں کو نقصان پہنچایا، اس کے بعد جدت پسندی کے عوبے دارٹی وی پر آگر یہ فرمانے گئے کہ یہ لوگ "حقیق" اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے ایوں قر آن وحدیث کی تعلیمات پر عمل کرنے والا ہر مسلمان غیر حقیقی مسلمان بن گیااور جو ان تعلیمات پر عمل کرنے والا ہر مسلمان غیر حقیقی مسلمان بن گیااور جو ان تعلیمات پر شم پو شی اختیار کرتے وہ حقیقی اور اچھامسلمان ہو گیا، ان کے بعد پھھ الیسے لوگ بھی آئے جنہوں نے اس فد ہی جنون کی جسٹیفیکیشن کی کو نکہ حقیقی اسلام کا دفاع اسی طرح ہی ہوناچا ہے! . یہاں کس پر یقین کیاجائے؟ اس سے قطع نظر کہ ان مسلمانوں کی الی جنونی حرکتوں کا حقیقی اسلام سے تعلق ہے یا نہیں، جب تک وہ اس دین سے منسلک ہیں اور نود کو مسلمان کہتے ہیں اور اس کے دغون کر کتوں کا حقیقی اسلام سے تعلق ہے یا نہیں، جب تک وہ اس کی ہی نمائندگی کرتے ہیں کیو نکہ اس اکثر بی گروہ کو کسی طور مشتی قرار نہیں دیاجا سکتا جن سے باتی سارے مسلمان ہدردی بھی رکھتے ہیں، امن کے دعوے دار اس دین کے مانے والوں مشتی قرار نہیں دیاجا سکتا جن سے باتی سارے مسلمان ہدردی بھی رکھتے ہیں، امن کے دعوے دار اس دین کے مانے والوں سے آئے دن الی حرکتیں ایسے بی نہیں ہور ہیں، وقت آگیا ہے کہ مومنین بھونڈی جسٹینیسشن سے باز آجائیں اور دنیا کا کھل کر سامنا کریں کہ ان کا دین بی سارے عالم میں تبابی، بربادی، تشد د، عدم بر داشت کا علمبر دار ہے جیسا کہ ان کی حرکتوں سے عیاں ہے .

\_\_\_\_\_

#### <u>ونيلې المتحان</u>

پر سوں ہی خداخد اکر کے "القصاء والقدر فی ضوء الکتاب والسنہ "نامی کتاب ختم کی ، کتاب انتہائی بور اور منطقی مغالطوں سے پرُ تھی کیو نکہ ایسے مسائل میں منطق کی ویسے بھی کوئی جگہ نہیں ہوتی ، مصنف لکھتا ہے: "تقدیر اللہ کے رازوں میں سے ایک راز ہے جس کے بارے میں اس کے مقرب ترین فرشتے تک نہیں جانتے ، اس میں پڑنا جائز نہیں اور ناہی عقل کے ذریعے اس کی تلاش کرنی چاہیے" تو گویا انہوں نے خود ہی اعتراف کرلیا کہ مذہبی خرافات میں عقل کا کوئی کام نہیں ، ظاہر ہے یہ عقل کے سامنے ٹک نہیں سکتیں ، اس اعتراف کے باوجو دکتاب کا مصنف حیرت انگیز طور پر اس خیال کو عقلیانے کی جان توڑ کو شش کر تا

مصنف لکھتا ہے کہ خدانے انہیں تخلیق کرنے سے ہز اروں سال پہلے ہی ان کے اعمال لکھ دیے تھے، اس کے بعد انہیں پیدا کیا تاکہ ان کا امتحان لے کریہ جان سکے کہ کون اچھا ہے اور کون برا.!! منطقی طور پر کوئی امتحان وضع کرنے کی وجہ کسی چیز کی تصدیق کر ناہو تا ہے، مثلاً اگر میر ہے پاس پینسل بنانے کی فیکٹری ہو تو یہ جاننے کے لیے کہ کیا میری فیکٹری میں بننے والی پینسلیں معیار کے مطابق ہیں بانہیں میں ان کی جانچ کے لیے ایک امتحان یا ٹیسٹ وضع کروں گا، کیونکہ مجھے نتائج کا علم نہیں ہے اس لیے مجھے تصدیق در کار ہے، اس طرح ڈرائیونگ کا بھی ایک امتحان بو تا ہے تاکہ پیۃ چل سکے کہ جس شخص کا امتحان لیا جارہا ہے وہ ڈرائیونگ جانتا بھی ہے یا نہیں، مگر خدائی ماڈل میں امتحان کے نتائج پہلے سے ہی معلوم ہیں، خدا پہلے سے ہی یہ جانتا ہے کہ کون جنت میں جائے گا اور کون جہنم میں، اس نے بی لوگوں کی یہ تقذیر بنائی ہے اور اس کا علم مطلق ہے چنانچہ یہاں خدا کا امتحان کون لے گا؟ کیاوہ اپنا امتحان خود لے! اس کے پیدا کر دہ انسانوں کا اس پر کوئی اختیار نہیں لہذاوہ امتحان کے نتائج نہیں بدل سکتے کیونکہ خدا ان کے تمام اعمال ان کے سوچنے سے بھی پہلے جانتا ہے بلکہ ان کے پیدا ہونے سے بھی پہلے .. سارے انسان محض رو بوٹس ہیں جو پہلے سے لکھے ہوئے کچھ احکامات پر عمل کر رہے ہوتے ہیں.

یہ یادر کھیں کہ خداکے مطلق علم کے اصول میں صرف یہی نہیں ہے کہ وہ اپنی مخلوق کا مستقبل جانتا ہے بلکہ وہ اپنے خود کے افعال کامستقبل بھی جانتا ہے ..!! یہاں خداایک اور مصیبت میں پہنس جاتا ہے ، کیاخد ااگر چاہے تواپنا مستقبل بدل سکتا ہے ؟ اگر وہ بدل سکتا ہے تواس کا مطلب یہ ہوا کہ اپنا مستقبل بدلنے سے پہلے ہی اسے علم تھا کہ وہ اپنا مستقبل بدلے گا!اس طرح خدا 

مومنین کی دلچسب توجیہات کے لیے لازم ہے کہ آپ اپنی عقل کابلب بجھادیں اور اسے حقیقت حال سے الگ کرلیں، مگر میں انہیں مخضر اُدو حصوں میں بیان کرناچاہوں گا:

> 1- دعاء تقدیر کوبدل سکتی ہے اور صدقہ بلاؤں کوٹال سکتا ہے اس کا مطلب ہے کہ انسان مخیر یعنی بااختیار ہے. 2- تقدیر کئی قشم کی ہوتی ہے، ایک تقدیر کا تعلق وقت سے ہے اور ایک تقدیر کلی ہے جسے تبدیل نہیں کیا جاسکتا.

دوسری تفییر پہلی سے مشاہہ ہے مگر ایک نئے دھوکے کے ساتھ ، کتاب کے مطابق مومن فرض کرتا ہے کہ ایک حولی تقدیر ہوتی ہے ، اس کے بعد کہتا ہے کہ یہ ساری تقدیر بی چاہے ایک دوسر ہے ہے مختلف ہی کیوں نہ ہوں "لوحِ محفوظ" پر لکھی ہوئی ہیں... جی ہاں ہر چیز اس لوح پر لکھی ہوئی ہے ، شیطان کی بغاوت ، آدم کا زمین مختلف ہی کیوں نہ ہوں "لوحِ محفوظ" پر لکھی ہوئی ہیں... جی ہاں ہر چیز اس لوح پر لکھی ہوئی ہے ، شیطان کی بغاوت ، آدم کا زمین پر اتاراجانا، تمام انبیاء کی اقوام کی ہلاکت یہ ساری باتیں خدانے و موم عادیر غصہ کر تاہوانظر آتا ہے تو کبھی قوم ثمود پر بر ہم ہور ہا میں اس کا نئاتی ڈرامے کا ایک کر دار بن سکے!! اب کہیں یہ خداقوم عادیر غصہ کر تاہوانظر آتا ہے تو کبھی قوم ثمود پر بر ہم ہور ہا ہوتا چیسے اس نے یہ سینار یوخو د لکھائی نہ ہو!اور اسے پتہ ہی نہ ہو کہ کیا ہونے والا ہے .. جیسے اس لوح پر لکھی ہوئی ساری باتیں اسے بھول گئی ہوں ... اور پیتہ نہیں خداکو سی لوح کی کیاضر ورت آن پڑی ہے ؟ کیاوہ نسیان کا مریض ہے اس لیے ہر چیز لکھ کر رکھتا ہے ؟ اسے یاد کر کے جان کیوں نہیں چیڑ الیتا؟ ... چلیے منطق کو دیوار پر مارتے ہیں اور ایک استاد اور اس کے شاگر د کی اس گفتگو پر اکتفاء کرتے ہیں:

\_\_\_\_\_

استاد: سالانہ امتحان کاوقت آگیاہے مگر میں نے تم سب کے نمبر پہلے ہی لکھ لیے ہیں اور نتائج بھیج دیے ہیں، تم سب فیل ہو. طالب علم: کیوں سر؟ پھر امتحان کا کیافائدہ؟ یہ انصاف نہیں ہے.

استاد: انصاف کیسے نہیں ہے، تمہارے پاس پر چیہ حل کرنے یانہ کرنے کا اختیار ہے.

طالب علم: اس سے کیا فرق پڑے گا؟ ہم پر چپہ حل کریں یا نہیں دونوں صور توں میں ہم فیل ہی ہیں؟ استاد: تنہمیں ان باتوں کا نہیں پیۃ لہذازیادہ سوالات مت کرواور پر چیہ حل کرولعکم تعقلون!!

ا گلے دن استاد کو یا گل خانے بھیج دیا گیا جہاں خدا پہلے ہی زیرِ علاج تھا.

#### منه کالا ما

نمیالی دہریوں سے مناظرے کر کے فتح پانامو منین کی پرانی عادت رہی ہے، تاریخی طور پر یہ بیاری سب سے پہلے امام غزالی کو لاحق ہوئی، اپنی کتاب "قذا کف الحق "میں امام صاحب ایک خیالی دہریہ گھڑتے ہیں اور پھر اسے اپنے تئیں "چت "کرتے ہوئے نعرہ تکبیر بلند کرتے ہیں.. اس سے قطع نظر کہ امام صاحب واقعی اس خیالی دہریے کو چت کرپائے یا نہیں، تاہم ان کے بعد ان کے چیلوں کے ہاتھ ایک "جھنجھنا" ضرور آگیا جے یہ کسی دہریے کی "بو" سو نگھتے ہی بجانا شروع کر دیتے ہیں.. اس طرح ان چیلوں نے اپنے استاد کی طرح ہز اروں نہیں تو کم سے کم سینکڑوں خیالی دہریوں سے ضرور مناظرے کے اور فتح یاب ہوئے، گرکیا دہریے کو چت کرنا اتناہی آسان ہے ؟ ایسے ہی ایک چیلے نے ایک نیا مناظرہ گھڑا ہے جو دنیا کی ادنی تر منطق تک سے عاری ہے اور پہلے ہی سوال پر ڈھیر کیا جاسکتا ہے مگر نتیجہ جیسا کہ سب جانتے ہیں اور جو کہ پہلے سے ہی طے ہا نہیں اس خیلی "دہریے پر فتح بھی حاصل ہوئی ہے ، مجھے اس بے چارے دہریے سے پچھ ہمدر دی سی ہونے گئی ہے کہ بے چارہ جانے گئی صدیوں سے اس طرح اکیلائی ذکیل وخوار ہو تا آرہا ہے ، چینانچہ سوچا کیوں نہ گئی ہا تھوں اس مسکین کی پچھ مد د کی جائے ، کتنی صدیوں سے اس طرح اکیلائی ذکیل وخوار ہو تا آرہا ہے ، چنانچہ سوچا کیوں نہ گئی ہا تھوں اس مسکین کی پچھ مد د کی جائے ، لہذامومن کے مناظرہ پیش خدمت ہے:

(نوٹ: اضافی مکالموں کو سرخ اور نیلے رنگ سے نمایاں کیا گیاہے)

د ہریہ: بہت اچھے یعنی تم مانتے ہو کہ فز کس اور طبیعات کے قوانین تمہارے خدانے بنائے؟

معصوم مسلمان: جي سر

دہریہ: یعنی تمہارے نزدیک ہر چیز کا کوئ نہ کوئ خالق موجودہے؟

معصوم مسلمان:جی سر

دہریہ: اچھاا گرہر چیز کاخالق ہوناضر وری ہے تو پھر بتاوتمہارے خدا کاخالق کون ہے؟

معصوم مسلمان: سرخدا کو کسی نے تخلیق نہیں کیاوہ ازل سے تھااور ابد تک رہے گا

دہریہ: اچھا بتاوابد کے بعد کہاں جائے گا؟

معصوم مسلمان: سر ابد مخلوق پر ہوتی ہے خالق پر نہیں

دہریہ: (جواب نہ ہونے پر بیزار ہوتے ہوے) اچھا یہ کیسے ہو سکتاہے کہ جب ہر چیز کا خالق موجو د ہواور خدا کا خالق نہ ہو

معصوم مسلمان: (جواب دیتے، دیتے ننگ آگیا توسوال کرنے پر آگیا) اچھاسر آپ یہ بتائیں کہ کیامر دکسی بچے کو جنم دے سکتا ہے نومہینے اپنے پیٹ میں رکھنے کے بعد؟

دہریہ:(سوال سے پریشان ہوتے ہوہے)فلحال اسکاممکن ہونا ناممکنات میں سے ہے، کیونکہ یہ مر د کی صفات کے خلاف ہے

معصوم مسلمان: بس اسی طرح خالق کا تخلیق ہونانا ممکن ہے کیونکہ یہ خالق کی صفات کے خلاف ہے کیونکہ خداوہ ہے جسے کسی نے پیدا نہیں کیا۔

دہریہ:اگر خالق کا تخلیق ہونانا ممکن ہے تواس کا مطلب میہ ہوا کہ یہ ضروری نہیں ہے کہ ہر چیز کا کوئی خالق ہو، پھر کا ئنات کا کسی خالق کی کارستانی ہونا کیوں ضروری ہے؟

معصوم مسلمان: كمبي خاموشي...

معصوم مسلمان: اچھاسریہ بتائیں کہ آپ یہ کہتے ہیں کہ کسی چیز کا کوی خالق نہیں تو یہ کا ئنات کیسے وجود میں آئی؟

\_\_\_\_\_

دہریہ: (لمبی کمبی سائنسی بو نگیامارتے ہوہے جو یہ بتاتی ہیں کہ وقت گزرنے کے ساتھ خود بہ خود ہر چیز وجو دمیں آگئ)

معصوم مسلمان: اچھاتو بتائیں پھر گندم خود بہ خود وجود میں کیوں نہیں آتی؟ پاکستان کے گاوں کے لوگوں کی توبات نہ کریں شہری بجلی کے نہ ہونے سے پریشان ہیں وہ خود بہ خود وجود میں کیوں نہیں آتی ؟

بتائيں سر كيں خو د به خو د وجو د ميں كيوں نہيں آتى ؟

بتائیں کہ کالا باغ ڈیم کیوں نہیں بن جاتا پاکستانیوں کے مسائل حل ہو جائیں؟

دہریہ: کیونکہ انہیں کلاسکی سبیت در کارہوتی ہے مگر اب ہم جانتے ہیں کہ ہر چیز کلاسکی سبیت کی پابند نہیں ہوتی جیسے الفاپار شیکز،
اور پھراگریہ فرض کر لیاجائے کہ ہر چیز کا کوئی سبہ ہے تو کیااس کا یہ مطلب ہے کہ خداسے پہلے بھی اس کا کوئی مسبب تھا؟
معصوم مسلمان: سر میں پہلے بھی کہہ چکا ہوں کہ خدا کو کسی نے تخلیق نہیں کیاوہ ازل سے تھا اور ابدتک رہے گا
دہریہ: اس طرح آپ کے مفروضے کا پہلا حصہ ساقط ہو جاتا ہے کیونکہ آپ یہ اعتراف کر چکے ہیں کہ "ہر چیز"کا کوئی نہ کوئی
خالق یعنی مسبب ہے اور پہلے جھے کے ساقط ہونے پر سارا مفروضہ ساقط ہوجاتا ہے ... یا ہم آپ کے مفروضے سے یہ نتیجہ اخذ کر
سکتے ہیں کہ کچھ چیزوں کاواقعی کوئی سبب نہیں ہے اس صورت میں خدا کی بجائے کا نئات بے سبب کیوں نہیں ہو سکتی؟ اور چونکہ
کا نئات موجود ہے اور اسے جانچا جاسکتا ہے چنانچہ اس سے پہلے خدا جیسی تصوراتی چیز کو داخل کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔
معصوم مسلمان: قبر کی سی خاموشی....

ہنٹر ارام اے...

### <u>امتحان اور مساوی مواقع</u>

مؤمنین کادعوی ہے کہ خدانے انسانوں کاامتحان لینے کے لیے انہیں تخلیق کیا ہے، تاہم ایسے بہت سارے دلا کل ہیں جواس دعوے کوغلط ثابت کرتے ہیں، مثلاً ایک شخص" ا" ہے جوانڈیا کے ایک جھوٹے سے گاؤں میں ایک ہندوگھر انے میں پیداہوا ہے، اس گاؤں میں ہندو فد ہب کے علاوہ کوئی دوسر افد ہب ہے ہی نہیں، اس شخص نے بھی کسی دوسرے فد ہب کے بارے میں نہیں سنا چنانچہ یہ شخص ساری زندگی اپنے خاندان کے فد ہب پر رہااور اسی پر مرا، اب ایک شخص" بے جو سعود یہ کے ایک مسلمان گھر انے میں پیداہوا، اس کے والدین نے بچپن سے ہی اسے یہی سکھایا کہ اسلام ہی دین حق ہے، اس شخص نے بھی مبھی کسی دوسرے فد ہب کے بارے میں نہیں سنااور ساری زندگی اپنے خاندان کے فد ہب رہااور اسی پر دارِ فانی سے کوچ کر

گیا،اوراب ایک شخص" ج" ہے جوایک بچہ ہے اور پورپ کے ایک دہریہ گھرانے میں پیداہوااور سات سال کی عمر میں ہی مرگیا.

اگر ہم یہ کہیں کہ شخص"ا"جہنم میں جائے گاتو یہ ظلم ہے کیونکہ اس نے زندگی میں ہندومذہب کے علاوہ کسی اور مذہب کے بارے بارے میں سناہی نہیں چنانچہ اسے جہنم رسید کرنا ظلم ہوگا، اور اگر ہم یہ کہیں کہ بیہ شخص جنت میں جائے گاتو یہ بھی ظلم ہے کہ ایک کافر ہونے کے ناتے اس نے جنت میں جانے والا کوئی کام کیاہی نہیں کیونکہ اس کے اسلام قبول کرنے کے امکانات صفر 0 پر سے کا فرہے ، اب اگر اس کا جنت یا جہنم دونوں میں جانا ظلم وزیادتی ہے تو کیا یہ ایک خطرناک تضاد نہیں ہے؟

اگر ہم کہیں کہ شخص "ب" جنت میں جائے گاتو یہ ظلم ہو گاکیونکہ اسے مذاہب کو جانچنے کاموقع ہی نہیں دیا گیا، وہ محض ایک وراثق مسلمان تھا اور وہی کچھ کر رہاتھا جو اسے بجین سے سکھایا پڑھایا گیا تھا چنانچہ اسے جنت میں بھیجنا ظلم ہو گاکیونکہ وہ محض ایک ایسے عقیدے کی وجہ سے جنت میں چلا گیا جو اس پر پہلے ہی ہی تھو پا گیا تھا، اور اگر ہم کہیں کہ وہ جہنم میں جائے گاتو یہ بھی ظلم ہو گاکیونکہ اسلام کے علاوہ اس کے کسی دو سرے مذہب کے انتخاب کے امکانات صفر 0 ہر تھے .

اگر ہم کہیں کہ شخص" ج" جہنم میں جائے گاتو یہ بھی ظلم ہو گاکیونکہ وہ ایک بچیہ ہے اور ابھی اتنابڑا ہوا ہی نہیں کہ اپنے لیے درست مذہب کا انتخاب کر سکے ،اور اگر ہم یہ کہیں کہ وہ جنت میں جائے گاتو بھی ظلم ہے کیونکہ اس نے ایسا پچھ بھی نہیں کیا جو دوسروں نے جنت میں جانے کے لیے کیا .

قصہ مختر کہ جو بھی ہندوؤں کے اس گاؤں میں پیداہواوہ وراثتی ہندوہے، اسی طرح جو بھی سعو دیہ میں پیداہواوہ وراثتی مسلمان ہے ... یعنی ہندوؤں کے گاؤں کے لوگ اس امتحان سے نہیں گزرے جو خدانے وضع کیاہے جس سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ اصل میں ایساکوئی امتحان ہے ہی نہیں کیونکہ ایسے امتحان کے لیے یہ لازم ہے کہ تمام انسانوں کو اس کی خبر ہو، لیکن اگر صرف کچھ لوگوں کو اس امتحان کی خبر ہواور باقیوں کو یاا کثریت کو ناہو تو اس کا مطلب ہے کہ خدا کے انصاف کے اصول میں کوئی خلل ہے .

\_\_\_\_\_

### خدا اور طبعی قوانین

نداہب کے ماننے والوں کاہمیشہ یہ دعوی رہاہے کہ خدانے ہی طبیعات (فزکس) کے تمام قوانین تخلیق کیے ہیں چنانچہ ہمیں یہ سوال نہیں کرناچاہیے کہ "خداکو کس نے تخلیق کیا؟" کیونکہ اس صورت میں ہم – قوانین کے خالق اور جن کے لیے قوانین بنائے گئے – میں برابری کر دیں گے.

پہلی نظر میں یہ بات کافی معقول معلوم ہوتی ہے، لیکن اگر آپ مُقدس مُتون پر ایک نظر ڈالیں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ یہ ساری بات بکواسِ محض ہے، کیونکہ طبیعات کے قوانین خدا پر بھی لا گو ہوتے ہیں جس کا مطلب ہے کہ یہ خداسے بھی پہلے سے موجو د ہیں، اور چونکہ طبیعات کے قوانین خدا کے وجو د سے بھی پہلے سے موجو د ہیں چنانچہ یہاں ایک اور خالق کا وجو د لازم ہو جاتا ہے جس نے خدا اور طبیعات کے قوانین کو تخلیق کیا.

#### مثلاً قرآن میں ہے کہ:

" إِنَّ رَبُّمُ اللهُ الَّذِي ۚ خَلَقَ السَّمُوتِ وَال ٓ اَر ٓ ضَ فِي ٓ سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ اس ٓ تَوَى عَلَى ال ٓ ءَ رَ شِ " (سوره الاعراف، آيت 54)

( کچھ شک نہیں کہ تمہارا پر ورد گار اللہ ہی ہے جس نے آسانوں اور زمین کوچھ دن میں پیدا کیا پھر عرش پر جلوہ افروز ہوا) لغت میں "عرش" کامطلب باد شاہ کابستر یا کرسی ہے تاہم یہاں کرسی مر ادہے ثبوت کے طور پر سورہ البقرہ کی آیت 255 میں ہے کہ:

#### "وُسِعَ كُرِهُ سِيُّهُ السَّمُوتِ وَالَ ۚ اَرَهُ صَ

اور "استوی" سے مر ادلیٹنایا بیٹھنا ہے، یعنی قر آن نے خداکوایک بادشاہ کے طور پر پیش کیا ہے جو تھکا دینے والے خدائی امور کی انجام دی کے بعد تھک ہار کر آرام کی غرض سے اپنی کرسی پر جابیٹھتا ہے، اس سارے تضیے میں سب سے دلچسب بات خداکا اس کرسی پر بیٹھنا ہے، اگر خداطبعی قوانین سے ماوراء ہے تواسے بیٹھنے کے لیے کرسی کی ضرورت کیوں ہے؟ خداکا کرسی پر بیٹھنا اس بات کی دلیل ہے کہ کوئی قوت ایسی ضرور موجود ہے جو اسے نیچے کی طرف تھینج کر اس کرسی پر بٹھاتی ہے، اور یہ قوت یقیناً بشش ثقل ہے.

اگرچہ یہ ثابت ہو گیا کہ کشش ثقل کے قوانین خداپر بھی لا گو ہوتے ہیں تاہم اب بھی ایک مشکل سوال باتی ہے، اس بات کا کیا ثبوت ہے کہ یہ کرسی ایک مادی چیز ہے؟ اس سوال کا جواب بھی قر آن میں موجو دہے:

"وَهُوَ الَّذِي َ خَلَقَ السَّمُوتِ وَال َ اَر َ ضَ فِي آسِتَةِ الَيَّامِ وَ گَانَ عَر آهُهُ عَلَى ال آيَّاءِ "(سوره ہود ، آيت 7)

(اور و ہی تو ہے جس نے آسانوں اور زمین کوچھ دن میں بنایا اور اس وقت اس کاعرش پانی پر تھا)

پانی ایک طبعی مادی چیز ہے جو کا مُنات کے کئی سیاروں کے علاوہ ہمارے اس چھوٹے سے کرہ ارض پر بھی پایاجا تا ہے ، عرش کا پانی پر ہونایاسادہ لفظوں میں پانی کا اس عرش کو اٹھانا اس بات کی بین دلیل ہے کہ خدا کو اٹھانے والا یہ عرش ایک مادی چیز ہے ، و یسے بھی اس نتیج کی ضرورت نہیں کیونکہ کشش نقل کا وجو د ہی کا فی ہے جو عرش کو پانی کی طرف د تھیل رہا ہے ، گویاساتویں آسان پر بھی کشش نقل موجو د ہے گ

"علائے حق" کی طرف سے اس مسکے کے دو ممکنہ جو ابات ہو سکتے ہیں، پہلا جو اب کچھ یوں ہو سکتا ہے کہ:

"ہم نہیں جانتے کہ کیسے، یعنی ہم جانتے ہیں کہ خداعرش پر بیٹھتا ہے لیکن ہم یہ نہیں جانتے کہ وہ کیسے اس عرش پر بیٹھتا ہے، خداکوکسی مخلوق یامادی چیز سے تشبیہ دیناغلط ہے کیونکہ قر آن کہتا ہے کہ "لیس کمثلہ شیء" (اس کے جیسی کوئی چیز نہیں)"

اس جواب کاجواب پانی ہے، عرش کے پاس پانی کا ہونااس جواب کے رد کے لیے کافی ہے کیونکہ پانی ایک مادی چیز ہے جس پر طبیعات کے قوانین لا گو ہوتے ہیں، جب قرآن سے کہتا ہے کہ پانی نے عرش کو اٹھایا ہوا ہے تواس طرح وہ ایک ایسے مادے کو جس پر طبیعات کے قوانین لا گو ہوتے ہیں معاملے میں داخل کر دیتا ہے، اب ایک طبعی مادی چیز ایک ایسی چیز کو کیسے اٹھاسکتی ہے جو طبیعات یا کا ئنات سے ماور اء ہے؟

دوسرامکنه جواب وہی گھساپٹاہے کہ:

« ہمیں اپنی محدود عقل کو ایسے معاملات میں نہیں الجھاناچا ہے ، ہم ایک انتہائی ضعیف مخلوق ہیں جس کی کوئی اہمیت نہیں "

اس کاجواب بھی وہی گھساپٹاہے کہ خلقت میں نقص خالق کے نقص کی دلیل ہے،اگر میری محدود عقل نے خدا کے وجود کے مسئلے پر کوئی منطقی تضاد دریافت کر لیاہے تواس کا مطلب ہے کہ خدااپنے آپ تک رسائی کے لیے بچھ چیزیں دستیاب کرنے سے قاصر ہے،میری یہ عقل (مذاہب کے ماننے والوں کے مطابق) خدا کی ایک مخلوق کے سوا بچھ نہیں ہے جسے اس خدانے اپنا

عقل کا نقص ہے جسے خدانے کچھ مخصوص خواص کے ساتھ بنایاہے.

### تخليق اور تقدير

سوال بیر تھا کہ خدانے ہمیں کیوں بنایا؟ ایک صاحب نے اس سوال کا یوں جواب دیا: "تمہمیں بیر سوال کرنے کا حق نہیں ہے، اگر سڑک پر کوئی شخص بغیر کسی معقول وجہ کے تمہارے سر پر کچھ دے مارے تو کیااس کا بیر مطلب ہے کہ وہ موجو د نہیں ہے؟ "

چلے ان صاحب کی اس منطق کا جائزہ لیتے ہیں، سب سے پہلے تو یہ کہ اگر سڑک پر کوئی شخص مجھے مارے گاتو میں اس کے موجود ہونے اور اس کے اس جملے کا گواہ ہوں گا چنانچہ اس کے وجو د پر مجھی بھی شک نہیں کروں گا، مگر تم کہتے ہو کہ خدانے ہمیں ایسے ہی بغیر کسی وجہ کے بنایا ہے جبکہ ہم اس نام نہاد تخلیق کی گواہی کے لیے موجود نہیں تھے، اس طرح ان صاحب کی یہ مثال حالات کے عدم تشابہ کی وجہ سے آسانی سے ساقط ہو جاتی ہے.

دوسرایه که اگر کوئی شخص بغیر کسی وجہ کے مجھ پر حمله کر دے تواس کا بیہ مطلب ہوا کہ وہ ظالم ہے ،اور اگر ہم اس ظالم شخص کو خداسے تشبیہ دیں گے توخداسے انصاف کی صفت ساقط ہو جائے گی کیونکہ وہ بھی ظالم کٹھبرے گا، تو کیا آپ کا خدا ظالم ہے ؟

اس طرح سوال وہیں کا وہیں رہ جاتا ہے کہ انسانوں کو تخلیق کرنے کا خدا کو کیا منطقی فائدہ ہے؟ میر اخیال ہے کہ اس سوال کے جواب کے لیے ہمارے یاس دو آپشن ہیں:

اول: خدا کو انسانوں کی ضرورت ہے اس لیے اس نے انہیں تخلیق کیا.

دوم: خدا کوانسانوں کی کوئی ضرورت نہیں ہے اس کے باوجو داس نے انہیں تخلیق کیا.

اگر پہلا آپشن منتخب کیا جائے تو خداسے کمال کی صفت ساقط ہو جاتی ہے جس کے مطابق خدا کو اپنی مخلو قات میں سے کسی کی بھی ضرورت نہیں ہے،اور کمال کی صفت کے ساقط ہونے سے خدا بھی ساقط ہو جاتا ہے. اگر دوسر اآپش منتخب کیاجائے تو خدافضولیا ثابت ہو تا ہے کیونکہ کسی بھی کام کو کرنے کے لیے عقل سلیم کے پاس کوئی نہ کوئی نہ کوئی وجہ ہوتی ہے،اگر میں کوئی کمپیوٹر بناتا ہوں تو میر بے پاس اسے بنانے کی کوئی نہ کوئی وجہ ضرور ہوگی جیسے اس سے استفادہ حاصل کرنا، یا پھر میں اتنااحمق ہوں گا کہ بلاضرورت ایک الیسی چیز بناؤں گا جس سے جھے ناتو کوئی فائدہ ہو گا اور ناہی اسے استعال کر کے میں اس سے کسی قسم کا استفادہ حاصل کرنے کی توقع رکھوں گا، اب چونکہ دعوی بہی ہے کہ خدا کو انسانوں کی ضرورت نہیں ہے تو خدا فضولیا ہوا کیونکہ اسے نے بغیر کسی واضح وجہ کے مخلو قات کو تخلیق کیا، اب اگر خدا فضولیا ہے تو اس کا مطلب ہے کہ وہ ناقص ہے، اور نقص خداسے کمال کی صفت کے ساقط ہونے پر خدا بھی ساقط ہو جائے گا.

بعض حضرات نے اس مسئلے کا یوں جواب دیا کہ: "ہماری محدود عقل اس مسئلے کے کسی منطقی حل کا ادراک نہیں کر سکتی چنانچہ
اس کے بارے میں سوچنا چھوڑ دو"، اس پر میر اجواب بیہ ہے کہ مخلوق میں نقص خالق کے نقص کی دلیل ہے، ایک طرف آپ
کہتے ہیں کہ خدانے انسان کو عقل دی تا کہ وہ اسے اُس تک پہنچنے کے لیے استعمال کرے، اب اگر عقل محدود یا کمزور ہے تواس
کامطلب میہ ہوا کہ خدانے اس تک پہنچنے کے لیے انسان کو یہ محدود اور کمزور عقل دے کر غلطی کی، اگر عقل ہی خداتک پہنچنے کا واحد ذریعہ ہے تو پھر خدااسے محدود کیوں کر تاہے اور اس کے سامنے اپنے ناہونے کے دلائل کیوں رکھ دیتا ہے؟

فرض کرتے ہیں کہ میں نے 200 گیگا بائٹ کی ہارڈ ڈسک بنائی جبکہ میں (قادرِ مطلق انسان ہونے کے ناطے) 500 گیگا بائٹ کی ہارڈ ڈسک بنانے کی استطاعت رکھتا تھا تو کیا 200 گیگا بائٹ کے انتخاب کی کوئی منطقی وجہ ہے جبکہ میں 500 گیگا بائٹ کی ہارڈ ڈسک بناسکتا تھا؟ یقیناً نہیں، یہاں صرف دو وجو ہات ہوسکتی ہیں:

اول: میں 500 گیگابائٹ کی ہارڈ ڈسک نہیں بناسکتااور اس طرح میری کمال کی صفت ساقط ہو جاتی ہے .

دوم: میں قادرِ مطلق ہوں اور 500 گیگا بائٹ یا اس سے زائد کی ہارڈ ڈسک بناسکتا ہوں مگر میں نہیں چاہتا، اس طرح میں فضولیا ہو جاتا ہوں کیو نکہ میں اس سے اچھی ہارڈ ڈسک بناسکتا تھا مگر میں نے ایک غیر منطقی سبب کی وجہ سے ایسانہیں کیا، یہاں قر آن کا یہ قول پیشِ نظر رہے کہ "لقد خلقنا الانسان فی احسن تقویم" (کہ ہم نے انسان کو بہترین سانچے میں ڈھال کر پیدا کیا ہے۔) یعنی انسان کی تخلیق وہ سب سے بہترین تخلیق تھی جو خدا پیش کر سکتا تھا!!

### مُسيريا مُخير؟

\_\_\_\_\_

ایک صاحب نے مسیر اور مخیر کے مسکے کاجواب مندرجہ ذیل مثال پیش کر کے دیا:

"اگر میں اپنے بچے کے سامنے ایک چاکلیٹ اور ایک پتھر رکھ دوں، اور اپنی بیوی کویہ یقین دلاؤں کہ بچہ چاکلیٹ کا ہی انتخاب کرے گا اور بیربات کاغذ پر بھی لکھ لوں کیونکہ مجھے پینگی علم ہے کہ وہ چاکلیٹ کا انتخاب ہی کرے گا، اور بچے نے چاکلیٹ کا انتخاب کیا تو کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ میں نے اسے چاکلیٹ منتخب کرنے پر مجبور کیا؟"

یہاں ایک بار پھر یہ صاحب غیر منطقی تشبیہ کے مغالطے میں پڑگئے،اگر آپ اپنے بچے کو چاکلیٹ اور پھر میں انتخاب کرنے کا موقع دیں تو یہاں آپ بہت ساری باتوں کے پیشِ نظر (جیسے بچوں کا چاکلیٹ کو پیند کرنا) یہ "تو قع" کرتے ہیں کہ بچہ چاکلیٹ کا ہی انتخاب کرے گا، یہاں آپ کے "پینگی علم" کا کوئی عمل دخل نہیں ہے، کیا ہوا گرنچ کا پیٹ بھر اہوا ہو؟اگر پھر نچ کی توجہ حاصل کرلے تو ؟ یعنی یہاں ایک چھوٹا ساامکان موجو دہے کہ بچہ آپ کی تو قعات پر پورانہ اترے اور پھر کا انتخاب کرلے، پس یہ ثابت ہوا کہ آپ بھی بھی بچے کے انتخاب پر 100 ہر پُر یقین نہیں ہوسکتے، یہاں فرق صرف یہ ہے کہ چاکلیٹ کے انتخاب کے امکانات 5 ہے۔ مخصراً آپ کا یہ "پینگی علم"کا مل نہیں تھا اور تا بالی تغیر تھا۔ اس طرح آپ کا دعوی اور جمت دونوں ساقط ہو جاتے ہیں کیونکہ آپ کہتے ہیں کہ خداکا پیشگی علم "کامل اورنا قابلِ تغیر ہے۔

اب میر ا آپ سے ایک سوال ہے ،میر سے پیدا ہونے سے پہلے ہی خدا کو معلوم تھا کہ میں جہنم میں جاؤں گا، یعنی خدااپنے مطلق علم کی وجہ سے 100 پڑ پُریقین تھا کہ میر اانجام بالآخر جہنم ہو گاچاہے میں کتنی ہی کوششیں کیوں نہ کرلوں ، کیااس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ میں مُسیر تھا مُخیر نہیں تھا؟

چلیے معاملے کی ایک بار پھر منطقی جانچ کرتے ہیں:

اول:اگر میں مخیر تھاتواس کا بیہ مطلب ہے ہوا کہ خداکامیرے بارے میں جو پیشگی علم تھامیں اس کے برخلاف جاکر جنت میں جا سکتا ہوں، مگر اس طرح خداکی مطلق علم کی صفت ساقط ہو جاتی ہے،اور مطلق علم کی صفت ساقط ہو جانے پر خدانا قص ہو جائے گا،اور خداکا نقص اسے اور اس کی تمام صفات کو ساقط کر دے گا.

دوم:اباگر میں مُسیر ہوں، تواس کامطلب بیہ ہو گا کہ میں جتنی بھی کوشش کیوں نہ کرلوں میں وہ نتائج تبدیل نہیں کر سکتا جو خدانے میرے لیے پیشگی متعین کررکھے ہیں،اوراگر میں بیہ نتائج تبدیل نہیں کر سکتا تواس کامطلب بیہ ہوا کہ خدا ظالم ہے

کیونکہ اس نے مجھے ایک ایسے انتخاب کی بنیاد پر سزادی جواس نے میرے لیے پہلے ہی متعین کرر کھا تھااور میر ااس کی تبدیلی پر کوئی اختیار نہیں تھا، ظلم کی صفت خدا کی مطلق انصاف کی صفت ساقط کر دے گی جس کے نتیجہ میں خدا کے کمال کی صفت بھی ساقط ہو جائے گی اور کمال کی صفت ساقط ہونے پر خداساقط ہو جائے گا.

مسکہ یہ ہے کہ یہاں صرف دو آپشن ہیں، یا توبہ خدا جاہل ہے (نہیں جانتا کہ میر اانتخاب اور انجام کیا ہو گا) یا ظالم (میرے انتخاب سے پہلے ہی وہ جانتا ہے کہ میں کیا منتخب کروں گایوں میرے پاس اپنے افعال پر کنٹر ول اور ان میں تبدیلی کا کوئی اختیار نہیں) دونوں صور توں میں ایک ایساتضاد کھڑا ہو جاتا ہے جو خدا کوبری طرح ساقط کر دیتا ہے، آخر میں سورہ انعام کی آیت 111 پیش کرنا چاہوں گا:

وَلَو ٓ اَنَّنَا نَوْلَ ٓ اَنَّا اللَّهِ مِهُمُ ال ٓ مَلِيَّةُ وَكُلَّمُ مُ ال ٓ مَو ٓ لَيْ وَحَشَر ٓ نَا عَلَى ٓ جِم ٓ كُلُّ شَى ٓ ءٍ فُبُلَا ثَا كَانُو ٓ اللَّهِ وَلَا يَّا اللَّهُ وَلَالِقَ اَكَ ٓ مَرْبُهُم ٓ نَجَ ٓ جُهُو ٓ نَ ﴿ الله ﴾ الله عَلَى الله وَلَكُنَّ الله وَلَكُنَّ الله وَلَكُنَّ الله وَلَا الله عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا الله عَلَى الله وَلَا عَلَا الله وَلَوْلَا عَلَى الله وَلَا عَلَا لَا عَلَى الله وَلَا عَلْمُ الله وَلَا عَلَى الله وَلِي الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَل

### معجزه دور قرآن

اسلامی تاریخ ہمیشہ ان تمام تصورات کو جو پہلے سے متعین کر دہ فریم سے نکلنے کی کوشش کرتے تھے ضائع کرتی رہی جس کی وجہ سے بہت سارے مُتون کا انجام نامعلوم رہا جبکہ ان کے مصنفین کا انجام قتل، قید اور ملک بدری کے مابین جھولتارہا، تاہم تمام وجوہات مذہبی نہیں تھیں جس قدر کہ سیاسی تھیں جو مذہب کی آڑ لیے ہوئے تھیں کیونکہ جیسا کہ شہر ستانی کہتے ہیں کہ اسلام میں تلوار ہمیشہ مذہب کی بنیاد پر نہیں اُٹھائی گئی.

اگر مسلمان متکلمین اور فلسفیوں کو پڑھا جائے تو پیۃ جلتا ہے کہ ان کے زیرِ بحث موضوعات بہت جرات مندانہ تھے، انہوں نے

ایسے ایسے موضوعات پر قلم اٹھایا جن پر آج کے دور میں بات کرناغالب کے بقول جوئے شیر لانے کے متر ادف ہے، دیگر
موضوعات کی طرح قر آن کا معجزہ بھی ایک ایسا شجرِ ممنوعہ تھا جسے یہ مسلمان مفکرین زیرِ بحث لائے، اگرچہ اسلامی تاریخ اسے
زندقہ قرار دیتی ہے مگر حقیقت ِ حال ہے ہے کہ یہ لوگ ان الزامات سے بہت دور اور مبر استھے کیونکہ وہ اس قدر گہر ہے
موضوعات پر بحث کرتے تھے جو فقہائے دین کے احاطہ فہم سے باہر تھے یہی وجہ ہے کہ ان فقہاء نے اسے اسلامی مملکت کی
آئیڈیالوجی کی خدمت کے لیے استعال کیا۔

(1) ابن الرواندی قرآن پر کہتے ہیں: "اس میں کوئی ممانعت نہیں کہ فصاحت میں عرب کا کوئی قبیلہ دیگر قبائل سے بڑھ کر ہو،

اور اس قبیلے کا کوئی ایک گروہ باقی قبیلے سے زیادہ فصاحت رکھتا ہو، اور اس گروہ میں کوئی ایک شخص باقیوں سے زیادہ فصح ہو...

اب فرض کریں کہ اس کی فصاحت کی شہرت سارے عرب میں پھیل گئی قو مجم پر اس کا کیا حکم ہے جو زبان نہیں جانے اور ان

پر اس کی کیا جبت ہے ؟! "اسی سیاق میں ابن الرواندی آگے گھتے ہیں: "تمہاراد عوی ہے کہ مجزہ قائم اور موجود ہے جو کہ قر آن

ہے، اور کہتے ہو کہ "جے افکار ہووہ اس کے جیسالا کر دکھائے "قواگر تم بر ترکلام چاہتے ہو تو ہم بلغاء، فصحاء اور شعراء کے کلام
سے اس کے جیساہز ار لاسکتے ہیں جس کے الفاظ اس سے زیادہ رواں، معانی میں بے تحاشا مختص، ادائیگی اور عبارت میں بلیغ اور
تناسق میں با کمال ہو گا، تواگر تمہیں یہ منظور نہیں تو ہم تم سے وہی مطالبہ کرتے ہیں جو تم ہم سے کرتے ہو "ابن الرواندی کی
بات سے پہ چاتا ہے کہ وہ اچھی طرح سجھتے ہیں کہ ہر شاعریا مصنف کا اپنا ایک اسلوبی پہلوہو تا ہے جو اسے باقی کھاریوں اور
تخلیق کاروں سے متاز کرتا ہے بہی وجہ ہے کہ ہر شاعریا مصنف کا اپنا ایک اندازہو تا ہے جس کی نقل کر نا تقریباً نا ممکن ہو تا
ہے، یوں یہ چین نے در وہ بتار ہے ہیں کہ بہی جست حریف پر بھی لا گوہوتی ہے کیونکہ کوئی بھی انسان کسی دو سرے کے جیسی
کوئی چیز نہیں لاسکتا (2) کیونکہ تخلیق کی مثال جیسا کہ جابری کہتے ہیں ڈرائیگ، مجسمہ سازی، فلفہ اور فکر کی طرح ہے جس کی نقل نہیں کی طاحت کے ویکہ کوئی بھی انسان کسی دو سرے جسس کی نقل نوریف میں نقل "خیلیق" نہیں ہیں۔ (3).

ابو بکر الرازی کا خیال ہے کہ اگر کسی کتاب میں کوئی معجزہ ہے تواسے دینی کتابوں میں نہیں بلکہ علمی کتابوں میں ہوناچا ہے،اس صمن میں وہ کہتے ہیں: "واللہ اگر کسی کتاب کا جمت ہوناواجب ہوتا تو وہ انجنیئر نگ اور ریاضی کی کتابیں ہوتیں جن سے افلاک اور سیاروں کی حرکت کا علم حاصل ہوتا ہے،اور منطق اور طب کی کتابیں جن میں بدن کی منفعت کے علوم ہیں یہ کتابیں الیم کتابوں سے زیادہ جمت کی حقد ارہیں جن سے ناتو کوئی نفع ہوتا ہے نافقصان اور ناہی کوئی مستور (پوشیدہ) ظاہر ہوتا ہے (یعنی قرآن) "وہ مزید کھتے ہیں: "ہم اس سے بہتر شعر، بلیغ خطبے اور خوبصورت رسائل لاسکتے ہیں جو اس سے زیادہ فصیح اور با کمال ہوں گئی میں ایساکوئی فضل نہیں ہے، یہ محض کلام کے باب میں ہے".

قر آنی معجزے کا تعلق دومعاملات سے رہا، ایک نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کا ان پڑھ ہونا اور دوسر ااسے نقدس کی چادر میں لپیٹ کرایک اعلی فنی قیمت دینے کی کوشش کرنا تاہم امیت کامسکہ زیادہ اہم رہا کیو نکہ اسے متن کی قدریا ویلیوبڑھانے کے لیے" استعال" کیا گیا تاکہ اسے انسانی تصنیف نہ کہا جائے تاہم اس زمانے میں امیت کا مطلب ان پڑھ ہونا نہیں تھا اور ناہی ان پڑھ ہونا نہیں تھا اور ناہی ان پڑھ ہونا نہیں ہے کیونکہ بلیغ باتیں پڑھنے ہونا کوئی معجزے کی علامت ہے، بلکہ اس کے برعکس پڑھنا لکھنا بلیغ کلام کہنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہے کیونکہ بلیغ باتیں پڑھنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہے کیونکہ بلیغ باتیں پڑھنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہیں، عرب کے شعر اءاور خطیب بغیر کسی سابقہ تیاری کے شعر کہتے اور خطبے پڑھتے تھے (13) یوں ایک

\_\_\_\_\_\_

زبانی ثقافت میں جہاں پڑھنے لکھنے کازیادہ رواج نہیں تھار سول (صلی اللہ علیہ وسلم) کو کوئی استثناء حاصل نہیں ہے، تو پھر امیت سے معجزے کا قیاس کیسے کیا جائے؟

\_\_\_\_

#### حواله جات:

1- تاريخ الالحاد في الاسلام، عبد الرحن بدوي، سيناللنشر، دوسر اايدُيثن 1993.

2- تاريخ الالحاد في الاسلام، صفحه 253.

3- مدخل الى القرآن الكريم، يبلا ادْيشن 2006 صفحه 83.

4- مدخل إلى القرآن الكريم، صفحه 83.

## خرا کی عظمت

عدم کے بطن سے نمودارہونے والے ایک انتہائی چھوٹے سے نقطے سے اتنی بڑی اور خوبصورت کا نبات کا وجود میں آنا چرت انگیز امر ہے ... اس تکتے پر میں اکثر فد ہب پر ستوں سے اتفاق کروں گا کہ عقل کے لیے ابھی تک ایسی نامعقول بات کا تصور کرنا تقریباً ناممکن ہے ... بلکہ مضحکہ خیز طور پر یہ کا نباتی تعجب خیزی فرض کرنا اس قدر ناممکن ہے کہ ہمیں اپنے وجود کے آغاز کے نا معقول مسئلے کے حل کے لیے اس سے بھی بڑی نامعقول چیز فرض کرنی پڑجاتی ہے ... بلکہ یہ سمجھانے کے لیے کہ ہم اس قدر ب وقوف ہیں کہ اس کا نبات کو نہیں سمجھ سکتے ہم ایک ایسی قوت کا وجود فرض کر لیتے ہیں جو ہم سے بھی زیادہ ذبین اور اس کا نبات سے بڑی ہے جو اس کا نبات کے وجود کی وجہ ہے ، اور ہٹ دھر می سے کہ او پر سے یہ قوت ہمیں خود اُس پر سوچنے تک سے بھی منع سے بڑی ہے وار یوں ہم اپنی حماقوں کی ساری وجو ہات اس قوت پر ڈال دیتے ہیں جسے ہمارا ذبین ہو نامنظور نہیں ... کیا کہی آپ نے سوال سے بھاگئے کا اس سے بڑا احمقانہ طریقہ دیکھا ہے ؟ بات یہ پڑی ؟ اگر نہیں تو یوں سمجھتے ہیں:

سلیم: تم نے اس آدمی کو کیوں مارا؟

جاوید: کیونکه "بابا"نے کہاتھا.

سلیم:بابانے تمہیں اس آدمی کو مارنے کے لیے کیوں کہا؟

جاوید: بابا کھ بھی کرنے میں آزادہے ہمیں اس سے اس طرح کے سوالات کرنے کا حق نہیں ہے.

سليم: مگر مين سمجھناچا ہتا ہوں.

جاوید: ہماری عقل ناقص اور چھوٹی ہے چنانچہ ہم جتنی بھی کوشش کرلیں ہم بابا کی حکمت کو نہیں سمجھ سکتے .

یہ اور ایسے کئی اسباب اور مسببات ہیں جن کے ذریعے اصل جو اب سے راہِ فرار اختیار کرتے ہوئے ایک ایساجو اب پیش کیاجا تا ہے جو اپنے آپ میں "ناجو اب" ہو تاہے .

جوابات کے اس" گول مول" انداز میں مسکلہ یہ ہے کہ یہ خداپر اس قدر کا ئناتی نقائص اور برائیاں چپکا دیتا ہے کہ ذہنوں میں موجو د خداکاوہ اعلی تصور ڈھیر ہو کر رہ جاتا ہے .. یہ چیزوں اور معاملات کی وجو ہات اور مسببات پر ایک انتہائی سطحی فکر ہے جہاں برکی باتوں کو گول مول القاب عطاء کر کے حقیقی جو ابات سے راہِ فرار اختیار کی جاتی ہے .. یوں مذہب کی تاریخ نے خدامیں جو خامیاں تخلیق کی ہیں اور جن میں سب سے بڑا کر دار مذہب کے ٹھیکے داروں نے اداکیا ہے ، یوں ہیں:

نکما: خدااس قدر نکماہے کہ اس کی بہترین تخلیق ایک بے و قوف اور برے جانداروں پر مشتمل ہے جونہ صرف اس کاادراک نہیں کر سکتے بلکہ انہیں درپیش مصیبتوں میں سے وہ اس کی حکمت تک نہیں سمجھ سکتے .

محدودیت: خدا آسان پر کچھ مخصوص مقامات پر موجو د ہو تاہے جیسے عرش اور زمین پر اس کے کچھ چند گھر.

فضولیت: خدابلاکسی وجہ اور مقصد کے ازل سے موجو دہے اور اچانک ہی وہ بلاوجہ آسمان اور زمین بنانے کا فیصلہ کرتا ہے جس میں ناتواس کا کوئی فائدہ ہے اور ناہی اس کی مخلوق کا.

سخت گیری: خدااتناسخت گیرہے کہ اس کی سخق دنیا کے تمام ظالموں، مجر موں اور قاتلوں سے بڑھ کرہے کیونکہ وہ بے قصور لوگوں پر ڈھائے جانے والے طبعی وغیر طبعی مظالم خاموشی سے ایک تماش بین کی طرح دیکھار ہتاہے اور ذرا بھی جنبش نہیں کرتا.

در ندگی: خداا تنابڑا در ندہ ہے کہ وہ زندہ مخلوق بنا کر انہیں زندگی کی مصیبتیں جھیلنے کے لیے جھوڑ دیتا ہے، پھر بھی اس کا جی نہیں بھر تااور وہ انہیں ہمیشہ کے لیے جہنم میں بھونتار ہتا ہے، حالا نکہ وہ اس مخلوق کا در دناک انجام جانتا ہے مگر پھر بھی وہ انہیں تخلیق کرتا ہے. انتهاء پسندی: خداا تنابر ٔ اانتهاء پسندہے کہ وہ اپنی ساری مخلو قات میں سے کسی ایک مخلوق کو برتر قرار دیتا ہے، پھر اس مخلوق میں بھی بعض کو بعض پر برتر قرار دیتا ہے اور پھر ان بعض میں سے کچھ کو ان باقیوں سے برتر قرار دیتا ہے اور یوں انتہاء پسندی کا پیہ

سلسلہ ادنی تر درجے تک جاری رہتاہے جس کی وجہ سے تاریخ خون خرابے سے بھری پڑی ہے.

خباثت: خدا خبیث ہے کیونکہ وہ پیدائش طور پر معذور مخلوق پیدا کر تاہے جس کی وجہ سے یہ مخلوق ساری زندگی محتاجی اور عذاب میں مبتلار ہتی ہے .

خوں خوار: خداخوں خوارہے کیونکہ وہ ایس مخلو قات تخلیق کر تاہے جوایک دوسرے کو کھا کر زندہ رہتی ہیں .

سطحیت: خدابہت سطح ہے، کیونکہ اتنی عظیم کائنات تخلیق کرنے،اوراس قدر پیچیدہ انسان پیدا کرنے کے بعد جواس کی حکمتوں کو نہیں سمجھ سکتا اسے اس کی زندگی کی حجو ٹی حجو ٹی اور فضول قشم کی باتوں پر سزادیتا ہے جیسے رفع حاجت، کھانے کی اقسام، بستر پر شریک شخص کی جنس وغیرہ.

عاجزی: خداا پنی مخلوقات سے بات کرنے سے بالکل عاجزوقا صربے یہی وجہ ہے کہ ہر کچھ ہزار سال بعدوہ ایک نبی بھیجنا ہے جس کے ساتھ اس کا ایک پیغام ہوتا ہے جسے ممکنہ طور پر ہر زمان و مکان کے لیے کارآ مد ہونا چاہیے ہوتا ہے مگروہ پیغام کارآ مد نہیں ہوتا چنا نچہ وہ دوبارہ ٹرائی کرتا ہے اور کچھ عرصہ بعد ایک اور نبی ایک اور پیغام کے ساتھ دوبارہ بھیجنا ہے اور خدا کی ناکامیوں کا یہ سلسلہ یوں ہی چلتار ہتا ہے .

جہالت: خدامکمل طور پر طبیعات، کیمیاء، طب، جغرافیا، تاریخ، ادب، انسانی آ داب واخلاق سب سے مکمل طور پر ناواقف اور جاہل ہے، اس کی مقدس کتابیں اس بات کا منہ بولتا ثبوت ہیں .

عظمت کا جنون: خدا خطر ناک حد تک عظمت کے جنون میں مبتلا ہے ، مخلو قات کو تخلیق کرنے کا اس کا واحد مقصد یہی ہے کہ وہ دن رات ، کھاتے پیتے ، سوتے جاگتے ، نہاتے دھوتے بس اس کی تسبیج کرتے اور اسے سجدے کرتے رہیں .

جنس کاعقدہ: خداایک مشرقی مر دکی ذہنیت کا حامل ہے جو جنس کے عقدے کا شکار ہے، یہی وجہ ہے کہ وہ عورت سے جلتا کڑھتا رہتا ہے اور ہر دم اسے نیچاد کھانے اور اسے ڈبول میں پیک کرنے کی کوشش میں لگار ہتا ہے، عورت چاہے دنیا کی آخری اعلی تزین ڈگری ہی کیوں ناحاصل کرلے اس کی نظر میں وہ پھر بھی ایک جاہل گنوار بھنگی سے کم ترہی رہتی ہے کیونکہ وہ ہر حال میں ·

اپنے ہم جنسوں کواس سے برتر دیکھناچاہتاہے،عورت کے جسم سے تواسے خاص الرجی ہے جو ذراسا بھی کہیں سے اگر نظر آ جائے تواس کا غصہ ساتویں آسان تک پہنچ جاتا ہے، ہاں اس کے ہم جنس بھلے چڈی بنیان میں گھومتے رہیں .

غصہ: خداہمیشہ غصے میں رہتا ہے، ہر فضول سی بات پر غصے میں اس کا عرش ملنے لگتا ہے، مثلاً اگر کوئی کسی غلط شخص کے ساتھ ہمبستر ہو جائے تو خدا آپے سے باہر ہو جاتا ہے.

تنہائی: خدادائی نزلے کی طرح دائمی ازلی تنہائی کا شکار ہے یوں اس پر پڑنے والے غصے کے دورے اور عذاب دینے کے اس کے مختلف پیچیدہ طریقے سمجھ میں آتے ہیں، جو تنہائی کا شکار ایک بیار ذہن کی علامت ہیں.

یہ تھیں خدا کی کچھ مخضر بیاریاں جن کا مختلف مذاہب کا خداشکار نظر آتا ہے، قومیں جتنامذہب کے ٹھیکیداروں کو ڈھیل دیق جائیں گی خدا کی یہ بیاریاں اس قدر پیچیدہ ہوتی چلی جائیں گی، چنانچہ میری تمام سیچے مؤمنین کو یہ نصیحت ہے کہ اگر آپ خداتک پہنچنا چاہتے ہیں تواسے خود تلاش کریں، کسی کو بھی یہ اجازت مت دیں کہ وہ خدا کی صورت بگاڑ کر اسے سونے کی طشتری میں آپ کو پیش کرے، اس طرح خدا حقیقت کی تلاش و جستجو سے عاجز دما غوں کے لیے ایک لذیذ پکوان بن کر رہ جائے گا، اگر خدا موجود ہے اور اسے آپ میں دلچسی ہے تواسے آپ کو اپنی پیچان کر انے میں کسی واسطے کی ضرورت نہیں ہونی چاہیے، حقیقت جانے کے لیے آپ کا سیا ہوناکا فی ہے.

### <u>بھلی وجہ</u>

کائات کو تخلیق کرنے والی کسی ہتی کے وجود کو ثابت کرنے کے لیے مؤمنین کی سبسے پر انی دلیل اولین وجہ یا پہلا سبب ہے جو ارسطوکے فلسفے سے ماخو ذہبے، تاہم ارسطونے بیہ فرض نہیں کیا تھا کہ اولین وجہ خداہے، اس نے محض اسے کائنات کے آغاز کامفروضہ قرار دیا تھا، اگر کوئی برف پر چلنے کی وجہ سے پھسل جائے تو برف اس کے پھسلنے کی وجہ ہوگی اور برف کی وجہ پانی کاجمنا ہے، پانی کے جمنے کی وجہ حرارت کی تھی ہے، حرارت کی تھی ہے، جرارت کی تھی ہے، حرارت کی تھی ہے، حرارت کی تھی کی وجہ سر دی کاموسم ہے... اسی طرح سوالات جاری رہیں گے، ہر چیز کسی دو سری چیز کی وجہ ہوگی، اس طرح ارسطونے فرض کر لیا کہ لاز ماہر چیز کی کوئی نہ کوئی پہلی وجہ ہوگی جس کی وجہ اس سے پہلے کسی وجہ کے بغیر ہوگی یعنی وہ اپنی وجہ آپ ہوگی، اس طرح ارسطونے سابقہ فلسفیوں کے نظریات کی مخالفت کی جو بہ کہتے سے کہ کوئی چیز یوں اس لیے ہے کیونکہ وہ محض اس لیے ہے ... بہر حال ارسطونے اس پہلی وجہ کی کیفیت پر کوئی روشنی نہیں ڈالی اور اسے نظر انداز کر دیا حالا نکہ اس کے مفروضے کے لحاظ سے یہ پہلی وجہ بنیادی حیثیت کی حامل تھی اور اپنے بعد کے اسباب

\_\_\_\_\_

سے زمانی طور پر آگے تھی، تاہم اب آئن سٹائن کا نظریہ اضافیت ہمیں بتا تاہے کہ زمان کا نئات سے الگ نہیں ہے جیسا کہ
ار سطوکے زمانے کے لوگ سیحقے تھے بلکہ وہ کا نئات کا حصہ ہے جس کاصاف مطلب ہے کہ کسی پہلے سبب کی تسبیب کے لیے
وقت کا ہونالاز می ہے اب چونکہ وقت کا نئات کا حصہ ہے چنانچہ کا نئات بھی موجو دہے جس سے پہلی وجہ کا مفروضہ اپنے آپ
ڈھیر ہو جاتا ہے اور نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ کا نئات خود خداسے بھی زیادہ پر انی ہو جاتی ہے!!

بہر حال خدا کو ثابت کرنے کے لیے اس دلیل کو یوں پیش کیاجا تاہے:

1- ہر موجو دچیز کا کوئی نہ کوئی موجدہے.

2-اگر اسباب کا تعاقب کیا جائے تو ہمارے سامنے دو ممکنات ہوں گی:

ا) یا تواسباب لامتناہی ہوں گے .

ب) يا پير كوئي مطلق سبب ہو گاجس كا كوئي سبب نہيں ہو گا.

3-اگراساب لامتناہی ہوں تو نتائج کی توجیہ ان کے سبب کے لحاظ سے ہوگی مگر ان اساب کا مجموعی طور پر کوئی مسبب نہیں ہے اس کے باوجو دانہیں کسی مسبب کی ضرورت ہے کیونکہ یہ موجو دہیں (مفروضہ 1 کے مطابق) جس کا حتمی نتیجہ کسی مطلق سبب کا وجو دہوگا (مفروضہ 2ب کے مطابق).

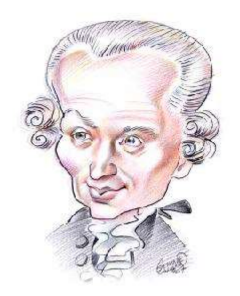
4-اس مطلق سبب کی وجہ کوئی لازم الوجو دہستی ہوگی جسے کسی موجد کی ضرورت نہیں ہو گی جو خداہے جس کا مطلب ہے کہ خدا موجو دہے .

یہ جت یادلیل کافی مضبوط معلوم ہوتی ہے اور خداکے اثبات کی اہم ترین دلیل ہے، مگر کچھ فلسفیوں کو اس پر اعتراض ہے ..!!



مشہور فلسفی <u>ڈیوڈ ہوم</u> اس جحت پر یوں اعتراض کرتے ہیں: "ضرورت کے اس مفروضے کے تحت مادی کا ئنات ہی وہ لازم الوجو دہستی کیوں نہیں ہو سکتی؟"

دراصل ڈیوڈ ہوم یہ کہناچاہ رہے ہیں کہ ہم اپنے ارد گر د کے وجو د اور اس کی ترکیب کو اچھی طرح سیجھتے ہیں چنانچہ ہمیں کسی غیر مادی ہستی کے بارے میں سوچنے کی ضرورت نہیں ہے جسے ہم ثابت نہ کر سکتے ہوں.



ایک اور مشہور فلسفی ایمانویل کانٹ کا کہناہے کہ جب ہم کا ئنات کے آغاز بارے میں سوچتے ہیں توبہ پوچھنالاز می ہوجا تاہے کہ اس سے پہلے کیا ہو اٹھا؟ کیونکہ ہم کسی واقعے کے لیے کسی سبب کے نہ ہونے کو قبول نہیں کر سکتے ،اگر کا ئنات کے آغاز کا مُسبب خداہے تو ہم اس سوال سے راہِ فرار اختیار نہیں کر سکتے کہ خدا کے وجود کامُسبب کیاہے ؟



مشہور ریاضی دان، منطق دان اور فلسفی برٹرینڈ رسل نے اس دلیل کو وقت کا زیاں قرار دیاہے کیونکہ یہ توہین آمیز حد تک فضول دلیل ہے...رسل کے مطابق دلیل میہ فرض کرتے ہوئے شروع ہوتی ہے کہ کوئی چیز بغیر کسی موجد کے موجو دنہیں ہوسکتی اور پھر یہ دلیل میہ ثابت کرتے ہوئے ختم ہو جاتی ہے کہ یہ مفروضہ غلط ہے!!!

#### نم وهيب وقيني

جب اہلِ عراق نے شاہ نمر ودبن کنعان کو بیہ شکایت کی کہ ابر اہیم (علیہ السلام) نے ان کے سارے بت توڑ دیے ہیں تو نمر ود نے ابر اہیم (علیہ السلام) کو بلوا کر کہا کہ:

نمرود: تم اپنے آپ کو کیا سمجھتے ہو؟

ابراہیم (علیہ السلام) نے جواب دیا: استغفر اللہ کچھ نہیں...

نمرودنے کہا: بیہ کون ساخداہے جس کاتم دعوی کررہے ہو؟

ابراہیم (علیہ السلام) نے جواب دیا: الله میر اخداہے جوزندگی اور موت دیتاہے..

نمر و دانہیں کونے میں لے گیااور کہا: زندگی اور موت میں دیتاہوں..

پھر نمرودنے دو آ دمی بلائے، ایک کومار دیااور دوسرے کو معاف کر دیا...

ابراہیم (علیہ السلام) کو پچھ جھٹکالگا،لیکن وہ گویاہوئے کہ:میر اخد اسورج کو مشرق سے لا تاہے تم اسے مغرب سے لا کر دکھا دو!!

اب نمر ود كو حجية كالگا..

پهرکسی وقت ایک آیت نازل هو ئی:

( ٱَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِي عَانِّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ ٱَنُ ٱتَاهُ اللهُّ الْمُلُكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي الِّذِي يُحْيِي وَيُمِيثُ قَالَ ٱبْرَاهِيمُ وَبِي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُلُكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَإِلَّا اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى عَالَ اللّهُ الْمُعْرِبِ فَبُهِتَ الّذِي مَفَرَ وَاللّهُ لا يَصُدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ) سوره گائے...مير ا مطلب ہے سورہ بقرہ

اگر نمرود کے ساتھ ابراہیم (علیہ السلام) کا یہ قصہ درست ہے تواس سے معلوم ہو تاہے کہ نہ صرف ابراہیم (علیہ السلام) کی دلیر منطقی تھی بلکہ نمرود گدھاتھا (نمرود بھائی سے معذرت کے ساتھ کہ آپ یقیناً بڑے طاقتور بادشاہ رہے ہوں گے مگر آپ یقیناً بڑے طاقتور بادشاہ رہے ہوں گے مگر آپ یقیناً بڑے وقوف تھے)

ابراہیم (علیہ السلام) کی ججت تھی کہ ان کا خد اسورج کو مشرق سے لاتا ہے آپ اسے مغرب سے لاکر د کھائیں...

ويري گڙ...

نمر و د بھائی... آپ نے انہیں یہ کیوں نہیں کہا کہ کیا آپ کا خد ااسے ابھی اسی وقت مغرب سے لاسکتا ہے!!؟

طينشن ہو گئی نا...

يومسد اك مسٹر نمر ود...

اب كوئى فائده نهيس... ڈائر يکٹريهي چاہتا تھا كە: فبہت الذي كفر.

گول منطق

مباحثوں کے منطقی مغالطے بڑے دلچسب ہوتے ہیں، میں ان پر غور کرنے کی کوشش کر تاہوں کیونکہ یہ خداکا دفاع کرنے والوں کی طرف سے بے دلیل مفروضوں کو ثابت کرنے کے لیے اکثر وبیشتر دہر ائے جاتے رہتے ہیں جس کے لیے دلیل کے طور پر گول منطق استعال کی جاتی ہے، مگریہ گول منطق ہے کیا؟ سادہ مثال کچھ یوں ہوسکتی ہے:

ب درست ہے کیونکہ ب درست ہے لیکن اس کی عملی مثال کا نمونہ یوں ہو تاہے:

سلیم: کیاتم خدا پریقین رکھتے ہو؟ جاوید: ہاں سلیم: کیوں؟ جاوید: کیو نکہ اس کا قرآن میں ذکر ہے سلیم: اور تم قرآن پریقین کیوں رکھتے ہو؟ جاوید: کیونکہ قرآن اللّٰہ کی طرف سے آیا ہے

ا یک اور مثال:

جاوید: محمد صلی الله علیه وسلم اشرف الخلق بیں؟
سلیم: تمہیں کیسے پتہ کووہ اشرف الخلق بیں؟
جاوید: کیونکہ قرآن میں لکھاہے کہ وہ اشرف الخلق بیں اور خاتم الا نبیاء بیں
سلیم: قرآن کہاں سے آیا؟
جاوید: الله کی طرف سے
سلیم: تمہیں کیسے پتہ کہ وہ الله کی طرف سے آیا ہے؟
جاوید: کیونکہ محمد صلی الله علیہ وسلم نے کہا ہے

\_\_\_\_\_

اوپر کی مثالوں سے پیۃ چلتا ہے کہ جاوید نے ایک چیز کو درست فرض کر لیا ہے تا کہ اس چیز کو درست ثابت کر سکے!اس طرح اس کی منطق بغیر کسی نتیجے کے گول ہو جاتی ہے اور سلیم کو اس کے پہلے سوال پر واپس لے جاتی ہے، جب بحث زوروں پر ہو تو یہ منطق انہائی منطق بڑی پیچیدہ شکل اختیار کر لیتی ہے اور بحث کرنے والے کو پیۃ ہی نہیں چلتا کہ وہ کب یہ غلطی کر گیا،اگر چہ یہ منطق انہائی فضول ہے تاہم کبھی کبھی اسے پکڑناکا فی مشکل ہو جاتا ہے کیونکہ یہ کئی چہرے بدل سکتی ہے، جیسے:

جاوید: نبی جھوٹ نہیں بولتا، اور چو نکہ وہ جھوٹ نہیں بولتااس لیے وہ حقیقت بیان کر تاہے

ا بك اور مثال:

جاوید: آج ناصر بڑا جذباتی ہور ہاہے سلیم: وہ کیسے؟ جاوید: کیونکہ وہ غصے میں ہے

اوپر کی دومثالوں میں محض لفظ بدل کر جاوید نے یہ فرض کر لیا کہ اس نے سوال کا جواب دے دیایا اپنے مفروضے کو ثابت کر دیا ہے چنانچہ "جھوٹ نہیں بولتا" کی بجائے "حقیقت بیان کر تاہے" اور "جذباتی "کی بجائے" خصہ " یہ ایسانی ہے جیسے کوئی کہے کہ "وہ جھوٹ نہیں بولتا کیونکہ وہ جھوٹ نہیں بولتا گیا تا وہ غصے میں ہے کیونکہ وہ محصوٹ نہیں بولتا گیا تھے۔ کہ "وہ خصص سوال سے راہِ فرار اختیار کرنے کا ایک طریقہ ہے موجود ہے ۔ یہ منطق گفتگو میں کوئی نئی بات یا نتیجہ شامل نہیں کرتی ، یہ محض سوال سے راہِ فرار اختیار کرنے کا ایک طریقہ ہے اور بس . . .

### کائناس اور این رشر

شاید میری بیرپوسٹ پڑھ کر کافی لوگوں کو جھٹالگاہو گا کہ اس کا دماغ ""سٹک " گیاہے ، دل ہی دل میں ملحد تو قرار دیا ہی ہوگا،
کفر کا فتوی لگانے کے لیے بھی کچھ لوگوں نے کمر کس لی ہوگی، کچھ کرم فرماؤں نے توای میل بھیج کراپنے ایسے خیالات کا باقاعدہ
اظہار بھی کیا، لیکن میہ کوئی نئی بحث نہیں ہے بلکہ اتن ہی پر انی ہے جتنا کہ خود انسان پر انا ہے ، ہماری اسلامی تاریخ بھی ان
مباحث سے خالی نہیں ہے ، غزالی ، ابن سیناء ، ابن رشد ، الفارانی و دیگر نے اس موضوع پر سیر حاصل بحث کی ہے بلکہ ایک
دوسر سے پر کفر کے فتو ہے بھی لگائے ہیں ، میں نے اپنی مذکورہ پوسٹ میں کہاتھا کہ:

اقتباس:

"" یا در ہے کہ قدیم فلاسفر وں بشمول مسلمانوں کے ہمیشہ یہی رائے رہی ہے اور انہوں نے دنیا کے قدیم ہونے کا اعتراف کیا ہے لیکن مذہبی تعصب کی وجہ سے وہ بات کو گھماتے رہے ""

تودنیا کے قدیم ہونے کاخیال کوئی نیانہیں ہے، ابن رشد کا بھی یہی خیال ہے کہ دنیا قدیم ہے یعنی اس کا کوئی آغاز نہیں ہے اور یہ ازل سے خدا کے ساتھ ساتھ چلی آرہی ہے جیسے سورج اور روشنی کا ساتھ، اور وقت میں اس سے (یعنی خدا) پر انی نہیں ہے، خدا کا کائنات سے برتر ہونا اور سے برتر ہونا جو کہ ذات اور رہے کی برتری ہے ناکہ زمان کی اور اس کے لیے ان کی دلیل ہے:

1-اگر خداوقت کے لحاظ سے کا ئنات سے پر اناہو تا تووقت سے پہلے بھی وقت ہو تاجو ناممکن ہے .

2-مطلق قديم سے كوئى واقعہ رونماہوناناممكن ہے.

3- دنیا کا امکان موجو د تھا چنانچہ دنیا ابھی تک ممکن الو قوع ہے .

4-ہر واقعے سے پہلے مادہ ہو تاہے کیونکہ کوئی واقعہ مادے کے بغیر و قوع پذیر نہیں ہو سکتا چنانچہ مادہ قدیم ہے سود نیا بھی قدیم

ہے.

امام غزالی ابن رشد کے دلائل کا جواب دینے کی کوشش کرتے ہیں مگر ابن رشد اپنے موقف کا دفاع کرتے ہوئے بڑی مہارت سے ان کے دلائل کورد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ (امام غزالی) دراصل معاملے کوشکوک وشبہات سے حل کرنے کی کوشش کررہے ہیں جو مسئلے کو حل کرنے سے قاصرہے اور خلاصہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر فلکیاتی اجسام (سیارے وستارے وغیرہ) کسی ازلی موجو د (خدا) کا کام ہے جس کا وجو د ماضی کے وقت میں داخل نہیں ہے تواس کے افعال بھی ماضی کے وقت میں داخل نہیں ہونے چاہئیں!!.

اسی نئے پر چلتے ہوئے ابن رشد کہتے ہیں کہ جس طرح کا ئنات یاد نیاازلی ہے جس کا کوئی آغاز نہیں ہے اسی طرح یہ ابدی بھی ہے جس کا کوئی آخر یاخاتمہ نہیں ہے، وہ اس کے خراب اور فناء ہونے کو یکسر مستر دکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ ہمیشہ قائم رہے گی، وہ کا ئنات کی مندر جہ بالا دلائل اس کی ابدیت پر بھی لا گوکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ کا ئنات کی علت معلول ہے اور یہ ازلی ابدی ہے یعنی علت معلول کے ساتھ رہے گی اور یہ کہ اگر علت تغیر پذیر نہ ہو تو معلول بھی نہیں بدلے گا.

اب ایک روایتی مولوی کو ابن رشد کی ایسی با تیں مجذوب کی بڑلگیں گی کیونکہ وہ یہ ثقبل با تیں ہضم نہیں کرپائے گا، یہ بھلا کسے ہو سکتا ہے کہ خدااور کا نئات ہمیشہ سے ایک ساتھ چلے آرہے ہوں؟ دنیا قدیم کیسے ہو سکتی ہے؟ وقت کیا بلاہے؟ چنانچہ مولوی پہلاکام یہی کرے گا کہ ابن رشد پر کفر کا فتوی لگا دے گا اور یہی ہوا بھی، ابن رشد پر کفر کے فتوی لگائے گئے، انہیں ملحد اور واجب القتل قرار دیا گیا.

لیکن ابن رشد ایک سچامسلمان تھا،اس کے فلسفے کی بنیاد صرف منطق پر ہی نہیں کھڑی تھی بلکہ اسے مذہب کا بھی سہارا تھا،اس نے اپنے فلسفے کو قر آن سے بھی ثابت کیا:

> (وهوالذي خلق الساوات والأرض في ستة أيام، وكان عرشه على الماء) (سوره ہود آيت7) (اور وہی ہے جس نے بنائے آسان اور زمين چھ دن ميں اور تھااس كا تخت پانی پر) صاف ظاہر ہے كه اس وجو د سے پہلے بھى كوئى وجو د تھاجو كه عرش اور يانى ہے چنانچہ وقت بھى موجو د ہے.

> > (یوم تبدّل الأرض غیر الأرض والساوات) (سورہ ابراہیم آیت 48) (جس دن بدلی جائے اس زمین سے اور زمین اور بدلے جائیں آسان) یہاں بھی پنۃ چلتاہے کہ اس وجو د کے بعد بھی کوئی وجو دہوگا.

·

(ثم استوى إلى انساءوهي دخان) (سوره فصلت آيت 11)

(پھروہ آسان کی طرف متوجہ ہواجبکہ وہ دھواں تھا)

یہاں پتہ چاتا ہے کہ آسان کو کسی چیز سے بنایا گیا جس کے لیے مادے کا پہلے سے موجود ہونالازم ہے

یہ اور الیک کئی قر آنی دلیلوں سے ابن رشد دنیا کے قدیم ہونے کو ثابت کرتے ہیں کیونکہ شریعت میں ایسا کوئی متن موجو دنہیں ہے جو یہ کہتا ہو کہ خدامطلق عدم میں موجو دخھا! چنانچہ ابن رشد کے خیال میں دنیا کا قدیم ہونا شریعت کے عین مطابق ہے مخالف نہیں.

مزيد برآل وه به تک کہتے ہیں کہ خداکلیات جانتا ہے جزئیات نہیں جانتا جو بہر حال اس وقت ہماراموضوع بحث نہیں ہے .

اس ضمن میں میر اموقف صرف اتناعرض کرناتھا کہ جب دنیاقدیم ہے اور مادہ ازل سے موجود ہے تو پھریہاں خدا کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی ہے؟

# آفاز پر بحث

خدایرست:

کیا خداازل سے موجو دہے؟ .....ہاں

خداکو کس نے بنایا؟......کسی نے نہیں

تو پھر خدا کہاں ہے آیا؟.....(کوئی جواب نہیں)

تو پھر اس کے وجود کی کیاعلت ہے؟ ...... وہ ازل سے موجو دہے اور اپنی ذات میں قائم ہے!

ماده پرست:

کیامادہ ازل سے موجو دہے ؟ ..... ہاں

مادے کو کس نے بنایا؟ .....

تو پھر مادہ کہاں سے آیا؟ ......(کوئی جواب نہیں)

تو پھر اس کے وجو دکی کیاعلت ہے؟ ......مادہ ازل سے موجو دہے اور اپنی ذات میں قائم ہے!

ازل: شایداس کامطلب ہے وقت کی لامتناہی مقدار میں موجود ہونایاوقت کی حدود سے باہر وجود ر کھنا.

خدا: ایک غیر مادی اور اپنی صفات میں مطلق عاقل شخصیت جسے اس پر ایمان رکھنے والے ہر موجو دچیز کی اصل اور علت قرار دیتے ہیں .

مادہ: ایک غیر عاقل بُلند حرارت و کثافت کاڈھیر جس کے پھٹنے سے کائنات وجو دمیں آئی اور اس سے پچھ خاص ماحول کے بننے سے اتفاق سے زندگی کی سادہ اشکال وجو دمیں آئیں اور ترقی کرتے ہوئے اس شکل تک پہنچیں جس طرح کہ اب نظر آتی ہیں.

#### آغاز كامسكله

خداکے آغاز کامسکہ تب کھڑا ہوتا ہے جب ہم اس کے وجود کی علت کاسوال اٹھاتے ہیں، اس مسکلے کو حل کرنے کے لیے ہم فرض کرتے ہیں کہ اس خداسے بھی ایک اعلی مرتبے کا خداہے جس نے اس خدا کو بنایا ہے لیکن یہاں ایک اور پُر اسر ار خدا کا مسئلہ کھڑا ہوجا تا ہے جس نے اس اعلی مرتبے کے خدا کو بنایا جس نے اس مادے کو بنانے والے خدا کو بنایا!!اگر ہم اسی طرح التی سمت میں چلتے چلے جائیں تو اس صورت میں ہمارے پاس دوراستے ہوں گے:

یا تو ہمیں کسی ایسی شخصیت کو قبول کرناہو گا جس نے اس تسلسل کا آغاز کیا یا پھر الٹی سمت میں اپناسفر جاری رکھناہو گاجہاں کسی جواب کے ملنے کا کوئی امکان نہیں چنانچہ اس بندگلی سے نکلنے کے لیے ہمیں اس اولین خدااور اس لامتناہی سلسلے کو مستر دکرنا ہوگا. ہوگا.

لیکن اگر ہم اس اولین خداکے ناہونے پر اتفاق کر لیں تو کیا اس طرح لامتناہی تسلسل اور غیر ابدیت کامسکہ ختم ہو جائے گا؟

نہیں، بلکہ آغاز کامسکہ ایک بار پھر سر اٹھائے گالیکن مادے کی صورت میں، اب چونکہ ہم اس کے وجود کا انکار نہیں کرسکتے چنانچہ یہ سوال کہ یہ مادہ کہاں سے آیا پوری قوت کے ساتھ ہمارے سامنے ہوگا، تو کیا یہ مادہ اصل میں موجود ہی تھا اور اسے آغاز قرار دیا جاسکتا ہے؟ یا یہ کسی اور طرح کے مادے کا نتیجہ ہے جو بذات خود کسی اور حالت سے تبدیل ہو ااور اس طرح اس مادے تک پہنچا جو پھٹ کر اس کا نئات کے وجود کا سبب بنا؟ یہاں امکان جو بھی ہو دونوں صور توں میں ہمیں ایک ایسی حقیقت کا سامنا ہے جس سے ہم راہِ فرار اختیار نہیں کر سکتے اور وہ ہے کسی مادے کا وجود جو ممکنہ طور پر اصل اور آغاز ہو سکتا ہے.

اب ہماراایمان چاہے خدا کی ازلیت پر ہویامادے کی آغاز کامسکلہ پوری قوت کے ساتھ دونوں طرف موجو دہے بس فرق صرف اتناہے کہ ہم مادے کے وجو دسے انکار نہیں کر سکتے کیونکہ ہمارااس سے روز پالا پڑتاہے بلکہ ہم بذاتِ خو داس کا حصہ ہیں جبکہ خداکے وجو د کے اقرار کے لیے مزید شخفیق کی ضرورت ہے کیونکہ وہ لینی خدا نے مرمادی ہے .

اب يهال ايك سوال المحتاهے...

کیا ہمارا اپنی حواسِ خمسہ سے خدا کا ادراک نہ کر سکنے کا یہ مطلب ہے کہ وہ موجو د نہیں ہے؟ یااس کے ادراک کے لیے کسی اور طرح کے حواس کی ضرورت ہے؟

اگر ہم اس کا دراک اپنی حواس سے نہیں کر سکتے تو پھر کیسے کر سکتے ہیں؟

میں ان سوالوں کی مزید گہر ائی میں نہیں جاؤں گابلکہ انہیں بحث کے لیے کھلا چھوڑ تاہوں.

 کسی نہ کسی آغاز پر اتفاق کی صورت میں اور اس آغاز کی ساخت کی تلاش کے لیے ہمیں کچھ اختیارات تشکیل دینے چاہئیں جن پر بحث ہو سکے اور جن سے آگے کے راستے کالغین ہو سکے جو کچھ اس طرح سے ہو سکتے ہیں:

1-ایک عاقل /سمجھدارازلی شخصیت (خدا) کاوجو دجو آغاز کی علامت ہے اور جس نے مادے کو وقت کے کسی خاص کمچے میں بنایا جس سے بیہ کائنات اور پھر زندگی کا ظہور ہوا (یعنی مادہ ازلی نہیں ہے).

2-ایک غیر جانداروغیر سمجھدار ڈھیر کاوجو د (مادہ)جو آغاز کی علامت ہے جس سے زندگی کا ظہور ہوااور کسی سمجھدارازلی شخصیت کا کوئی وجو د نہیں ہے سوائے ان لوگوں کے ذہنوں میں جو اس پریقین رکھتے ہیں (یعنی خداموجو د نہیں ہے).

3-مادہ اور خدادونوں ایک ساتھ ازل سے موجو دہیں، یعنی دونوں ازلیت کے حامل ہیں اور ایک ساتھ ہی آغاز کی علامت ہیں ایعنی دونوں میں سے کسی نے دوسرے کو نہیں بنایا، ان کے آپس میں کسی طرح کے تعامل کی وجہ سے زندگی وجو دمیں آئی اور اس حالت تک پہنچی، خیال رہے کہ ان کے آپس کے اس تعامل کی کئی صور تیں اور اختیار ات ہو سکتے ہیں لیکن بیر اس وقت ہمارا موضوع بحث نہیں ہے .

اوپر کے تین اختیارات پر بحث کے لیے ظاہر ہے کہ کئی سوالات جنم لیں گے ، یہاں پر میں کچھ سوالات ترتیب دینے کی کوشش کروں گا:

1-عدم سے وجود:اگر مادہ غیر عاقل ہے تو بے عقلی سے عقل کہاں سے آگئ؟ اور اگر موت زندگی کی نفی ہے توزندگی موت سے کیسے آگئ؟ اور روشنی اند هیرے سے کیسے آئی جبکہ اند هیرے کا مطلب روشنی کا فقد ان ہے؟

2-مادہ اور عدم: اگر خداغیر مادی ہے تواس نے مادی چیزیں کیسے تخلیق کرلیں؟ اور کیامادے کو عدم سے وجو دمیں لا یاجاسکتا ہے؟

3- مکان کی لامتناہیت: کیا ہماری کا ئنات کے باہر کوئی حدیں ہیں؟ اگر کا ئنات پھیل رہی ہے تو یہ کس کھاتے میں بڑی ہوئے جارہی ہے؟ یعنی ہماری کا ئنات کے گرد بھی کچھ ہے؟ اور کیا وجو د کا حجم لامتناہی ہے اور ہماری کا ئنات محض اس کا ایک حچھوٹا سا حصہ ہے؟ کیا مکان کی لامتناہیت (اگروہ ہے) مادے کی تابع ہے یا کسی اور مصدر کے وجو دکی تابع ہے جو اپنے مکان میں لامتناہی ہے؟

4-زمان کی لامتناہیت: کس میں لامتناہی زمان میں موجو در ہنے کی صلاحیت ہے؟ خدایامادہ؟

\_\_\_\_\_\_

5-حرکت اور جمود: کیا آغاز کی صفت حرکت تھی یا جمود؟ کیازندگی جمود سے ہے یاحرکت سے؟

یقیناً ان سوالات پر بحث کرنے سے مختلف نتائج سامنے آئیں گے ، جس میں غور وفکر کرنے والے کی سوچ کا انداز ، اس کی منطق اور اس کا ثقافتی پس منظر اہم کر دار اداکرے گا، یہ بات بھی یقینی ہے کہ مفکر کا مذہبی پس منظر بھی ان سوالوں کے جوابات میں کلیدی حیثیت کا حامل ہو گا چنانچہ میں ان سوالوں پر بحث اور غور وفکر کھلی حچوڑ تاہوں بلکہ مزید سوالات شامل کرنے کی بھی



دعوت دیتاہوں کیونکہ موضوع بہت بڑاہے اور بندہ اور بلاگ بہت حچیوٹا

# آخرى نقطه نظر:

آخر میں، میں اپنانقطہ نظر بھی بیان کرناچاہوں گا، کوئی اس کا پابند نہیں ہے بلکہ اسے بھی زیرِ بحث لایا جاسکتا ہے جو کچھ یوں ہے:

بے عقلی اپناا دراک کر کے عقل کی حالت تک نہیں پہنچ سکتی، اسی طرح لازم ہے کہ زندگی بھی زندگی سے بر آمد ہو اور روشن روشن سے، مادی دنیا کی تشکیل کے لیے ضروری ہے کہ مادہ غیر مادی" چیز" سے بر آمد ہو، زمان و مکان کی لامتنا ہیت میں صرف وہی رہ سکتا ہے جو دونوں لحاظ سے ان سے بھی کہیں زیادہ لامتنا ہیت کا حامل ہو.

# خرب کہ نحیہے؟

مذہب اور علم (سائنس) میں ایک تشابہ ہے اور وہ یہ ہے کہ دونوں واقعات کی تفسیر اور اسباب کا تعین کرنے کی کوشش کرتے ہیں، گویا کہ مذہب علم کا"تصوراتی "متبادل ہے، لیکن مسلہ تب کھڑ اہو تاہے جب مذہب اپنے اور اپنے عقائد کے لیے ایک طرح کے حق یاسچ کا دعوی داغتے ہوئے کہتا ہے کہ یہ صفت کسی بھی تصوراتی متبادل میں نہیں ہوسکتی؟!

ند ہب اور علم کے در میان اختلاف ختم کرنے کی کوشش در حقیقت مذہب کے دفاع کے لیے کی جانے والی ایک ناکام کوشش ہے، جب بھی مذہب کو اپنے کسی روایتی موقف سے دستبر دار ہونا پڑتا ہے یہ کوششیں شروع کر دی جاتی ہیں، اس کا انداز بہت پر انا اور جانا پہچانا ہے جو کسی مسئلے پر جدید علمی موقف اور اسی مسئلے پر مذہبی موقف کے در میان جھگڑے سے شروع ہوتا ہے جو سالوں بلکہ دہائیوں تک چلتار ہتا ہے جس میں آخر کار علمی نقطہ نظر کی ہی جیت ہوتی ہے، جب یہ نقطہ نظر علمی، ادبی اور عوامی حلقوں میں مقبول ہونا شروع ہوجاتا ہے، تب مذہبی نقطہ نظر کے لوگ کہتے ہیں کہ اصل میں جھگڑے کی کوئی وجہ ہی نہیں تھی

کیونکہ اس اختلاف کا تعلق مذہب کی روح سے نہیں تھا چنانچہ اگر مذہب اپنے اس موقف سے دستبر دار ہو جائے تواس کی روح اور جو ہر کو کو کی فرق نہیں پڑتا، لیکن سے بہت کہ اس طرح کی توجیہات اپنے پیچھے دستبر داریوں کا ایک طویل اور فیصلہ کن سلسلہ لیے ہوئے ہیں جن کی قربانی مذہب کو علم کے ساتھ ہر گلراؤپر دینی پڑی، اگر چہ مذہب کی روح اور جو ہر کا بیہ فلسفہ بڑا خوبصورت ہے لیکن بیہ حقیقت ہے کہ مذہب بھی بھی بھی علم کے ساتھ اپنے کسی بھی جھگڑ ہے میں طویل جنگ کیے بغیر پیچھے نہیں ہڑا، جدید علمی ثقافت کے دباؤ اور معاشر سے کی دور جدید کی ضروریات کے سامنے بالآخر مذہب کو گھٹے ٹیکنے ہی پڑ جاتے ہیں۔

علمی اور روایتی مذہبی نقطہ نظر کے در میان نوری سالوں کا فاصلہ ہے، علمی تحقیق کے نتائج ہمیشہ مذہبی عقیدے سے متصادم ہوتے ہیں جس کی وجہ سے دونوں میں سے کسی ایک کے انتخاب کا فیصلہ حتمی ہو جاتا ہے .

قاری کا ئنات کی تخلیق کا فد ہبی نقطہ نظر جانتا ہے کہ کس طرح خدانے اس کا ئنات کو کسی مخصوص وقت میں بنایا، قاری کواولین انسان کا اپنی بیوی کے ساتھ جنت سے نکالا جانا بھی یا دہوگا جہاں سے انسان کی اس زمین پر تاریخ شروع ہوتی ہے، یہ عین مذہبی عقیدہ ہے کہ خدا اپنی مخلوقات کا خیال رکھتا ہے اور ان کی عباد تیں اور دعائیں سنتا ہے بلکہ مجھی مجھی طبعی نظام میں مداخلت بھی کھی داخت بھی کہ خدا اپنی مخلوتات کا نام دیا جاتا ہے، اور کا ئنات جب سے اسے خدانے بنایا ہے ایسی ہی کہ وہ اب نظر آتی ہے بعنی کہ وہ اب نظر آتی ہے تعنی کہ وہ اب نظر آتی ہے۔ انگریز عالم اور فلسفی برٹرینڈ نہیں کرتے اور ناہی یہ بتاتے ہیں کہ کا ئنات ابتداء سے ایسی ہی تھی جیسی کہ وہ اب نظر آتی ہے، انگریز عالم اور فلسفی برٹرینڈ رسل نے اس نظر یے کو ایک خوبصورت ادبی انداز میں "آزاد آدمی کی عبادت "کے عنوان سے بیان کیا ہے:

A Free Man's Worship

:To Dr. Faustus in his study Mephistopheles told the history of the Creation, saying

The endless praises of the choirs of angels had begun to grow weari-some; for, after "all, did he not deserve their praise? Had he not given them endless joy? Would it not be more amusing to obtain undeserved praise, to be worshipped by beings whom he tortured? He smiled in-wardly, and resolved that the great drama should be .performed

For countless ages the hot nebula whirled aimlessly through space. At length it "began to take shape, the central mass threw off planets, the planets cooled, boiling seas and burning mountains heaved and tossed, from black masses of cloud hot sheets of rain deluged the barely solid crust. And now the first germ of life grew in the depths of the ocean, and developed rapidly in the fructifying warmth into vast forest trees, huge ferns springing from the damp mould, sea monsters breeding, fighting, devouring, and passing away. And from the monsters, as the play unfol—ded itself, Man was born, with the power of thought, the knowledge of good and evil, and the .cruel thirst for worship

And Man saw that all is passing in this mad, monstrous world, that all is struggling to .snatch, at any cost, a few brief moments of life before Death's inexorable decree And Man said: 'There is a hidden purpose, could we but fathom it, and the purpose is good; for we must reverence something, and in the visible world there is nothing worthy of reverence.' And Man stood aside from the struggle, resolving that God intended harmony to come out of chaos by human efforts. And when he followed the instincts which God had transmitted to him from his ancestry of beasts of prey, he called it Sin, and asked God to forgive him. But he doubted whether he could be justly forgiven, until he invented a divine Plan by which God's wrath was to have been appeased. And seeing the present was bad, he made it yet worse, that thereby the future might be better. And he gave God thanks for the strength that enabled him to forgo even the joys that were possible. And God smiled; and when he saw that Man had become per-fect in renunciation and worship, he sent another sun through the sky, which crashed into Man's sun; and all returned again to nebula. "Yes,' he "murmured, 'it was a good play; I will have it performed again

رسل کی اس تحریر میں کا ئنات، زندگی، انسان، مذاہب، عباد تیں اور ان کی ترقی کاعلمی اور طبعی نقطہ نظر بیان کیا گیاہے، آخر میں وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ ہر چیز کا انجام فناء اور عدم ہے اور اس کے بعد کسی جاندار کے لیے کوئی امید نہیں ہے، سب اس بادل سے ہیں اور سب نے اسی بادل کی طرف ہی جاناہے.

ایک اور موقع پر جب رسل سے پوچھا گیا کہ: کیاانسان موت کے بعد جیے گا؟ تواس نے انکار میں جواب دیتے ہوئے کہا کہ: جب ہم اس سوال کو جذباتی کی بجائے علمی نقطہ نظر سے دیکھتے ہیں تو ہمیں پتہ چپتا ہے کہ موت کے بعد زندگی کے جاری رہنے کی کوئی عقلی وجہ دریافت کرناانتہائی مشکل ہے، مجھے موت کے بعد زندگی کے عقیدے کی کوئی علمی بنیاد نظر نہیں آتی.

اگر اس ٹھنڈے اور کھور علمی نظر ہے کا مقابلہ خوبصورت اور گرما گرم نہ ہی نظر ہے سے کیاجائے تو ہمیں غیبیات، فرشتہ جن ، میجزات، عباد تیں کا نئات کی تخلیق میں اہم کر دار اداکرتی ہوئی نظر آئیں گی ، یہ بات انسان کی تاریخ اور اس کے انجام سے متعلق بھی لا گوہوتی ہے ، جبکہ علمی نظر ہے کو ایک اور ریاضی دان لا پلاس نے بڑے خوبصورت انداز میں بیان کیاہے جب اس نے اپنی کتاب سٹم آف دی ورلڈ (The Exhibition System of the World) نپولین کو تحفقاً دی تو نیولین نے بواب دیا کہ:" تمہارے نظام میں خدا کون سے مقام پر ہے ؟" تو لا پلاس نے جواب دیا کہ:" خدا ایک ایسامفروضہ ہے جس کی جھے اپنے نظام میں ضرورت نہیں ہے". تو پھر اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں جب ہم دوصدیاں پہلے نیتنے کو یہ اعلان کی جھے اپنے نظام میں ضرورت نہیں ہے ، کیا ہم انکار کر سکتے ہیں کہ وہ خدا جو پورپ میں مرگیا کیا دوسری جگہوں پر علمی ترتی کے کرتے ہوئے بات نہیں ہے کہ کا نات کی ساخت کے حوالے سے انسان نے جو علمی دریافتیں کی ہیں وہ ساری کی ساری خدا کے ذکر سے خالی ہیں بالکل جس طرح لا بلاس کہتے ہیں.

پھر بھی دفاعی مور ہے سے ایک آخری آواز ضرور بلند ہوتی ہے جو کہتی ہے کہ: مادے کے بارے میں علمی نظریات کومان بھی لیا جائے تب بھی کا نئات کے ابتدائی مصدر کامسکہ بر قرار رہے گا...رسل کی بات مانتے ہوئے ہم فرض کرتے ہیں کہ کا نئات ایک بادل (Nebula) سے شروع ہوئی مگر علم ہمیں یہ نہیں بتاتا کہ یہ بادل کہاں سے آیا اور ناہی یہ بتاتا ہے کہ وہ ابتدائی مادہ کہاں سے آیا جس سے ہر چیز نے ترقی کی ؟ چنانچہ یہاں پر لازم ہے کہ علم کو مذہب سے رابطہ کر ناچا ہے ، لیکن سوال کو اس طرح سے پیش کر نادراصل یہ بتاتا ہے کہ ہماری سوچ پر ہماری مذہبی تربیت کا کس قدر اثر ہے ، تھوڑی دیر کے لیے ہم مان لیتے ہیں کہ خدا نے ہی وہ پہلا مادہ بنایا تو کیا اس سے مسکلہ حل ہو جائے گا؟ کیا اس مفروضے کو تسلیم کرنے سے پہلے بادل کے مصدر کا مسکلہ ہمیشہ کے لیے ختم ہوجائے گا؟ اس کا سیدھا ساجو اب ہے کہ نہیں!! آپ پہلے بادل کے وجود کی علت کا سوال اٹھاتے ہیں اور جو اب

دیتے ہیں کہ بیے خدا ہے، اب میں آپ سے سوال کر تاہوں کہ خدا کے وجود کی علت کیا ہے؟ یہاں آپ کا جواب وہی جانا پہچانا ہے کہ خداکا وجود غیر معلول ہے، یہاں میں آپ سے کہتا ہوں کہ ہم یہ کیوں فرض نہیں کر لیتے کہ پہلے مادے کا وجود غیر معلول ہے جس سے بحث بھی ختم ہو جائے گی اور ہمیں غیبیات اور روحانی قسم کی مخلوقات سے رجوع بھی نہیں کر ناپڑے گا جن کا وجود ہم ثابت نہیں کر سکتے؟ یادر ہے کہ قدیم فلاسٹر وں بشمول مسلمانوں کے ہمیشہ یہی رائے رہی ہے اور انہوں نے دنیا کے قدیم ہونے کی اور ہمیں تعصب کی وجہ سے وہ بات کو گھماتے رہے، در حقیقت ہمیں کا نئات کے ابتدائی مصدر کے حوالے سے انتہائی انکساری سے ابنی کم علمی کا اعتراف کر لینا چاہیے، جب آپ مجھ سے یہ کہتے ہیں کہ خدائی پہلے مادے کے وجود کی علت کیا ہوں ہو ہے۔ "اور میں آپ سے سوال کرتا ہوں کہ خدائی وجود کی علت کیا ہے توسب سے بڑا جواب جو آپ مجھے دے سکتے ہیں وہ ہے: "نہیں معلوم، بس خداکا وجود غیر معلول ہے" اسی طرح جب آپ مجھ سے یہ سوال کرتے ہیں کہ پہلے مادے کے وجود کی علت کیا ہے توسب سے بڑا جواب جو میں آپ کو دے سکتا ہوں وہ ہے: "نہیں معلوم، بس معلوم، بس مادے کا وجود غیر معلول ہے"، یعنی آخر میں فریقین نے چیزوں کے پہلے مصدر پر اپنی کم علمی کا اعتراف کر لیا نبی مورف اتنا ہے کہ آپ نے مجھ سے ایک مرحلہ بعداعتراف کیا اور معاطے میں غیبی عناصر داخل کر دیے جن کا مسکلے بس فرق صرف اتنا ہے کہ آپ نے مجھ سے ایک مرحلہ بعداعتراف کیا اور معاطے میں غیبی عناصر داخل کر دیے جن کا مسکلے کیس فرق صرف اتنا ہے کہ آپ نے مجھ سے ایک مرحلہ بعداعتراف کیا اور معاطے میں غیبی عناصر داخل کر دیے جن کا مسکلے کے حل میں کوئی کر دار نہیں ہے۔

توخلاصہ بیہ ہے کہ اگر ہم یہ کہیں کہ مادہ قدیم ہے جدید نہیں ہے اور خدا بھی قدیم ہے جدید نہیں ہے تواس طرح گویا ہم نے اعتراف کر لیا کہ ہم چیزوں کے پہلے مصدر کے بارے میں ناتو جانتے ہیں اور ناہی جان سکتے ہیں، چنانچہ بہتر یہی ہے کہ بجائے الئے سیدھے راستے اختیار کرنے کے ہم اپنی جہالت کابر اہ راست اعتراف کرلیں، دنیا کی کسی بھی عد الت میں کسی بھی معاملے کے اثبات یا نفی کے لیے فیصلہ تب تک معلق رہتا ہے جب تک کہ قطعی ثبوت و ستیاب نہ ہو جائیں اور خدا کو اپناوجو د ثابت کرنے کے لیے ایسے ثبوتوں کی اشد ضرورت ہے، حقیقت کی سنجیدہ تلاش میں یہ فکری دیا نتداری کی کم سے کم حد ہے۔

### كانناتي سوالارت

اس کا ئنات کے کسی خدا کے وجود کی اثبات یا نفی کے لیے پیش کیے جانے والے دلا کل میں پچھے منطقی سوالات کسی حد تک کا ئناتی کھی ہوتے ہیں جنہیں اس ماورائی طاقت کی نفی کرنے کے لیے پیش کیا جاتا ہے اور بہت کم لوگ اس حقیقت کو سمجھتے ہیں کہ اس طرح کے سوالات ناتو خدا کے وجود کو ثابت کر سکتے ہیں اور ناہی نفی .

\_\_\_\_\_

پہلا سوال: اگر اس کا ئنات کا کوئی خالق ہے تو پھریہ کا ئنات اتنی بڑی کیوں ہے؟ یعنی اس نے اس کا ئنات کو انسان کے جم سے متناسب کیوں نہیں بنایا جس کے لیے صرف ایک نظام شمسی یا صرف ایک کہکٹاں ہی کافی تھی؟

اس سوال کاجواب دینے کے لیے ہم فرض کرتے ہیں کہ کا ئنات بہت چھوٹی ہے، یعنی ایک نظام شمسی یاایک کہکشاں پر مشتمل ہے،اس صورت میں یہ سوال کیاجاتا: اگر خدااتناہی طاقتور ہے تواس کی کا ئنات اتنی چھوٹی کیوں ہے؟

یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ کا نئات جھوٹی ہو یابڑی، خداکاانکار کرنے والے اس کے حجم کو ہمیشہ اس کے وجو دکی نفی کے لیے ہی استعال کریں گے جو اس بات کی دلیل ہے کہ کا نئات کا حجم خدا کے ناہونے کی دلیل نہیں ہے اگر چپہ یہ اس خدا کی صلاحیتوں کی ایک مثال ضرور ہے.

دوسر اسوال: اگر انسان ہی زندگی کی علامت ہے جسے کا ئنات کے اس انجینئر نے بنایا ہے تو اتنی بڑی کا ئنات میں اس کی حیثیت ایک ذرے کی سی کیوں ہے ؟

یہ سوال کافی منطقی معلوم ہو تاہے لیکن حقیقت میں کا ئنات کے مقابلے میں انسان کے حجم کااور خدا کے ہونے کا آپس میں کیا تعلق ہے ؟

اگرانسان کا مجم کسی سیارے کے برابر ہو تا تو کیا اس سے خدا کا وجود ثابت ہو جاتا؟ اور پھریہ کہ انسان کی اہمیت کا ئنات کے مقابلے میں اس کے جم میں نہیں ہے بلکہ اس کی ذات میں ہے چنانچہ انسان کا حجم خدا کے ہونے یانہ ہونے کی دلیل نہیں ہے .

تیسر اسوال: اگر خداموجو دہے تو آخر میں وہ کا ئنات کو تباہ کیوں کر دے گا؟

اب مجھے نہیں پتہ کہ اس سوال کاخدا کے ہونے سے کیا تعلق بنتا ہے؟ ہمیں کیاا گروہ اسے قائم رکھنا چاہے یااسے ختم کرکے کوئی دوسری کا ئنات بنانا چاہے؟ اور کیااس سے خدا کے وجو دکی نفی ہوتی ہے؟

بہر حال. اس قشم کے سوالوں میں مسئلہ یہ ہے کہ یہ بے محل استعال کیے جاتے ہیں، اس قشم کے سوالات کوخدا کی سوچ (بہت حجوے لئے سے انسان کے لیے استعال کیا جاسکتا ہے بشر طیکہ ہم اس کے وجود ٹے سے انسان کے لیے استعال کہا جاسکتا ہے بشر طیکہ ہم اس کے وجود کر منفق ہوں، لیکن کسی طور بھی انہیں اس کے وجود کی نفی یا اثبات کے لیے استعال نہیں کیا جاسکتا.

# خرا اور برانی

کیا خدابرائی کورو کناچا ہتاہے مگر روک نہیں سکتا؟ اس صورت میں وہ قادرِ مطلق نہیں ہے!! کیاوہ روک سکتاہے مگر نہیں چاہتا؟ اس صورت میں وہ براہے!!

یا تو خدابرائی کورو کناچاہتا ہے لیکن رو کنے کی استطاعت نہیں رکھتا، یاوہ روک سکتا ہے مگر رو کنانہیں چاہتا، یا پھروہ ناہی روک سکتا ہے اور ناہی رو کناچاہتا ہے . ہے اور ناہی رو کناچاہتا ہے .

> اگروہ برائی کورو کناچاہتاہے مگررو کنے کی استطاعت نہیں رکھتاہے تواسے قادرِ مطلق نہیں کہا جاسکتا! اگروہ برائی کوروک سکتاہے مگررو کنانہیں چاہتاتو پھریقیناً وہ براہے!

> > لیکن اگر خدابرائی کوروک سکتاہے اور رو کنا بھی چاہتاہے تو پھر دنیامیں برائی کیوں ہے؟

یہ معاملہ واضح طور پر برائی کی ساری ذمہ داری خداپر ڈالتا نظر آتا ہے جیسے وہی ازل سے لے کر آج تک تمام تر برائیوں کا ذمہ دار ہو، تاہم میرے خیال میں یہاں ایک گمشدہ کڑی ہے جسے زیرِ بحث لانا چاہیے اور وہ ہے ذمہ داری، چنانچہ بید لازم ہے کہ انسان کی پیدا کر دہ برائیوں اور طبعی، ماحولیاتی اور ہماری ارد گر دکی کائنات کی پیدا کر دہ برائیوں میں فرق کیا جائے.

جہاں تک انسان کی پیدا کر دہ برائیوں کا تعلق ہے جیسے جنگیں، قتل وغارت، ظلم اور جو بھی برائی کی دیگر صور تیں ہیں، ان برائیوں کی ساری ذمہ داری خدا پر ڈال دی گئی ہے حالا نکہ ان برائیوں کا ذمہ دار انسان ہے خدا نہیں لیکن انسان کواس طرح بری کر دیا گیاہے گویاوہ بالکل معصوم ہو، چنانچہ بیدلازم ہے کہ ان برائیوں کے حقیقی ذمہ دار کا تعین کیا جائے اور اس سے اخلاقی جواب طلمی کی جائے جو میرے خیال میں انسان ہے خدا نہیں.

لیکن یہاں ایک سوال اٹھتا ہے کہ اگر خدا قادرِ مطلق ہے تووہ برے انسان کو برائی کرنے سے روک کر شرکو ختم کیوں نہیں کرتا؟ یہاں مجھے ایک فلم کا قصہ یاد آتا ہے جس کے آخر میں ایک باپ اپنے برے بیٹے کو قتل کرکے اس کی لاش پر رور ہاہوتا ہے اور اپنے اس فعل کی توجیہ ہے کہہ کربیان کرتا ہے کہ اس نے اپنے برے بیٹے کو اس لیے ماراتا کہ اس کے اندر موجو دبرائی کو ماراجا سکے، یہاں میں کہہ سکتا ہوں کہ اگر خدااس دنیا میں موجو دبرائی کو ختم کرنا چاہے .. یہ مد نظر رکھتے ہوئے کہ برائی انسان کا

.

ایک حصہ ہے توخدا کو چاہیے کہ وہ اس برے انسان کو ختم کر دے ،اگر خدا" چھانٹی" کا بیہ عمل شروع کر دے تومیرے خیال میں نتائج کچھ یوں ہوں گے:

> –اگر سارے نہیں توزیادہ تر انسانوں کو ختم کرنا پڑے گا تا کہ ان کے اندر موجو دبر ائی کو ختم کیا جاسکے . .

-خداکا یہ فعل بیہ ثابت کرے گا کہ وہ انسان کے جینے کے حق کا احترام نہیں کر تاجو مکنہ طور پر اسی نے ہی اسے بنا کریہ زندگی دی ہے .

-اس طرح وہ انسان کی اصلاح کا آپشن کھو دے گاجو بہر حال قتل اور "چھانٹی" سے بہتر ہے .

لیکن پہاں بھی ایک سوال اٹھتاہے اور وہ یہ ہے کہ خدانے اب تک انسان کی اصلاح کیوں نہیں گی؟

میرے خیال سے انسان کی اصلاح کاعمل اس کی مرضی سے ہونا چاہیے ، خدا کو ہم پریہ تبدیلی نہیں تھوپنی چاہیے ورنہ وہ یہ ثابت کرے گا کہ وہ ایک ڈکٹیٹر ہے اور ہماری پرائیولیی اور حیثیت کا احترام نہیں کرتا کیونکہ اس صورت میں ہماری حیثیت پہلے سے پروگرام شُدہ مخلوق سے زیادہ نہیں ہوگی.

تواہد نیاوالو!انسان کی برائی اس بات کی دلیل ہے کہ خدانے اسے جو آزادی دی ہے وہ اس کا احترام کرتا ہے، خدا کا وجو دہی دراصل انصاف کی ضانت ہے، کیونکہ خدا کے بغیر کسی مطلق انصاف کا تصور نہیں کیا جاسکتا.

اب آتے ہیں طبعی اور ماحولیاتی برائی کی طرف،اس بات سے کوئی انکار نہیں کر سکتا کہ طبعی مسائل اور آفتیں انسان کے ان قدرتی وسائل کے غلط استعال کی وجہ سے آتی ہیں،اس طرح انسان جزوی طور پر ان آفتوں اور مصیبتوں کا ذمہ دارہے لیکن کیا ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ خدا بھی باقی ماندہ قدرتی آفات کا ذمہ دارہے؟

اس سے پہلے کہ ہم اس خدا پر الزام لگائیں اور باقی ماندہ طبعی آفات کو اس کے گلے فِٹ کریں ہمیں ان باتوں کو مدِ نظر ر کھنا ہو گا:

-جس د نیامیں ہم رہتے ہیں وہ ایک واحد اکائی ہے جو کچھ طبعی قوانین کی پابند ہے اور متغیر ات سے متاثر ہوتی ہے، سائنس کی ترقی کے بعد اب کوئی اس بات پر یقین نہیں رکھتا کہ آفتیں انسان پر خداؤوں کاغصہ ہیں، آج ہر کوئی جانتا ہے کہ د نیا کچھ قوانین کی پابند ہے اور ہر عمل کا ایک ردِ عمل ہوتا ہے اور یہ کہ الیمی زیادہ تر آفتیں قدرتی طور پر و قوع پذیر ہوتی ہیں، لیکن مسکلہ تب ہوتا ہے جب ایسی آفتیں انسانی آبادی کے علاقوں میں واقع ہوتی ہیں جیسے زلز لے وغیرہ.

-بطور انسان ہمارے لیے موت ہر چیز کا خاتمہ ہے، وجوہات چاہے کتنی ہی کیوں نہ ہوں موت ایک ہی ہوتی ہے، جبکہ خداکے لیے موت انسان کا ایک جگہ ہے دوسر کی جگہ ایک بعد سے دوسر سے بعد میں منتقل ہونا ہے چنانچہ انسان اپنی زندگی مکمل ضرور کرتا ہے لیکن ہمارے جانے بہچانے بعد میں نہیں بلکہ خداکے بعد میں جسے ہم نہیں جانتے اور جو میر سے خیال سے خداکی کسی برائی کی طرف کوئی اشارہ نہیں کرتا.

میں خاتمہ اسی منطق سے کرناچاہوں گاجس منطق سے میں نے آغاز کیا تھالیکن تھوڑی سی تبدیلی کے ساتھ:

کیاانسان برائی کورو کناچاہتاہے مگر روک نہیں سکتا؟اس صورت میں وہ عاجزہے! کیاانسان برائی کوروک سکتاہے مگر رو کنانہیں چاہتا؟اس صورت میں وہ براہے!

اگرانسان برائی کورو کناچاہتاہے مگرروک نہیں پاتا تووہ یقیناً عاجزہے چنانچہ اسے ایک قادرِ مطلق خدا کی ضرورت ہے تا کہ وہ اس برائی کے خلاف اس کی مدد کر سکے!

اگرانسان برائی کوروک سکتاہے مگررو کنانہیں چاہتا تووہ یقینا بُراہے اور اس صورت میں بھی اسے ایک قادرِ مطلق خدا ک ضرورت ہے جواس کی اصلاح کرے اور اسے برے سے اچھے میں تبدیل کر سکے!

لیکن اگرانسان اصلاح اور تبدیلی سے انکاری ہو تو خدا کیا کر سکتا ہے؟؟

# خرا اور طبعی آفات

کیا خدا کے ہونے کا بیہ مطلب ہے کہ طبعی یاانسانی آفات و قوع پذیر نہ ہوں؟ جیسے زلز لے ،لاؤوں کا پھٹنا، طوفانوں کا آنا، بجلی کا گرنا، شہابیوں کا گرنا، جنگیں، بھوک، بیاریاں وغیرہ؟

لینی، کیاان آفتوں کا ہونایہ ثابت کر تاہے کہ اس مادی دنیا کے پس پر دہ کوئی ایس شخصیت سر گرم عمل نہیں ہے جسے خدا کہا جائے؟

یہاں میر اموضوع گفتگو اس خدا کی طاقت اور صلاحیتیں نہیں ہیں بلکہ خدا، قدر تی آفتوں اور سائنس کے قوانین کا آپس میں تعلق ہے .

قدیم زمانوں میں انسان نے ان آفتوں کی توجیہ تلاش کرنے میں بڑی محنت کی، تبھی اسے گمال گزرا کہ ان آفات کا سبب خداؤں کی آپس میں جنگ ہے، تو تبھی اسے لگا کہ خداؤں نے اس پر اپناغصہ اتاراہے اور اسے سزادی ہے،اس وقت اسے خبر نہ تھی کہ کائنات دراصل کچھ علمی قوانین کے تحت چل رہی ہے جنہیں اس نے آگے جاکر دریافت کرناہے.

آج انسان جانتا ہے کہ زلز لے دراصل زمین کی پر توں کے پیسلنے کی وجہ سے آتے ہیں، بجلی کا گرنا محض ایک ڈسچار جنگ کا عمل ہے وغیرہ.. آج انسان پہلے سے کہیں زیادہ قدرتی آفات کے وقوع پذیر ہونے سے پہلے ان کی پیش گوئی کرنے اور ان کے انرات کا مقابلہ کرنے کے قابل ہے جیسے اوزون کی پرت کا سوراخ، گلوبل وار منگ، بیاریاں وغیرہ.. یہ سب انسان کی سائنسی ترقی اور کا ئنات کے قوانین کی دریافت سے ہی ممکن ہو سکا ہے، آج انسان نے جتنی سائنسی ترقی کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے خود کو تحقیق کے کام پر مامور کیا اور کا ئنات کے قوانین کا احترام کیا.

آج سب جانتے ہیں کہ ہر چیز کچھ قوانین کی تابع ہے جن کی دریافت جاری ہے.

اس تناظر میں قدرتی آفات کے مقابلے کے لیے خداسے کیامطلوب ہے؟ یعنی اسے کیا کرناچا ہے؟

کیااسے تمام طبعی قوانین توڑ دینے چاہئیں؟ کیااسے بچلی کا گرنااور لاؤوں کا بچھٹنا بند کر دیناچاہیے؟ کیااسے جنگلوں میں لگنے والی آگ بجھانی چاہیے؟ کیااسے شہابیوں کارخ دو سری طرف موڑ دیناچاہیے؟ کیااسے آندھیاں اور طوفان روک دینے چاہئیں؟ کیااسے تمام طبعی قوانین ملتوی کرتے ہوئے انہیں معطل کر دیناچاہیے؟

لیکن اگرتمام طبعی قوانین معطل کر دیے گئے اور کا ئنات اپناتوازن کھو بیٹھی تو کیا ہو گا؟

جس طرح انسان ان طبعی قوانین کااحتر ام کرتاہے اور ان سے استفادہ کرتے ہوئے ترقی کرتاہے خدا کو بھی چاہیے کہ وہ ان قوانین کااحتر ام کرے بشر طیکہ ہم اس کے وجود اور اس کی تخلیق پریقین رکھتے ہوں . ماضی میں بیاریاں انتہائی خطرناک ہواکرتی تھیں، آج میڈیکل سائنس کی ترقی اور ویکسین کی ایجاد کی وجہ سے انسان ماضی کی ان خطرناک بیاریوں کا مقابلہ کرنے کے قابل ہو گیاہے، آج تھوڑی سی دواءان بیاریوں کے علاج کے لیے کافی ہے جو ماضی میں جان لے کر ہی دم لیتی تھیں اور مزید تحقیق جاری وساری ہے .

ماضی میں زلزلہ ہر چیز تباہ وہر باد کرنے کے لیے کافی تھا تاہم آج الیی عمار تیں بنائی جارہی ہیں جوزلزلوں کے جھٹکے بر داشت کر کے ولیسی کی ولیسی ہی کھڑی رہتی ہیں.

ماضی کاانسان توبس اڑنے کے خواب ہی دیکھ سکتا تھا جبکہ آج کاانسان کشش ثقل کامقابلہ کرتے ہوئے روز کہیں نہ کہیں اڑتا پھر تاہے .

یہ اور ایسی کئی مثالیں دی جاسکتی ہیں جو انسان کی ترقی کو نمایاں کرتی ہیں، لیکن یہاں ایک سوال اٹھتا ہے کہ اگر ہر چیز کچھ قوانین کے تابع ہے جو توازن کو ہر قرار رکھے ہوئے ہے تو پھر ہم طبعی آفات کو غلطی گر دانتے ہوئے اس کا الزام خدا پر کیوں ڈال دیتے ہیں ؟

لیکن کہانی کا ایک اور پہلو بھی ہے، اگر ہم دنیا کے مسائل پر غور کریں تو ہمیں پتہ چلے گا کہ انسان کے زیادہ تر مسائل اس کے قدرتی وسائل کے غلط استعال کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں، اوزون کا سوراخ، گلو بل وار منگ، آلودگی، آئے دن تیل کا سمند رول میں بہ جانا، جنگلوں کا کاٹنا، ادھر ادھر جنگیں کرتے پھر نابی سب باتیں ہمیں بتاتی ہیں کہ اپنے اکثر مسائل کے ذمہ دار ہم خود ہیں، اور خدا کو ہم نے اپنی انسانی غلطیوں کی کھو نٹی بنایا ہوا ہے جس پر ہم اپنی تمام غلطیاں لٹکا کر اپنی مصیبت کی ساری ذمہ داری اس پر ڈال دیتے ہیں، جیسے ہی کہیں زلزلہ آتا ہے سب چلااٹھتے ہیں کہ خدا کہاں ہے؟ بہت کم لوگ یہ سوچنے کی زحمت گوارا کرتے ہیں کہ کیا اس کا ذمہ دار خدا ہے یابیہ کسی انسانی غلطی کی وجہ سے ہوا ہے؟

جہاں قدرتی آفات نہیں آتیں وہاں کوئی خداکا شکریہ ادا نہیں کرتا، کوئی یہ نہیں کہتا کہ یہاں کا امن، سکون خدا کی دین ہے، جب انسان ترقی کرتا ہے یاکسی مصیبت کا مقابلہ کا میابی سے کرلیتا ہے تواس کا سپر اخود کے سرپر سجاتا ہے اور جب وہ ناکام ہوجاتا ہے تو کیوں ساراالزام خدا پر ڈال کرایک طرف ہوجاتا ہے؟

اگر کہیں کوئی آفت آتی ہے تواس کی صرف دوہی وجوہات سمجھ میں آتی ہیں، یا تواس کی وجہ طبعی قوانین کا اپنے معمول کے مطابق چلنا ہے یا پھر کسی مداخلت کی وجہ سے ان طبعی قوانین میں خلل واقع ہونا ہے، دونوں صور توں میں اس کا ئنات کے پیچپے کھڑے کسی خداکاوجو د ناتو ثابت ہو تاہے اور ناہی اس کی نفی ہوتی ہے کیونکہ یہ واقعات جنہیں ہم آفات یا آفتیں کہتے ہیں پچھ طبعی قوانین کے تحت خود کار طور پر و قوع پذیر ہوتی ہیں اور سب کو جن میں خدا بھی شامل ہے ان قوانین کااحترام کرناچا ہیے اور شایدیہی ہو تا بھی ہے .

# مورسب

## <u>واعش اسلامی ب</u>

سب سے پہلے تواس بات کی وضاحت ضروری ہے کہ ووالسلف الصالح محکوالقب کفار و ملحدین و یہود و نصاری وزنادقہ کا عطاکر دہ خبیں ہے ، بلکہ یہ مسلمانوں کاخود و ضع کر دہ ہے ، رہی بات ووسلف صالح محکو جرائم کی تو جنہیں اعتراض ہوان سے درخواست ہے کہ ان جرائم کے شاندار نمونوں کے لیے تاریخ بلکہ اسلامی تاریخ سے رجوع فرمائیں، آپ کے کیلجے میں ٹھنڈ پڑجائے گی کہ یہ کتابیں ایسے سنہری واقعات سے اٹی پڑی ہیں، بلکہ وو موقعہ صفین محکوی لیس جس میں حضرت علی کرم واللہ وجہہ اور حضرت معاویہ بن الی سفیان کی فوجیں آپس میں مگر اکیں اور اسلامی تاریخ کے مطابق سے کوئی چارماہ تک جاری رہی جس میں اس تاریخ کے مطابق نوے سے ایک لاکھ ہیں ہز ار وو صحابہ محبور کرنے کے مطابق سے کیونکہ مسلمان کنفیوز سے کہ سے مبلک اس لیے کیونکہ مسلمان کنفیوز سے کہ کس گروہ کا مرنے والا شہید اور کس گروہ کا مرنے والا جہنمی ہے !؟ یادر ہے کہ یہ جنگ محض اقتد ارکی جنگ تھی، وو موقعہ الحرہ محس میں یزید بن معاویہ کی فوج اللہ مینہ کو بیعت کے لیے کی اگر بات کی جائے قودہ بھی بربریت کا ایک عظیم الثان نمونہ تھی جس میں یزید بن معاویہ کی فوج اللہ مینہ کو بیعت کے لیے محبور کرنے کے لیے مدینہ میں داخل ہوئی اور ہز ارول صحابہ کو بمع ان کے اہل وعیال کے قتل کر ڈالا، بلکہ یزید کی فوج نے میں واقعہ کی اور بڑ ارول صحابہ کو بمع ان کی بیٹی گی شادی کر تادو لیے کے اہل خانہ ہے کہتا کہ: شاید بی تاریخ میں کوئی مثال ملتی ہو کیونکہ اس واقعے کے بعد جو بھی شخص ابنی بیٹی کی شادی کر تادو لیے کے اہل خانہ ہے کہتا کہ: میں اپنی بیٹی کے کنوارے ہونے کی حفات نہیں دے سکتا!!

وو موقعہ الجمل "کے ذکر کے بغیر تو جرائم وبربریت کی بیہ تاریخ تواد هوری ہی رہ جاتی ہے جس میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور حضرت ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی فوجیں آمنے سامنے ہوئیں، ام المؤمنین اونٹھ پر سوار اپنی فوج کی قیادت فرمار ہی تخصیں، اگر ان کے اونٹھ کی لگام حضرت علی کی فوج کے ہاتھ میں آجاتی تواس کا مطلب جنگ کا خاتمہ اور شکست ہو تالہذا ام المؤمنین کے فوجیوں میں سے ہروقت کوئی نہ کوئی جلیل القدر صحابی لگام تھا ہے رہتا، اسلامی تاریخ کے مطابق اس چکر میں ستر

صحابیوں کے ہاتھ کٹے جبکہ حضرت علی کی فوج سے پانچ ہز اراور حضرت ام المؤمنین کی فوج سے تیرہ ہز ارصحابہ ہلاک ہوئ!!

پھر بھی نہ جانے ایسے لوگ کہاں سے بیدا ہو جاتے ہیں جو اس ووسلفِ صالح ملکی حمد و ثناء کرتے نہیں تھکتے، اور جب ایسے
واقعات کا حوالہ دیا جاتا ہے توجواب آتا ہے کہ آپ جس سلفِ صالح پریہ ووالز امات ملکان میں انہیں ڈیڑھ ارب مسلمان
مانتے ہیں لہذا اگر آپ کے پاس دستاویزی ثبوت ہیں تو ٹھیک ورنہ باز آجائیں...!؟ ایسی باتیں سن کر بندہ سرپیٹ کررہ جاتا ہے کہ
جس تاریخ میں یہ سب جرائم ریکارڈ ہیں وہ ہم کفارنے نہیں لکھی بلکہ بنو قریظہ کے قتل عام کی سرپر ستی تورسالت مآب نے خود
کی !؟

الغرض کہ قتل عام اور آثارِ قدیمہ کی تباہی کی صورت میں جو کچھ وو داعش ہو آج کل کررہی ہے وہ دراصل اسی ووسلفِ صالح ہو کی سنت کی عملی شکل ہے، عباسی خلافت کا پہلا فرمان ہی یہی تھا کہ اموی دور کے خلفاء وامر اء کی قبریں کھود کر ہڈیاں جلا کر ہوا میں اڑادی جائیں، بتوں کی تجسید تو اسلام نے بھی بر داشت ہی نہیں کی، طالبان اور القاعدہ نے جس طرح ہز اروں سال قدیم بدھا کے مجسموں کو تباہ و برباد کیاوہ ساری دنیا نے دیکھا، یہ ان کے رسول کی سنت تھی کہ جب وہ خود مکہ میں داخل ہوئے تو پہلا کام جو انہوں نے کیاوہ وو انبیاء کے دادا می سنت پر عمل کرتے ہوئے کعبہ کے بتوں کی مسماری تھا... اسلامی تاریخ سے ہی ایسے کتے ثبوت چاہئیں یہ ثابت کرنے کے لیے کہ اسلام بطور ایک مذہب، عقیدے اور اجتماعی نظام کے ایک دہشت گردانہ فکر ہے اور داعش تو محض آج کے دور میں اس ووسلف صالح می کی ایک عملی مثال اور نمونہ ہے۔

سب سے بڑا جھوٹ و سیاسی اسلام کا ہے کہ جو کچھ ہورہا ہے یہ وہ تنظیمیں کر رہی ہیں جنہوں نے اس نوعیت کے اسلام کا پر چم اٹھار کھا ہے، سے کہ یہ عبارت حقیقت کو مسخ کرتی ہے، اس سے بس یہ فائدہ ہو تا ہے کہ و پُرامن اسلام کے دعوید اروں کی حقیقت پر پر دہ پڑار ہتا ہے ورنہ سچائی بہی ہے کہ لفظ و اسلام کا بہتے سیاسی جو ہر کی تعبیر کے لیے کافی ہے، دراصل و سیاسی اسلام کی اصطلاح و سیاسی ابلاغی کا اصطلاح ہے جیسے و داعش کا اور و القاعدہ کئے تا کہ و دین حق کئی بدنام شہرت کو جتنا ہو سکے بچایا جا سکے، وہ بھی ایسی ہی تنظیموں کے حق میں جو اعتدال کی دعوے دار ہیں تا کہ ان کی دکان چلتی رہے۔

داعش یا کسی اور اسلامی شدت پبندی میں کوئی فرق نہیں چاہے وہ سنی ہو، وہابی ہویا شیعہ... سوال یہ ہے کہ انفرادی سطح پر مسلمانوں نے اس وو دہشت گرد میں اسلام کے خلاف صدیوں سے کون ساردِ عمل دکھایا ہے سوائے اسے من وعن قبول کرنے کے ؟ پچھ بھی نہیں... پھر کیسے آج داعش غیر اسلامی ہوگئ؟ یہی وجہ ہے کہ آج اسلامی معاشر وں کے سوفیصد مسائل کی وجہ نہیں۔ مذہبی۔عقائدی ہیں، پر مسلمان استے غبی ہیں کہ آج بھی بیہ بات مانے کے لیے تیار نہیں۔

اور اگر اس مذہب میں حقیقت کا کوئی ایک بھی پہلوہ و تا تو اس کے مانے والے اسے سب پر زبر دستی نہ تھو پتے پھرتے ... یہ اسلام اور وہ اسلام کاراگ الا پنابند کریں .. کیونکہ وو اسلام کا اور وہ اسلام کا ماراگ الا پنابند کریں .. کیونکہ وو اسلام کا اور وہ اسلام کا ماراگ الا پنابند کریں .. کیونکہ وہ اسلام کا وہ مصفی اسلام پر عمل پیرا ہے ، فرق بس اتنا ہے فرق نہیں ، سپچ یہی ہے کہ داعش کسی بھی دو سرے اسلامی گروہ سے زیادہ صافی و مصفی اسلامی نہیں ہے تو کوئی بتا سکتا ہے کہ اس کا کہ داعش والے کوئی گئی لیٹی نہیں رکھتے بلکہ عمل کرنے پریقین رکھتے ہیں ، اگر داعش اسلامی نہیں ہے تو کوئی بتا سکتا ہے کہ اس کا قرآن الگ ہے ؟ یا ان کے یاس سیر ت و حدیث کی کوئی اور کتابیں ہیں ؟ اور کیا غیر سیاسی اسلام اصل میں ہو تا بھی ہے ؟

رچرڈڈاکنز کہتے ہیں کہ اچھے مؤمن مذہب کا دفاع کر کے انتہا پیندوں کو ایک اچھی بنیاد فراہم کرتے ہیں، سادہ لوح مسلمانوں نے آج تک یہی کیاہے اور مسلسل کیے جارہے ہیں، اگر داعش اسلام کی نمائندگی نہیں کر تااور اگروہ لوگ اسلام کی شبیہ خراب کررہے ہیں تومسلمان ان کے خلاف احتجاج کیوں نہیں کرتے ؟ نبی کے کارٹونوں پر تومسلمانوں نے دنیا ہلاکرر کھ دی تھی... اسلام کانام کس نے زیادہ خراب کیا کارٹونوں نے یا داعش نے ؟ پھریہ خاموشی کہیں اقرار تو نہیں؟

# <u>یورپ کو دکی نصیحت</u>

کہاجا تا ہے کہ ایک مسلمان حاکم نے ایک آئینہ خرید ااور جب خود کو اس آئینے میں دیکھا تو اپنی بد صورتی دیکھ کرسخت غصہ اور کراہت محسوس کی، کسی قریبی نے اس غم وغصہ کی وجہ پوچھی تو اس نے کہا: میں نے خود کو آئینے میں دیکھا، مجھے تو قع نہیں تھی کہ میں اتنابد صورت ہوں گا. اس پر چہیتے نے کہا کہ: آپ خود کو ایک بار آئینے میں دیکھ کر غصہ ہو گئے، ہم جو آپ کوروز دیکھتے ہیں ذراسو چے ہماری کیا حالت ہوتی ہوگی؟

جراتِ تحقیق کی تحریریں پڑھنے والوں کوعام طور پر غصہ آتا ہے کیونکہ انہیں ان تحریروں میں اسلام کابد صورت چہرہ نظر آتا ہے، مجھے بذاتِ خود اسلام سے کوئی بغض نہیں ہے، عرض بس اتن ہے کہ اس کی یہ بد صورت شکل دھولیں، لیکن ایسے مسلمانوں کا کیا کیا جائے جنہیں بچپن سے ہی یہ سکھا پڑھادیا جاتے کہ دین اللہ کے ہاں اسلام ہے (آل عمر ان 19) اور اسلام کے علاوہ اگر کوئی کسی دین پر ہوگاتواس سے قبول نہیں کیا جائے گا (آل عمر ان 85) لہذاوہ قتل کرتے ہیں، غلام بناتے ہیں، گالیاں دیتے ہیں، کفر کے فتوے دیتے ہیں، رجم کرتے اور دھاکوں میں بے قصور لوگوں کو انتہائی پُرچین ضمیر کے ساتھ اڑا دیتے ہیں کونکہ یہی اللہ کا حکم ہے۔

·

ایک کرم فرمانے لکھا: جراتِ تحقیق کی تحریریں پڑھ کرمیں خود سے بہت شر مندہ ہوا، کیامیر اچہرہ اتنا بھیانک تھا؟ شکرہے میں نے یہ بدصورت ماسک اتاریجینکا ہے۔

میں نے جواب دیا: شکریہ، یقیناً اچھے مسلمان بھی ہیں ہاں اگروہ اسلام کو صحیح معنوں میں نافذ کرتے تو ہماری مصیبت دیدنی ہوتی۔

جواب آیا: نہیں جناب، کوئی اچھایا برامسلمان نہیں ہوتا، بس ایک پڑھے لکھے باعمل مسلمان کے مقابلے میں ایک جاہل بے عمل مسلمان ہوتا ہے، جو مسلمان آپ کو بظاہر اچھااور شریف لگتاہے وہ خود کش بمباروں اور دہشت گردوں کی کاروائیوں پر خوش ہوتا ہے کیونکہ اس کی نظر میں وہ شریعت لا گو کر رہاہوتا ہے۔

# پھرمسکلہ کیاہے؟

مسئلہ یہ ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت چاہتی ہے کہ ایک کتاب لا گو کی جائے جسے وہ اللہ کی کتاب کہتے ہیں اور ایک ایسے شخص کی پیروی کی جائے جسے وہ اللہ کا پیغیبر کہتے ہیں...

> الله کی کتاب؟ الله کا پیغیبر؟

سوچ کرہی ہنبی آتی ہے... تاہم یہ ماننے میں کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اور محمہ اللہ کے رسول ہیں کوئی مضا کقہ نہیں، ہندوہا تھی کی شکل کے ایک خدا کو یو چتے ہیں جو 300 ملین خداؤں میں سے ایک ہے!!

# پھر مسکلہ کہاں ہے؟

مسکہ یہ ہے کہ جسے اللہ کی کتاب کہاجاتا ہے اور جسے اللہ کے پینجبر کے طور پر پیش کیاجاتا ہے کی تعلیمات انسانیت اور انسانی حقوق سے مطابقت نہیں رکھتیں، آپ کو ایک ایسے دروازے میں سے گزرنے پر اکسایاجاتا ہے جس کے ماتھے پر بظاہر اللہ کی کتاب اور اللہ کارسول لکھاہوا ہوتا ہے .. پھر آہتہ آہتہ آپ کو آپ کی انسانیت سے فارغ کر دیاجاتا ہے اور آپ کو پیتہ بھی نہیں چلتا کہ آپ کب ایک طالبانی داعثی مجر م بن گئے...!؟

اگر پورپ تہذیبی سطح پر خود کشی نہیں کرناچاہتا تواہے یہ بات اچھی طرح ذہن نشیں کر لینی چاہیے کہ جن لوگوں کاوہ بڑی خوش نودی سے استقبال کر رہاہے اپنے مذہب اور رسول کو ہر تہذیبی، انسانی اور قانونی اعتبار سے اوپر رکھتے ہیں، لہذا اہل پورپ کو چاہیے کہ انہیں متنبہ کریں کہ ان کے ملکوں میں اسلامی تعلیمات کے لیے کوئی جگہ نہیں ہے، یہ انتباہ تحریری ہونا چاہیے اور پناہ کے طالب کو ایک معاہدے پر دستخط کرنا چاہیے کہ وہ اسلام کی ان تعلیمات کو جو انسانی حقوق اور پناہ دینے والے ملک کے مروجہ قوانین کے خلاف ہیں انہیں ترک کر دے گا اور خلاف ورزی کی صورت میں اسے فوراً اس ملک کی سر زمین کو چھوڑنا ہوگا، یہاں

یہ بھی ضروری ہے کہ پناہ دینے والے ملک کے مروجہ قوانین اور اسلامی تعلیمات کے در میان تضادات کی بھی نشان دہی گی جائے تا کہ ہر چیز واضح ہو، مزید بر آل ان ممالک کو چاہیے کہ پناہ گزینوں کے بچوں کو واضح طور پر بیہ تعلیم دی جائے کہ ان کی سرز مین پر اسلام کی ان تعلیمات کے لیے کوئی جگہ نہیں ہے جو انسانی حقوق کے خلاف ہیں۔

بہتر ہے کہ شروع میں ہی یہ ناراضگی مول لے لی جائے ورنہ آخر میں صرف تباہی وبربادی ہی ہاتھ آئے گی، یہ بات نہیں بھولنی چاہیے کہ اسلام نے ہی ان ممالک کو بھی تباہی کے چاہیے کہ اسلام نے ہی ان ممالک کو بھی تباہی کے دہانے پر پہنچادیں گی جو ان پناہ گزینوں کو محض انسانی بنیادوں پر پناہ دے رہے ہیں اگر ان ممالک نے اس کی روک تھام کے لیے بروقت اقد امات نہیں کیے۔

# اسباب و حقائق غزوه بدر

عام روایتی مسلمان بہت سادے اور بھولے ہوتے ہیں، اسلام پر ان کا غیر متز لزل ایمان صرف اس لئے ہو تا ہے کہ وہ ایک مسلمان گھر انے میں پیدا ہوئے ہوئے ہیں۔ ان کے دینی علم کا اہم ترین ذریعہ اپنے گھر سے حاصل ہونے والی دینی معلومات اور جمعہ کے دن عربی خطبے سے قبل خطیب کی تقریر ہو تا ہے۔ غیر مسلموں سے نفرت اور مسلمانوں کی عظمت رفتہ معصوم ناپختہ ذہنوں میں بچپن سے ہی بٹھادی جاتی ہے، جو عموماً مسخ شدہ تاریخ کی صورت میں انہیں ازبر کر ائی جاتی ہے۔ ان مسلمان بچوں کے ذہنوں میں بٹھا یا جاتا ہے کہ اسلام کی شروعات سے ہی کا فروں نے مسلمانوں کو ظلم وستم کا نشانہ بنایا، اور ان پر ہر طرح سے عرصۂ حیات نگ کیا گیا۔ یہ بات ان بچوں کی ذہن میں اس قدر راسخ ہو جاتی ہے کہ ذہن اس کے بر عکس بچھ سننے کیلئے تیار ہی نہیں ہو تا۔ بچپن کی یہ معلومات اس قدر پختہ ہوتی ہیں کہ دلا کل کے انبار بھی بچپن سے نقش، اِن نقوش کو دھند لانے میں ناکام ہو جاتے ہیں۔ مسلمان کبھی اس رخ پر نہیں سوچتے کہ جن ذرائع سے انہیں یہ معلومات فراہم کی گئیں آیا وہ ذرائع "معتبر" ہو جاتے ہیں۔ مسلمان کبھی اس رخ پر نہیں سوچتے کہ جن ذرائع سے انہیں یہ معلومات فراہم کی گئیں آیا وہ ذرائع "معتبر"

ایسانی ایک مغالطہ "غزوہ بدر" ہے، کسی بھی مسلمان سے پوچھ لیس کہ کفرواسلام کاسب سے پہلا معر کہ کیسے ہوا؟ فٹ سے جواب آئے گا، "کافروں نے مسلمانوں پر حملہ کر دیاتھا"۔ بغیر کسی تحقیق اور تفتیش کے "غزوہ بدر" کی تمام تر ذمہ داری مکہ کے کافروں پر ڈال دی جاتی ہے کہ جب مسلمان ہجرت کرکے مدینہ چلے گئے تو کافروں کو مسلمانوں کا چین کی نیند سونا ایک آئکھ نہ بھایا اور انہوں نے اپنی شر ارتوں کا دائرہ کار مکہ سے بڑھاتے ہوئے مدینہ تک پھیلا دیا، اور مسلمانوں کے خلاف ریشہ دوانیاں شروع کر دیں، کیونکہ بچین سے یہی گھٹی پلائی گئے ہے کہ کافر ہمیشہ ظالم اور جارح ہو تاہے اور مسلمان ہمیشہ مظلوم اور دفاع کرنے والا ہو تاہے۔

مسلمان علاء بہت اچھی طرح واقف ہیں کہ "غزوہ بدر" کے اسباب کیا تھے اور جارح کون تھا؟ لیکن پھر بھی اصل صورت حال اس لئے پوشیدہ رکھی جاتی ہے کہ حقیقت سامنے آنے سے معصوم ذہنوں میں بہت سے سوالات پیدا ہوسکتے ہیں، اور 1400 سال سے مسلمانوں کی مظلومیت کی جو تصویر ہر مسلمان کے ذہن میں نقش کر دی گئی ہے وہ دھند لاسکتی ہے۔ اس لئے عموماً واقعات کو تفصیل اور تحقیق کے ساتھ بیان کرنے کے بجائے اختصار سے کام لیتے ہوئے حقیقی اسباب پر روشی ڈالے بغیر بدر کے میدان میں دونوں فوجوں کو ہاہم ٹکر ادیا جاتا ہے، اور پھر قوت ایمانی کے باعث 313 مجاہدین اسلام کی ایک ہز ار کفار پر فتح مبین کے نقار سے بجادیے جاتے ہیں۔

جنگ بدر اور 1965ء کی پاک وہند کی جنگ میں اس لحاظ سے کافی مما ثلت ہے کہ ہماری نصابی کتابوں میں ہمیں ان دونوں جنگوں کے اصل محرکات کے بارے میں گمر اہ کرنے کی کوشش کی گئی ہے، ہماری نصابی کتابوں میں درج ہے کہ 6 ستمبر 1965ء کوہند وستان نے بین الا قوامی معاہدوں کی خلاف ورزی کرتے ہوئے غیر اعلانیہ طور پر یک طرفہ جنگ کا آغاز کرتے ہوئے ایم دیا ہوئے لاہور پر جملہ کر دیا تھا، لیکن یہ بات کہیں ذکر نہیں کی جاتی کہ 56ء کی جنگ کا اصل محر ک "آپر بیشن جبر الٹر" تھا، اسی طرح جنگ بدر کے بارے میں بھی اصل حقائق کوچھپاتے ہوئے یہ بیان کیا جاتا ہے کہ جبرت کے بعد کفار مکہ نے مدینہ پر جملہ کر دیا تھا تا کہ مسلمانوں کا خاتمہ کر کے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اسلام کانام تک مٹادیا جائے ، اور جنگ بدر کے اصل اسباب و محر کات کا بعد سے کے بعد سے کیا بعد دیگرے مسلمان کی جازتی ہوئی جازتی قافلوں کولوٹے کی کوششیں کی جارتی تھیں۔ بعد دیگرے مسلمان کی سال سے مسلمانوں کی جانب سے قریش مکہ کے تجارتی قافلوں کولوٹے کی کوششیں کی جارتی تا قریش کیں ؟ اور لوٹ مارکی انہی کوششوں کے نتیج میں بالآخر جنگ بدر کا میدان کارزار گرم ہوا۔

·

مسلمانوں نے رضاکارانہ طور پر اپنی مرضی سے مکہ سے یٹر بہجرت کی، کیونکہ پیغیبر اسلام کی 13 سالہ شب وروز کو ششوں سے صرف 83 افراد شمع اسلام کے پروانے بن پائے تھے، پیغیبر اسلام مایوس ہو چکے تھے کہ مکہ کے مزیدلوگ ان کی دعوت پر کان دھریں گے، نیز خدیجہ اور ابوطالب کے انتقال کے باعث پیغیبر اسلام کی پشت پناہی کرنے والا کوئی مضبوط سہارا بھی اب میسر نہ تھا، اس لئے اب مکہ کو خیر باد کہنے میں ہی عافیت تھی۔ سر دارانِ قریش نے مسلمانوں سے ہر گز مطالبہ نہیں کیا تھا کہ مسلمان مکہ چھوڑ کر کسی اور علاقے کی طرف منتقل ہو جائیں، بلکہ سر داران قریش نے پوری کوشش کی مسلمان مکہ چھوڑ کر نا جائیں، اس لئے جس کا جس پر بس چل سکااسے ہجرت سے روکنے کی اپنی بھر پور کوشش بھی کی۔ اس بات کی تصدیق کیلئے سیرت کی اولین کتابوں کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے، میں طوالت کے اندیشے کے باعث اسے ذکر نہیں کر رہا۔

مسلمانوں کے بیڑ بہجرت کر جانے کے بعد مسلمان مؤرخ یہ تو لکھتے ہیں کہ ہجرت کے بعد بھی کفار مکہ نے مسلمانوں کا پیچھانہ چھوڑااور مدینہ میں بھی انہیں نقصان پہنچانے کے در پے رہے ، لیکن کوئی ایک واقعہ بیان کرنے سے قاصر ہیں کہ ہجرت کے بعد کفار مکہ کی جانب سے مسلمانوں کے خلاف کوئی ایک جارحانہ کاروائی سر انجام دی ہو!!! ہی ہاں کفار مکہ کی جانب سے مسلمانوں کے خلاف ہجرت کے بعد کفار مکہ کی جانب کے خلاف ہجرت کے بعد کفار مکہ کی جانب سے کوئی ایک ایسانعل مل جائے جس کی بنیاد پر یہ کہا جاسکتا ہو کہ کفار مکہ نے ہجرت کے بعد بھی مسلمانوں کے خلاف اپنی ریشہ دوانیوں کا سلسلہ جاری رکھا، اور انہیں مدینہ میں بھی سکون کا سانس نہ لینے دیا، لیکن مجھے اسلامی تاریخ کے مصادر میں سے کوئی ایک ایساند جاری رکھا، اور انہیں مدینہ میں بھی سکون کا سانس نہ لینے دیا، لیکن مجھے اسلامی تاریخ کے مصادر میں سے کوئی ایک ایساند جاری رکھا، اور انہیں مدینہ میں بھی سکون کا سانس نہ لینے دیا، لیکن مجھے اسلامی تاریخ کے مصادر میں سے کوئی ایک ایسانہ و

ہجرت کے بعد مسلمانوں اور کفارِ مکہ میں باہمی رابطہ ختم ہو گیا۔ مسلمان مکہ سے تقریباڈھائی سومیل دور مدینہ ہجرت کر گئے۔
مسلمانوں کو انصار کی شکل میں نئے ہمدر داور حمایتی دستیاب ہو گئے اور ایک محفوظ جائے پناہ دستیاب ہو گئی جہاں مسلمانوں پر
عرصۂ حیات ننگ کرنے والا کوئی نہ تھا۔ اب کفار مکہ اور مہاجرین مدینہ کے در میان امن قائم ہو جاناچاہئے تھا۔ اور لکم دینکم ولی
دین کے اصول پر کاربندر ہناچاہئے تھا، فریقین کو ایک دو سرے کے حال پر چھوڑ دیناچاہئے تھا۔ غیر جانبدارانہ رائے تو یہی ہوئی
چاہئے تھا کہ ہجرت کے بعد جس نے بھی نقص امن اور زیادتی کی طرف پہلا قدم اٹھایا اسے ہی قصور وار تھہر ایا جائے۔خواہ وہ
کفار مکہ ہوں یا مسلمانان مدینہ۔

اس کے برعکس ججرت کے بعد وہی مظلوم ، مسکین ، بے یار ومد دگار مسلمان ایک نئے رنگ وروپ میں نظر آتے ہیں ، امن و سلامتی کے داعی ، ظلم کی مخالفت پر کمربستہ مسلمان اب تمام تراخلا قیات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے ایک نئے رنگ وروپ میں نظر آتے ہیں۔ قریش کے تجارتی قافلے شام کی طرف جانے والی اسی تجارتی شاہر اہ پر آمد ورفت رکھتے تھے جسے قر آن لایلاف قریش بایلاقھم رحلۃ الشاء والصیف (سورۃ قریش) کہہ کر اس تجارتی شاہر اہ کے پر امن ہونے کو قریش پر اللہ کے احسان کے طور پر ذکر کر تاہے، لیکن اب رسول اللہ بذات خود قر آن کے احسان کو حرفِ غلط ثابت کرنے کیلئے میدان عمل میں اترتے ہیں۔ شجاعت اور بسالت کا تقاضا توبہ تھا کہ اگر کفار مکہ سے کوئی انتقام لینا مقصود تھاتو کفار مکہ سے اعلان جنگ کرتے ہوئے مکہ پر حملہ کیا جاتا، لیکن یہاں دنیاد بھتی ہے کہ اللہ کی رسالت کے ایک ملہ علی، اپنے دین کی و سعت کیلئے ایک انو کھاراستہ اختیار کرتے ہوئے، ایک پر امن شارع تجارت کو میدان جنگ میں تبدیل کرنے کے درپے ہوتے ہیں۔ تمام مہذب اقوام تجارتی شاہر اہوں کو محفوظ بنانا اپنااخلاقی فریضہ سبجتی ہیں، کیونکہ ایس شاہر اہوں سے انسانی ضروریات وابستہ ہوتی ہیں، لیکن اب الیک صورت حال میں کیا کہا جائے جب یہ سب کچھ اخلاقیات کے نام پر ہی برپا کیا جارہا ہو، اور یہ کارنامہ سر انجام دینے والا بھی کوئی اور نہیں بلکہ دنیا کے نظام کی" اصلاح "کیلئے مامور من اللہ ہونے کادعو کی کرنے والی ذات خود ہو۔ صاف معلوم ہو تاہے کہ ججرت کا اصل مقصد مسلمانوں کیلئے پر امن خطے کا حصول نہیں بلکہ مکہ پر حملہ آور ہونے کیلئے ایک محفوظ چھاؤنی کا حصول تھا۔ رسول اللہ نے جہالت کے سرپر قائم اس دور کے قبائلی نظام کو ختم کرنے کے بجائے، اس جاہلانہ نظام کو اپنے مقاصد کے حصول کیلئے استعمال کرنے کا فیصلہ کیا۔

محدثین، سیرت نگار، اور مؤرخین اسلام، غزوہ بدرسے قبل کل آٹھ مہمات کا ذکر کرتے ہیں، میں اختصار کے ساتھ ان کا یہال ذکر کر رہاہوں، یہ آٹھ جنگی مہمات اس بات کا پول بہت طرح کھول کرر کھ دیتی ہیں کہ غزوہ بدر کے اصل محرّ کات اور اسباب کیا تھے۔ مسلمان محققین کو چیلنج ہے کہ ان آٹھ مہمات سے قبل، کفار مکہ کی طرف سے کسی ایک اشتعال انگیز مسلح مہم کا ذکر این ہی کتابوں سے نکال کر دکھا دیں، تا کہ مسلمانوں کا یہ دعویٰ سچا ثابت ہوسکے کہ ہجرت کے بعد کفار مکہ نے مدینہ میں بھی مسلمانوں کو سکھ کاسانس لینے نہ دیا، اور بیہ کہ غزوہ بدر دفاعی جنگ تھی نا کہ اقدامی۔

(نوٹ: جہاں جہاں بھی تجارتی قافلوں کے ''لوٹے''کا ذکرہے ،لوٹے کالفظ میں نے اپنی جانب سے شامل نہیں کیاہے ، بلکہ مسلمانوں کی مقدس کتابوں میں بھی ان مقامات پریہی لوٹے کالفظ ہی استعال ہواہے۔)

#### 1-سرية حمزه

رسول اللہ نے سب سے پہلے ہجرت کے سات مہینے بعدر مضان المبارک<u>ا جو میں تیس مہاجرین کی جمیعت کو حضرت حمزہ کی</u> سر کر دگی میں سیف البحر کی طرف واپس آرہا تسرکر دگی میں شام سے مکہ کی طرف واپس آرہا تضااس کا تعاقب کریں۔ ہجرت کے بعدیہ پہلا سریہ تھا، اس سریہ کیلئے رسول اللہ نے با قاعدہ ایک پرچم بناکر حضرت حمزہ کے حوالے کیاتھا، جسے اسلام کاسب سے پہلا پرچم قرار دیاجا تا ہے۔ جب حضرت حمزہ سیف البحر پہنچے اور قافلے پرحملہ آور ہوناچاہا

·

تو مجدی بن عمر وجہنی نے در میان میں پڑ کر پچ بجپاؤ کر ایااور لڑائی کی نوبت نہ آنے دی،اس طرح ابوجہل قافلہ لے کر مکہ روانہ ہوااور حضرت حمزہ کو خالی ہاتھ مدینۂ واپس لوٹمایڑا۔

2-سريهٔ عبيده بن حارث

ہجرت کے آٹھ ماہ بعد ماہ شوال 1 ہے میں رسول اللہ نے مہاجرین کے ساٹھ یااسی سواروں پر عبیدہ بن حارث کو امیر بناکر رائغ کے مقام کی طرف روانہ کیا، وہاں پہنچ کر قریش کے قافلے سے مڈ بھیڑ ہوئی جو دوسو کی جمعیت پر مشتمل تھا، اس بار بھی لڑائی کی نوبت تونہ آسکی البتہ سعد بن ابی و قاص نے ایک تیر چلایا، یہ پہلا تیر قرار دیاجا تاہے جو اسلام میں چلایا گیا۔ جس کا اعزاز بھی ایک "مظلوم مسلمان "کو حاصل ہو تاہے۔ افسوس اوّلین جارجیت کا یہ اعزاز بھی کسی کا فر کونصیب نہ ہوسکا۔

3- سريهٔ سعد بن ابي و قاص

پھر ماہ ذی قعدہ (واضح رہے کہ ذی قعدہ کے مہینے کا شار "اشہر حرم" میں ہو تاہے، جن میں اسلامی تعلیمات کے مطابق بھی جنگ کی ممانعت ہے ) میں بیس مہاجرین پر مشتمل ایک مہم سعد ابن ابی و قاص کی سر کر دگی میں مقام خرّار کی طرف روانہ کی۔ یہ لوگ دن میں تو حج پ جاتے اور رات میں قافلہ کو تلاش کرتے، خرّار پہنچ کر معلوم ہوا کہ قریش کا قافلہ تو نکل چکاہے، اس لئے ناکام ونامر اد مدینہ واپس لوٹنا پڑا۔

4-غزوه ابواء

عام طور پر مسلمانوں کو یہی معلوم ہو تاہے کہ غزوہ بدروہ پہلا غزوہ تھا جس میں رسول اللہ نے خود شرکت کی تھی، لیکن سیرت کی تمام تر معتبر کتابوں کے مطابق غزوہ ابواء کورسول اللہ کا پہلا غزوہ ہونے کا شرف واعز از حاصل ہے، صفر ہے میں ساٹھ مہاجرین کے ہمراہ قریش کے ایک قافلے کی آمد کی خبر پاکررسول اللہ اسے لوٹے کی غرض سے روانہ ہوئے، افسوس جب آپ ابواء پہنچے تو قریش کا قافلہ نکل چکا تھا۔ اس لئے مال غنیمت حاصل کئے بغیر ہی مدینہ واپس لوٹنا پڑا۔ اسی غزوہ کو غزوہ و ڈان بھی کہا جاتا ہے، کیونکہ ابواء اور و ڈان قریب قریب مقام ہیں، جن کے در میان چھ میل کا فاصلہ ہے۔ یہ مہم پندرہ روز پر مشمل تھی۔ حاتا ہے، کیونکہ ابواء اور و ڈان قریب قریب مقام ہیں، جن کے در میان چھ میل کا فاصلہ ہے۔ یہ مہم پندرہ روز پر مشمل تھی۔ حاتا ہے کو وہ وہ لواط

ا گلے ماہ یعنی رہیج الاول آجے رسول اللہ کو پھروحی کے ذریعے اطلاع ملی کہ قریش کا ایک تجارتی قافلہ مکہ جارہا ہے، اس لئے آپ دو سوکالشکر لے کر اس قافلے میں ڈھائی ہز اراونٹ تھے، سوکالشکر لے کر اس قافلے میں ڈھائی ہز اراونٹ تھے، اور امیہ بن خلف اس قافلے میں موجود تھے، قافلے کے کل شرکاء کی تعداد سوتھی، بواط پہنچ کر معلوم ہوا کہ قافلہ تورسول اللہ کے بواط پہنچنے سے پہلے ہی وہاں سے آگے روانہ ہو چکا ہے، اس لئے بغیر جدال وقال واپس مدینہ لوٹنا پڑا۔

6-غزوه عشيره

جمادی الاولیٰ کا بیم میں آپ نے دوسومہاجرین کولے کر قریش کے قافلہ پر حملہ کرنے کیلئے عُشَیرہ کی طرف خروج کیا،جوینبوع کے قریب ہے،اس مہم میں تیس اونٹ ہمراہ تھے،اس بارپھر حسب سابق رسول اللہ کے ہدف تک پہنچنے سے پہلے ہی کئی روز پیشتر قافلہ آگے نکل چکاتھا،چنانچہ مشیت ایز دی کے خلاف بغیر مال غنیمت حاصل کئے مدینہ واپس لوٹ آنا پڑا۔ 7-غزوہ سفوان (غزوہ بدر صغریٰ بابدر اولیٰ)

غزوہ عثیرہ سے واپی کے بعد تقریباً وس روزر سول اللہ نے مدینہ میں گزارے ہوں گے کہ گرزین جابر فہری نے مدینہ سے باہر ایک چراہ گاہ پر حملہ کیا اور اونٹ اور بکریاں لوٹ کر لے گیا۔ رسول اللہ یہ خبر سن کر اس کے تعاقب میں روانہ ہوئے اور مقام سفوان تک گئے، مگر آپ کے اس مقام تک پہنچنے سے پہلے ہی کر زیباں سے نکل چکا تھا، اس لئے مدینہ واپس لوٹے ہی بنی۔ سفوان نامی یہ مقام بدر کے قریب ایک جگہ ہے، اس لئے اس غزوہ کو بدر اولی یابدر صغری بھی کہتے ہیں۔
گرزین جابر فہری کی جانب سے مدینہ کی چراہ گاہ پر حملہ ایک واحد مہم ہے جس کے بارے کہا جاسکتا ہے کہ کفار مکہ کی جانب سے مدینہ کے خلاف رونماہوئی، لیکن اول تو یہ اہل مکہ کی قیادت کی طرف سے با قاعدہ کوئی مہم نہیں تھی، دوسری بات یہ کہ گرزین جابر فہری، مسلمانوں کی جانب سے قریش کے قافوں کا تعاقب جاری رکھا گیا تو قریش بھی مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کا حق رکھتے ہیں۔ ڈرانے کی کو شش کی کہ اگر قریش کے قافوں کا تعاقب جاری رکھا گیا تو قریش بھی مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کا حق رکھتے ہیں۔ زیادہ سے زیادہ اسے گرزین جابر فہری کا غضے میں ذاتی اور انفرادی فعل قرار دیا جاسکتا ہے، اس سے زائد کچھ اور نہیں۔

### 8- سريهُ عبد الله بن جحش

اس غزوہ کی تفصیل میری گذشتہ تحریر قرآن میں انسانی تصرف کی نشاندہی میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے، اختصار کے ساتھ ذکر ہے کہ غزوہ سفوان سے واپی پر ماہ رجب 2 بجری میں رسول اللہ نے عبداللہ بن بحش کو گیارہ مہاجرین کے ہمراہ مقام نخلہ کی طرف روانہ کیا، پیر رجب کا مہینہ بھی "اشہر حرم" یعنی حرمت والے مہینوں میں شار ہو تا ہے جس میں جنگ کی سخت ممانعت ہے، روانگی کے وقت عبداللہ بن جمش کور سول اللہ نے ایک خط دیا اور کہا کہ دودن کی مسافت طے کرنے بعد اسے کھول کر دیکھنا۔ چنانچہ دوروز کا فاصلہ طے کرنے بعد اسے کھول کر دیکھنا ویانچہ دوروز کا فاصلہ طے کرنے کے بعد خط کھول کر دیکھاتو لکھا تھا"کہ اور طاکف کے در میان مقام نخلہ پر اترو، وہاں سے قریش کا ایک تجارتی قافلہ گذرنے والا ہے، اس قافلے کی خبر گیری رکھو، اور اس قافلے کی خبر وں سے مطلع کرتے رہو"عبداللہ بن جمش نے خط پڑھ کر اپنے ساتھیوں سے کہا جس کو شہادت عزیز ہووہ میرے ساتھ چلے، اور سب نے ان کے ساتھ جانا قبول کر لیا۔ جب قریش کا تجارتی قافلہ اس مقام سے گذراتو حرمت کا مہینہ ہونے کے باوجو دواقد بن عبداللہ تمیمی نے قافلہ کے سر دار عمرو بن الحضر می کے ایک تیر مارا جس سے وہ مرگیا، اس کے مرتے ہی قافلے والے پریشان ہو کر بھاگ اسٹھے اور سر دار عمرو بن الحضر می کے ایک تیر مارا جس سے وہ مرگیا، اس کے مرتے ہی قافلے والے پریشان ہو کر بھاگ اسٹھے اور

مسلمانوں نے قافلے کے تمام مال واسباب پر قبضہ کرلیا،اور اہل قافلہ میں سے عثمان بن عبد اللہ اور تھم بن کیسان کو گر فتار کرلیا۔
عبد اللہ بن جحش نے اس مال غنیمت کو پانچ حصول میں تقسیم کیا، چار حصے غانمین کو دیئے اور ایک حصہ (خمس)ر سول اللہ کیلئے
ر کھا۔ ابن ہشام کہتے ہیں کہ:" یہ پہلی غنیمت تھی جو مسلمانوں کے ہاتھ آئی اور عمرو بن حضر می پہلا شخص تھا جو مسلمانوں کے ہاتھ
سے قتل ہوا۔ اور عثمان بن عبد اللہ اور تھم بن کیسان پہلے قیدی تھے جو مسلمانوں نے گر فتار کئے" ابن ہشام کے الفاظ پر غور کر
لیجئے اور پھر فیصلہ کیجئے کہ جار حیت میں پہل کس نے گی۔

قار ئین کرام آپ نے ملاحظہ کیا کہ ہجرت کے بعد پیٹیبر اسلام نے مسلسل قریش کے تجارتی قافلوں کا تعاقب کر کے انہیں ہر اسال کیا، جب کہ اس دوران سوائے کر زبن جابر فہری والے انفرادی واقعہ کے قریش مکہ کی طرف سے مدینہ کے مسلمانوں کے خلاف کسی بھی قشم کی کوئی مسلح مہم جوئی نہیں کی گئی، اور کسی بھی قشم کی اشتعال انگیزی سے اجتناب برتا گیا، اس تمام تر تفصیل کو جاننے کے بعد مسلمان کس طرح یہ دعویٰ کر سکتے ہیں کہ اہل مکہ نے مدینہ کے مسلمانوں کا جینا حرام کر رکھا تھا، اور مسلمانوں کی تمام تر مہمات دراصل "وفاعی"نوعیت کی تھیں۔

اب غزوۂ بدر کی حقیقت بھی جان لیجئے تا کہ یہ واضح ہو کہ جنگ بدر مسلمانوں کی طرف سے اہل مکہ کی جارحیت کے مقابلے کیلئے کوئی" د فاعی"اقدام تھایا مسلمانوں کی جانب سے اہل مکہ کے خلاف خالصتاً جار حانہ جہادی کارروائی تھی۔

غزوه بدر

## ابن اسحاق كهتي بين:

"پھر یہ خبر رسول اللہ کے گوش گذار ہوئی کہ ابوسفیان ملک شام سے قریش کا بہت بڑا قافلہ لے کر آرہاہے، جس میں قریش کا بہت کثیر مال تجارت ہے اور تیس یا چالیس قریش کے آدمی ہیں ........ جب رسول اللہ نے ابوسفیان کے شام سے آنے کی خبر سنی تو مسلمانوں سے فرمایا کہ قریش کا قافلہ ملک شام سے بہت سے مال کے ساتھ آرہاہے تم اس سے جنگ کے واسطے چلو کہ خدا ان کامال تم کو دلوا دے ....... ابوسفیان جب مدینہ کے قریب پہنچاتو ہر ایک آتے جاتے شخص سے رسول اللہ کا حال دریافت کرتا تھا، کیونکہ اس کو رسول کریم کی طرف سے فکر لگا ہوا تھا۔ چنانچہ ایک شخص سے اس کو خبر پہنچی کہ آپ صلعم نے اس قافلے کی دعوت دی ہے۔ چنانچہ اسی وقت اس نے ضمضم بن عمر و غفاری کو پچھ مز دوری دے کر مکہ روانہ کیا تاکہ قریش کو بہت جلد اپنے قافلے کی حفاظت اور حمایت کیلئے بھیج دے۔ چنانچہ ضمضم بن عمر و فورا آنہایت سرعت کے ساتھ مکہ کو روانہ ہوا۔ " سے ضمضم بن عمر و خفاری ابوسفیان کا فرستادہ آیا تھا (یعنی مکہ پہنچ) اور اس نے غل مجایا تھا اور اپنے اونٹ کا کجاوہ الٹا

.

کرکے اور کر تابچاڑکے کہہ رہاتھا: "اے گروہ قریش!اللطبیمۃ اللطبیمۃ تمہارے مال ابوسفیان کے ساتھ ہیں اور محمد نے ان کے لوٹنے کا ارادہ کیاہے، تم جلد ابوسفیان کی مد د کو پہنچو"

ابن اسحاق کی اس عبارت سے کئی باتیں بالکل واضح ہو جاتی ہیں کہ:

1 – غزوہ بدر کااصل سبب مسلمانوں کی طرف سے قریش کے تجارتی قافلے کولوٹنے کی منصوبہ بندی تھا،نا کہ قریش مکہ کی طرف سے مسلمانوں کے خلاف کسی قشم کی کوئی عسکری کارروائی۔

2-مسلمان بڑے کر وفر سے کہتے ہیں کہ 313 نے 1000 کو شکست دی، مزید تفصیل آگے بیان کروں گا، یہاں یہ جان لیس کہ یہ 313 اسلامیں جارتی قافلے کولوٹنے کیلئے نکلے تھے، نا کہ کسی عسکری قوت کے خلاف۔وہ تو نکہ ابوسفیان اپنا تجارتی قافلے اپنی دانشمندی سے بچا کر مکہ تک پہنچنے میں کامیاب ہو گیاور نہ ان 313 کا اصل منصوبہ تو تیس یا چالیس لوگوں پر مشتمل تجارتی قافلے پر شب خون مارنا تھا۔

3-رسول الله کابیہ فرمان ''تم اس سے جنگ کے واسطے چلو کہ خداان کامال تم کو دلواد ہے ''غزوہ بدر کے تمام اغراض ومقاصد بہت اچھی طرح بیان کر دیتا ہے کہ ط

غنيمت تقامقصود ومطلوب مومن

ناشوق شهادت، ناخوفِ جگ بنسائی

4- قریش مکہ ، ضمضم بن عمروغفاری کی اطلاع پر اپنے اموال بچانے اور ابوسفیان کی مد دکیلئے مکہ سے روانہ ہوتے تھے نا کہ مدینہ پر پلغار کرنے کیلئے۔ جبکہ مسلمانوں کی طرف سے بیہ جھوٹا پر و پیگنڈ اکیا جاتا ہے کہ قریش مکہ بر اہراست مدینہ پر حملہ آور ہونے کے ارادے سے مکہ سے روانہ ہوئے تھے۔

## ابن ہشام کہتے ہیں کہ:

"پھر آپ صلعم نے سب کی طرف مخاطب ہو کر فرمایا کہ اے لوگو! جس کی رائے ہووہ بیان کرو،اور اس سے آپ کامنشاُ انصار ک رائے لینا تھا...... حضور اکرم کو بیہ اندیشہ تھا کہ انصار شائد میر کی اس مد د پر کفایت کریں گے کہ جو دشمن میرے اوپر مدینہ میں چڑھ کر آئے اس سے مجھے بچائیں اور جب میں اپنے دشمنوں پر حملہ کرنے کیلئے نکلوں تو بیہ اس میں شریک نہ ہوں "۔

یہاں دیکھ لیں خو در سول اللہ دشمن پر حملہ آور ہونے کا ذکر کررہے ہیں، ناکہ کسی قشم کے دفاع کا۔ نیزر سول اللہ کویہ اندیشہ تھا کہ انصار نے تواس بات پر بیعت کی تھی کہ اگر دشمن مدینہ پرچڑھ آئے گاتب رسول اللہ کی حفاظت کریں گے، لیکن یہاں تو غزوهٔ بدر کی بابت ایک جار حانه اقدام ہونے میں کسی قسم کاشک وشبہہ باقی رہ جاتا ہے؟

### ابن اسحاق کہتے ہیں کہ:

"جب ابوسفیان اپنے قافلے کولے کر نکل گیا اور اس کو یقین ہو گیا کہ اب میں غازیان اسلام کی دست بر دسے نج گیا، اس نے قریش کو کہلا بھیجا کہ جس قافلے کی مخالفت اور حمایت کے واسطے تم آئے تھے وہ قافلہ اب دشمن کی زدسے محفوظ نکل گیا۔ لہذا تم بھی واپس کمے چلے جاؤ، ابو جہل نے کہا"ہم ابھی مکہ نہ جائیں گے ،ہم بدر میں چل کرخوب اونٹ ذرج کریں گے اور تین روز وہال رہ کرخوب کھانے کھائیں گے ،اور شر ابیں اڑائیں گے ،اور ناچ رنگ دیکھیں گے تا کہ ہمارے اس کر"و فر" کے ساتھ آنے کو دیکھ کر تمام عرب ہم سے خوف کریں اور جانیں کہ ہال قریش ایسے ہیں "کیونکہ ان دنوں میں میں بدر کے میدان میں بازار لگتا تھا اور عرب کے ہر ایک شہر کے لوگ یہاں آکر جمع ہوتے تھے اور خرید و فروخت کرتے تھے۔"

ابن اسحاق کے اس بیان سے مزید اس امرکی تائید ہوتی ہے کہ قریش مکہ کا جنگ وجد ال کا قطعاً کوئی ارادہ نہیں تھا، ابوسفیان نے خود پیغام بھیجا کہ قافلہ بحفاظت مدینہ پہنچ گیاہے اس لئے واپس آ جاؤ، اور عمر و بن ہشام (ابوجہل) کابدر جانے کا مقصد صرف بدرکے بازار میں شرکت اور ناؤونوش کی محفلیں منعقد کرنا تھا، تاکہ قریش کی دھاک باقی عرب پر جم جائے، ناکہ جنگ کے ارادے سے بدر کا قصد کیا تھا۔

#### ڈھول کا بول

ابو جہل کی ہے گفتگوسن کراخنس بن شریق بن عمر و بن وہب ثقفی نے جو بنی زہرہ کا حلیف تھا مقام حجفہ میں اپنی قوم سے کہا کہ اے بنی زہرہ اللہ تعالی نے تمہارے مال اور تمہارے آدمی لیعنی مخر مہ بن نوفل کو جو ابوسفیان کے ساتھ تھا نجات دے دی، اب تہہیں کیا ضروری ہے کہ تم خوا مخواہ پریشان ہو، جس کام کی خاطر تم آئے تھے، وہ کام ہو گیا، میرے نزدیک یہی مناسب ہے کہ تم اس (ابوجہل) کے کہنے میں نہ آؤاور اپنے گھر کو چل دو، چنانچہ بنو زہرہ کے تمام لوگ اور بنی عدی بن کعب کے سب لوگ مکہ کو واپس موگئے، بدر میں ان میں سے ایک بھی شریک نہ ہوا۔ اسی طرح طالب بن ابی طالب بھی چند لوگوں ساتھ مکہ کو واپس ہوگئے، کیونکہ قریش نے ان سے کہا تھا کہ اے بنی ہاشم! اگر چہ تم ہمارے ساتھ چلے آئے ہو گر تمہارا دل محمہ ہی کی طرف ہے۔ ہو گئے، کیونکہ قریش بدر کی طرف ہوئے۔

سیرت ابن ہشام کی مذکورہ بالاعبارت کی روشنی میں خود فیصلہ سیجئے کہ مسلمانوں کی طرف سے کس قدر شدّو مدّ سے بیہ کہاجا تا ہے کہ قریش مکہ کے ایک ہز ار (ایک اور قول کے مطابق 900) کے مقابلے میں مسلمان محض 313 تھے، لیکن بیربیان نہیں کیا

جاتا کہ جنگ سے قبل ہی قریش کے قافلے سے بنوز ہرہ،اور بن عدی بن کعب کے تمام لوگ،اور طالب بن ابی طالب اپنے ساتھیوں ہمراہ جنگ سے قبل ہی مکہ واپس لوٹ گئے تھے،اب ابن ہشام نے ان واپس لوٹ جانے والوں کی تعداد تو ذکر نہیں کی، (طبقات ابن سعد میں بنوز ہرہ کے افراد کی تعداد ایک سو تا تین سوذکر کی گئی ہے،اسی طرح بنوعدی بن کعب کی تعداد بھی قیاس کی جاسکتی ہے)لیکن بنوز ہرہ اور بنوعدی بن کعب کے تمام لوگوں کی واپس کے ذکر سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ بیہ گنتی کے چندا فراد تو نہیں ہوسکتے، جیسا کہ طالب بن ابی طالب کے ساتھ کے ساتھ یوں کیلئے" چندا فراد "کاذکر کیا۔اس لئے دیانت کا تقاضا یہی ہے کہ اس جنگ کو ایک ہز ارزیا 900) بمقابلہ 31 قرار نہ دیا جائے، زیادہ سے زیادہ بیہ کہا جاسکتا ہے کہ قریش مکہ کی تعداد مسلمانوں کے برابریاڈیٹ ھائن یادہ ہوگی۔ نیز مسلمانوں کو تو کم از کم غزوہ بدر کو 313 بمقابلہ ایک ہز ارنہیں کہنا چاہئے کیونکہ مسلمانوں کے عقیدے کے مطابق غزوہ بدر میں پانچ ہز ار فرشتے بھی مسلمانوں کی جانب سے شریک قبال تھے۔

# مكالمه علم و عقيره

مسلم:تم خدا کو نہیں مانتے؟

ملحد: نهيس ميں خدا كو نهيس مانتا!

مسلم: تعجب ہے، کیسے کوئی خداکا انکار کر سکتاہے۔

ملحد:جوچیز وجو در گھتی ہے وہ اپناوجو دخو د منواسکتی ہے ، اگر خداموجو دہو تاتواپناوجو دخو د منواسکتا تھا،اور مجھے اسے ماننے میں کوئی عار نہ ہوتا۔

مسلم: عجیب آدمی ہو، خود ہی کہتے ہو خدا اپناوجود خود منواسکتا ہے، اور وہ منواتا کبھی ہے، پھر کبھی تم اس کا انکار کرتے ہو۔
ملحہ: دیکھو! نے یہ کہاہے کہ ''اگر خدا موجود ہو تا تو اپناوجود کبھی منواسکتا تھا''میرے خدا کو نامنے اور تمہارے خدا کو مانے میں
فرق یہ ہے تہہیں کو کی بات بطور عقیدہ بتائی جاتی ہے تو تم اس پر فوراً یقین کر لیتے ہو کہ یہ تو عقیدے کامسکہ ہے، اور تمہاری دینی
تریبت میں یہ بات شامل ہے کہ عقیدے کے بارے میں سوال کرنا، غور و فکر کرنا اور اسے کسی عقلی معیار پر پر کھنا شجر ممنوعہ ہے،
اس لئے تم عقیدہ کے مانے والے ہو، تمہیں ہوش سنجالتے ہی یہ بتایا گیا کہ خداہے، اور تم نے اسے مان لیا، کبھی اس پر شک
نہیں کیا، کبھی دوسرے پہلو پر غور و فکر ہی نہیں کیا کہ سچائی تمہارے عقیدے کے بر عکس بھی ہو سکتی ہے۔
مسلم: تو تم عقیدے کو نہیں مانے ہو؟
مسلم: تو تم عقیدے کو نہیں مانے۔

.

ملحد: میں علم کو مانتا ہوں۔ جو بات معلوم ہو سکے میں اسے مانتا نہیں بلکہ اسے جانتا ہوں۔ ماننے اور جاننے میں یہی فرق ہے، یہی فرق ہے عقیدے اور علم میں۔

مسلم: دنیامیں بہت سی چیزیں ہوں گی جو تم نے خود نہیں دیکھی ہوں گی مگر تم اسے مانتے ہو، پھریہ جانناکیسے ہوا؟ میرے دوست تم بھی عقیدہ پرست ہو، تم بھی باتوں کومانتے ہو، اور جانے بغیران پریقین بھی رکھتے ہو۔ تم میں اور مجھ میں کوئی فرق نہیں ہے، تم صرف باتوں کو گھمانا جانتے ہو۔

ملحد:ایسانہیں ہے،میں عقیدہ نہیں علم پریقین رکھتا ہوں۔

مسلم: اچھاا یک بات بتاؤ؟ تم خدا پر تو یقین نہیں رکھتے ، لیکن کیاتم ایٹم پر یقین رکھتے ہو؟

ملحد: ہاں رکھتا ہوں۔

مسلم: تو پھر توتم ایٹم میں موجو د الیکٹر ان، پروٹان پر بھی یقین رکھتے ہوگے؟

ملحد: ہاں رکھتا ہوں

مسلم: کیاتم نے کبھی اپنی آنکھوں سے ایٹم کو دیکھا ہے۔ تم نے خو د کبھی الیکٹر ان یا پروٹان کامشاہدہ کیا ہے؟
ملحہ: نہیں میں نے کبھی ایک سنگل ایٹم کو اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھا اور نہ ہی کبھی الیکٹر ان اور پروٹان کامشاہدہ کیا ہے۔
مسلم: توبس پھر یہ بات ثابت ہوگئ کہ تم ایٹم اور الیکٹر ان اور پروٹان کو صرف عقیدہ کی بنیاد پرمانتے ہو، نہ خو د کبھی دیکھا، نہ
مشاہدہ کیا، نہ کبھی ان کے وجو دپرشک کیا، نہ کبھی تحقیق، کی، نہ کبھی چھان پھٹک کرنے کی کوشش کی۔ ہاہا ہاہاتم تو چاروں شانے
چت ہوگئے ہو۔

ملحہ: دیکھوجب میں یہ کہتاہوں کہ میں ایٹم کے وجود کے پر یقین رکھتاہوں اور الیکٹر ان اور پروٹان کے وجود کا قائل ہوں اگر چہ میں نے اپنی زندگی میں بھی ان کامشاہدہ نہ کیا ہو تواس کامطلب یہ نہیں کہ یہ عناصر بھی انسانی مشاہدے میں نہیں ہو سکتا بلکہ اس انسان نے ان کامشاہدہ کیا ہے اپنے حواس خمسہ سے انہیں محسوس کیا ہے۔ ایٹم کامشاہدہ عام حالات میں نہیں ہو سکتا بلکہ اس کیلئے ایک لیبارٹری کی ضرورت ہوتی ہے، پچھ آلات کی ضرورت ہوتی ہے جن کے بغیر ایٹم اور اسکے اجزاء کامشاہدہ نہیں کیا جا سکتا۔ جن انسانوں کو یہ سہولیات دستیاب ہیں انہوں نے بلاشبہ یہ مشاہدہ کیا ہے۔ توسائنسد انوں نے بنفس نفیس یہ مشاہدہ کرنے کے بعد ہمیں بتایا کہ ایٹم کی ساخت کیسی ہوتی ہے۔ تو چو نکہ ایٹم اور اس کی ساخت کاعلم مجھ تک ایک ایسے معتبر ذریعے سے پہنچا ہے جسے جھلا یا نہیں جاسکتا اس لئے میرے پاس کوئی اور اختیار موجود ہی نہیں ہے۔

مسلم: ایک منٹ! ایک منٹ! بس بہیں رک جاؤا بھی انجی تم نے کہاتم نے خود کبھی ایٹم اور اس کے اجزاء کامشاہدہ نہیں کیا تنہمیں سائنس دانوں کے ذریعے معلوم ہوا جنہوں نے ایٹم اور اسکے اجزاء کابذات خود مشاہدہ کیاا نہوں نے اپناعلم تم تک منتقل

کیااور تمہیں بیہ حقیقت معلوم ہو گئی کہ ایٹم اور اسکے اجزاءوجو در کھتے ہیں ، یعنی ایک معتبر ذریعہ سے تمہیں بیہ علم حاصل ہوااور تم اس پر یقین کرنے پر مجبور ہو گئے۔ ہم بھی تو یہی کہتے ہیں کہ ہمارے پاس ایک سیانبی آیاجس نے جبر ائیل کامشاہدہ اپنی آئکھوں سے کیا، جو فرشتوں اور جنات کو دیکھنے کی قدرت رکھتا ہے، جسے اللّٰہ نے جنت و دوزخ کی سیر کر ائی، بل صراط کامشاہدہ کرایا، پچھلے گذرے ہوئے انبیاء سے ملاقات کر ائی،سابقہ کتابیں اپنی آئکھوں سے دیکھیں،اور پھریہی ساری ہاتیں ہمیں بتائیں، توتمهارااس سائنسدان کی بات پریقین کرنااور میر ااینے پیغمبر کی بات پریقین کرناایک ہی بات توہے، تم بھی سائنسدان کی بتائی ہوئی بات پریقین رکھتے ہواور میں بھی اپنے پیغیبر کی بتائی ہوئی بات پریقین رکھتا ہوں، جیسے تم ایٹم اور اسکے اجزاء کے وجو دیر بن د کھیے سائنسد انول پر بھروسہ اور اعتاد رکھتے ہوئے یقین رکھتے ہوا یہے ہی میں بھی اپنے پیغیبر کی ذات پر بھروسہ اور اعتاد رکھتے ہوئے اللہ، فرشتے،انبیاء،الہامی کتابیوں،جنت دوزخ، بل صراط،لوح محفوظ،اور جنات پریقین رکھتاہوں۔اب توتم اینے ہی بیان کر دہ اصولوں کے حال میں بھنس گئے ہو، اب ذرااس حال سے نکل کر تو د کھاؤ، آج تو تتہبیں کلمہ پڑھوا کر ہی چھوڑوں گا۔ ملحد:میرے بھائی!میرے بھولے دوست!اگر میں بھی محنت کروں اور سائنس کا علم حاصل کرلوں، پھر مجھے لیبارٹری اور مطلوبہ آلات بھی دستیاب ہوں تومیں بذات خو د بھی ایٹم اور اسکے اجزاء کامشاہدہ کر سکتا ہوں، کیاتم علم حاصل کر کے یامحنت ،ریاضت یاعبادت کرکے یاکوئی اور طریقہ اختیار کرکے اپنے مذہبی عقائد کی تصدیق کے حصول کیلئے اپنی کھلی آئکھوں سے مشاہدہ کرسکتے ہو؟ جیسے سائنسدان ایٹم اور اس کے اجزاء کامشاہدہ کرتاہے، تم بھی مذہبی دعووں کامشاہدہ کرسکتے ہو ؟ کیاتمہارے پیغیبر نے جو د عوے کئے ان کی تصدیق کسی آزاد ذریعہ سے کی جاسکتی ہے ؟۔ جبکہ سائنس داں جو بھی د عویٰ کریں تواس د عویٰ کی آزاد ذرائع سے تصدیق بالکل ممکن ہے، بلکہ اگر آزاد ذرائع سے اس دعویٰ کی تصدیق نہ ہو توابیاد عویٰ مستر د کر دیاجا تاہے۔اس لئے ممکن نہیں ہے کہ کوئی سائنسدان حجوٹ بول کر گمر اہ کرنے کی کوشش کرے۔ کیونکہ دنیامیں لاکھوں دیگر سائنسدان موجو د ہیں جولیبارٹری ٹیسٹ کی بنیادیر اس کے کھرے کھوٹے کو الگ کر د کھاسکتے ہیں۔ مگر افسوس تمہارے پاس ایسا کوئی معیار، کوئی ذریعہ ، کوئی بنیاد موجو د نہیں جو کسی نبی کے دعویٰ کے تصدیق کر سکے۔ کیا آج تک تمہارے پیغیبر کے دعووں کی مسلمانوں کے علاوہ کسی آزاد یاغیر جانب دار ذریعہ نے تصدیق کی ہے؟

مسلم: تمہارے ہر اعتراض کاجواب ہمارے قر آن میں موجود ہے، لیکن ابھی مجھے ایک ضروری کام یاد آگیا ہے، میں پھر مجھی ایک خروری کام یاد آگیا ہے، میں پھر مجھی اجد میں تمہارے تمام اعتراضات کاجواب قر آن سے دول گا، ابھی مجھے اجازت دیں۔ ملحد: بالکل اجازت ہے، میں جواب کا بھی منتظر رہول گالیکن جاتے جاتے اپنے ایمان سے ایک بات تو بتا جاؤ۔ مسلم: ہاں یو چھو! ·

ملحد: سچی سچی بتاناتم نے آج تک خود ترجے کے ساتھ مکمل قر آن سمجھ کر تبھی پڑھا بھی ہے۔ مسلم: عربی میں قر آن توبہت بار پڑھاہے، کیکن سچی بات بیہے کہ ترجے کے ساتھ خود تبھی نہیں پڑھا۔

# وسلام کے بنیادی ارکان اور ان کے اثر ات

صیح بخاری، کتاب الایمان کی حدیث ہے:

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال قال رسول الله: "بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إنه إلا الله وأن محمه ارسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان "-

ابن عمر رضی اللہ عنہماسے روایت ہے کہ رسول اللہ مَنَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلْمَ عَلَیْ اللّٰهِ عَلْمِی اللّٰهِ عَلَیْ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهِ عَلْمُ عَلَیْ اللّٰمِ عَلَیْ اللّٰمِ اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰ الل

میری کوشش ہے کہ میں اسلام کے ان پانچوں بنیادی ارکان کی مخضر وضاحت اور مسلمانوں کی زندگی پر ان اہم ترین ارکانِ اسلام (جنہیں اسلام کی بنیاد قرار دیا گیاہے)کے عمومی اثرات کا جائزہ آپ کے سامنے پیش کر سکوں۔

#### توحير

توحید کامفہوم ہے ہے کہ انسان سے عقیدہ رکھے کہ اس کا نئات کا خالق ایک ہے، وہی عبادت کے لا کُق ہے، اس لئے متعد د
معبود ان باطلہ کی عبادت کے بجائے ایک معبود کی عبادت کی جائے۔ توحید کے عقیدے کالاز می ان ایک مؤحد کی زندگی میں
فکری ار تکاز کی صورت میں ظاہر ہونا چاہئے۔ اگر ایک معاشر ہے میں مختلف معبود وں کی عبادت کی جاتی ہوگی تو ان میں ہر کوئی
اپنے معبود کو دوسر وں کے معبود سے افضل قرار دیئے جانے کی بنیاد پر اختلاف کرنا، اور لڑنا جھگڑنا عین ممکن ہے، لیکن توحید
اپنے مانے والوں کو یہ موقع ضرور فراہم کرتی ہے کہ کم از کم معبود کی ذات کے حوالے سے ان کے باہمی اختلاف کی بنیاد ختم ہو
جائے۔ دنیا کے کئی ندا ہب، تو حید کے علمبر دار ہونے کا دعوی کرتے ہیں، لیکن اسلام کا عقیدہ تو حید دیگر مذا ہب کی نسبت سادہ،
آسان فہم اور ترقی یافتہ ہے۔

لیکن جیران کن بات ہے کہ دنیاکاسب سے ترقی یافتہ عقیدہ توحیدر کھنے والے مسلمان باہمی اختلافات اور عدم بر داشت میں دیگر مذاہب کے ماننے والوں کی نسبت امتیازی مقام رکھتے ہیں اور اپنے اس رویتے کی بناء پر دنیامیں سب سے زیادہ معبود رکھنے والے ہند وُوں سے بھی آگے بڑھے ہوئے ہیں جو 33 کر وڑ دیوی دیو تاوُوں کو پوجائے قابل سمجھتے ہیں، لیکن ہندواپنے بھگوانوں کو لے کر مجھی دیگے فساد کرتے نظر نہیں آتے۔ جبکہ اس کے برعکس دنیا بھر میں تھیلے ہوئے مختلف اقوام سے تعلق رکھنے والے

مسلمانوں میں عدم اتفاق اور عدم بر داشت کاروبیہ عموماً یکسال طور پریایا جاتا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ توحید کے دعویے داروں کی زندگی میں عقید ہُ توحیدان کی ذاتی زندگی اور اجتماعی زندگی میں کوئی کر دار ادانہیں کریایا۔ دنیا کی آبادی کایانچواں حصہ باہمی اختلافات کو ختم کرنے کیلئے ایک زبر دست مشتر کہ قدر (Common Value)ر کھنے کے باوجو دنہ صرف اتفاق و اتحاد کی برکت سے محروم ہے بلکہ آپس میں بہت بری طرح سے دست بگریباں ہے۔

صلوة

اسلام میں صلوۃ یانماز کو دین کاستون، قرار دیا گیاہے، گویادین کی پوری عمارت نمازیر قائم ہے۔ نماز کی ادائیگی کا انداز میدان جنگ میں ایک لشکر کی ترتیب سے بہت مماثل ہے، جس میں ایک سیہ سالار لشکر کی قیادت کر رہاہو تاہے،ایک نقار جی ہو تاہے جوسیہ سالار کے تمام احکامات و پیغامات کولشکر کے تمام افراد تک پہنچانے کی ذمہ داری انجام دیتاہے،اور پھر صف بستہ فوج،جو ا پیخے سیہ سالار کے ایک ایک حکم کو سن کرپوری تند ہی سے انجام دینے کی کو شش کرتی ہے، نماز کی ادائیگی بھی اسی منظم انداز میں ہوتی ہے،اور مسلمان اسکالرز جہاں نماز کے دیگر فوائد کاذکر کرتے ہیں وہاں اس فائدے کا خصوصی ذکر ہو تاہے کہ نماز کی ادائیگی مسلمان میں نظم وضبط پیدا کرتی ہے۔

لیکن جب ہم مسلمانوں کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کا جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں مسلمانوں کی انفرادی اور اجتماعی زندگی نظم ونسق کی خوبی سے بکسر عاری ایک بے ہنگم ججوم کی صورت نظر آتی ہے،ایک مسلمان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں نماز کے ذریعے نظم ونتق پیداہونے کا کوئی عملی مظاہر ہ ہمیں نظر نہیں آتا۔

قر آن کی ہی ایک آیت میں ذکرہے کہ نماز بے حیائی برائی ہے رو کتی ہے، لیکن مشاہدہ اور تجربہ اس کے بالکل برعکس ہے،اور ہم اپنی روز مرہ کی زندگی میں ایسے بہت سے واقعات دیکھتے ہیں کہ بہت یا بندی سے نماز اداکرنے والے لوگ بڑی دیدہ دلیری سے معاشر تی ودیگر برائیوں کاار تکاب کرتے نظر آتے ہیں، یہ خبر بھی آپ کی نظر وں سے ضر ور گذری ہو گی کہ انٹر نیٹ پر یورن میٹیریل کوسر چ کرنے میں اسلام کا قلعہ "اسلامی جمہوریہ یا کتان "سر فہرست ہے۔

یابند کی او قات کو بھی نماز کی یابندی کے ثمر ات میں سے گنوا یاجا تا ہے، مگر مسلمانوں میں بحیثیت قوم نماز کا بیراثر بھی مفقود ہی نظر آتاہے۔

نماز کیلئے جسمانی طہارت کی اہمیت پر بہت زور دیا گیاہے،ایک مسلمان کو نماز اداکرنے کیلئے باغنسل اور باوضو ہوناضر وری ہے، کہاجا تاہے کہ غسل اور وضوایک مسلمان کیلئے ظاہری طہارت ہے اور یہ ظاہری طہارت باطنی طہارت کا سبب بنتی ہے،صفائی ستھرائی کونصف ایمان بھی قرار دیا گیاہے،اس کالاز می اثرایک مسلمان کی زندگی پر بہ ہو ناچاہئے کہ وہ اپنی اجتماعی زندگی میں بھی صفائی ستھر ائی کا عملی مظاہر ہ کرے،لیکن مسلمان ممالک میں عمو می طوریر اس صفائی ستھر ائی کا فقد ان اس بات کا ثبوت ہے

صيام

صوم یاروزہ شرعی طور پر ماہ رمضان میں دن کے مخصوص جھے میں کھانے، پینے اور جنسی تعلق سے خود کورو کے رکھنے کا نام ہے، رمضان روزہ دین اسلام کی اہم ترین عباد توں میں سے ایک ہے، اور رمضان کا مہینہ دین اسلام میں خصوصی اہمیت کا حامل ہے، رمضان کے مہینے میں ہی مسلمان روزے رکھتے ہیں، تر او تے جیسی عبادت انجام دیتے ہیں جسے اداکرنے کا موقع سال بھر میں صرف ماہ رمضان میں ہی میسر آتا ہے، قرآن بھی ماہ رمضان میں نازل ہوا، شب قدر بھی رمضان کے آخری عشرے میں تلاش کی جاتی ہے، رمضان کے اختیام پر مسلمان اپنااہم ترین تہوار عید الفطر مناتے ہیں۔ سب سے بڑھ کر اہم بات یہ کہ رمضان کے مہینے میں شیطان کو قید کر دیا جاتا ہے۔

ر مضان کا پورامہینہ گویا مسلمانوں کیلئے ایکٹریننگ کیمپ ہوتا ہے جس میں مسلمانوں کی نظریاتی اور عملی تربیت کا اہتمام کیا جاتا ہے تاکہ مسلمان بھوک، پیاس کوبر داشت کرنے کی تربیت سے گذر کر عملی زندگی میں پیش آنے والی مشکلات کاسامنا صبر اور برداشت کے ذریعے کرکے ایک ایسامعاشرہ تشکیل دے سکیں جس کی بنیاد صبر اور برداشت جیسی اعلیٰ صلاحیت اور خوبیوں پر قائم ہو۔

ر مضان کے مہینے میں مسلمانوں کی اس قدر کھن نظریاتی اور عملی تربیت کے باوجود دیکھتے ہیں کہ مسلم معاشر وں میں صبر اور برداشت کا عملی مظاہر ہ بالکل بھی نظر نہیں آتا۔ رمضان کا مہینہ گذر ناتو در کنار ، مسلمان اور مضان میں ہی آپ کو صبر اور برداشت کے جامے سے باہر ہوتے ہوئے عموماً نظر آجاتے ہیں ، جوں جوں روزہ افطار کرنے کا وقت قریب آتا ہے ، بازاروں ، محلوں اور سڑکوں پر بے صبر کی اور عدم برداشت کے بیسیوں عملی نمونے آپ خود اپنی نگاہوں سے دیکھ سکتے ہیں۔ شیطان کے قید ہونے کے باوجود جرائم کی شرح میں کوئی کمی واقع نہیں ہوتی ، بلکہ ذخیر ہ اندوزی ، اور منافع خوری اپنے عروج پر ہوتی ہے۔ یہ تو عین رمضان کے مشاہدات ہیں ، باقی پوراسال تو نور علی نور کا عملی نمونہ ہوتا ہے۔

زكوة

مسلمانوں پر فرض ہے کہ سال بھر کی ضرورت سے زائد آمدنی پر ڈھائی فیصد کی شرح سے زکوۃ اداکریں۔ زکوۃ کومال کی طہارت بھی قرار دیاجا تا ہے۔ زکوۃ کامصرف قرآن کے مطابق غرباء، فقراءاور مساکین ہیں۔مالدار مسلمانوں پر زکوۃ فرض کرنے کامقصد قرآن کے بیان کر دہ مصرف سے بھی واضح ہو تا ہے کہ غریب اور نادار لوگوں کی مدد ہو،غربت کا خاتمہ ہو،اور جذبہ ایثار پیدا ہو۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا میں مالد اراور صاحب ثروت مسلمانوں کی اچھی خاصی تعداد اور نظام زکوۃ کی موجود گی کے باوجود دنیا کا کوئی ایک خطہ بھی اس حوالے سے بطور مثال پیش نہیں کیا جاسکتا جہاں نظام زکوۃ کے ذریعے غربت کا خاتمہ کیا گیا ہو۔ دنیا بھر میں غربت اور غربت کی کئیر سے نیچے زندگی گذار نے والوں کی ایک بہت بڑی آبادی مسلمانوں پر مشتمل ہے۔ علماء کرام بیہ صراحت کرتے ہیں کہ زکوۃ کی رقم صرف مسلمانوں پر جن کی جاسکتی ہے (حالا نکہ قرآن زکوۃ کی رقم غیر مسلموں پر خرج کی جاسکتی ہے (حالا نکہ قرآن زکوۃ کی رقم غیر مسلموں پر خرج کرنے کی ممانعت نہیں کرتا) اس صراحت کے بعد عملاً ایسا ہونا چاہئے تھا کہ دنیا میں ڈھونڈ نے سے بھی کوئی غریب مسلمان نکلے گا۔

ماتا۔ لیکن صور تحال ہے ہے کہ آنکھ بند کر کے دنیا بھر کے غریبوں پر ہاتھ رکھا جائے تو ہر دو سراغریب مسلمان نکلے گا۔

ج ایک ایی عبادت ہے جو مسلمان پر زندگی بھر میں استطاعت کی شرط کے ساتھ ایک و فعہ ادا کرنا فرض ہے۔ علماء کرام ج کی علمت کی وضاحت کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ ج ایک ایی عبادت ہے جس کے اجتماعی اور انفر ادی فوائد ہیں۔ اجتماعی فائدہ ہیں ہے کہ جی مسلمانوں کی بین الا توامی کا نفر نس ہے، جس میں مسلمان سال بھر میں ایک و فعہ جمع ہو کر اپنے سیاسی، معاشرتی اور مشتر کہ طور پر ان کا حل حلاش کر سکیں۔ ج کا انفر ادی فائدہ یہ بیان کر سکیں اور مشتر کہ طور پر ان کا حل حلاش کر سکیں۔ جی کا انفر ادی فائدہ یہ بیان کیاجاتا ہے کہ ج کی ادائیگی مسلمان گناہوں ہے اس طرح پاک اور صاف ہو جاتا ہے جیسے ایک نومولود معصوم بچے جس پر کوئی گناہ نہیں ہو تا۔ دیگر ارکان اسلام کی طرح ہم مشاہدہ کرتے ہیں کہ ج کا بھی مسلمانوں کی اجتماعی اور انفر ادی زندگی پر کوئی اثر مرتب نہیں ہو تا، پوری دنیا میں مسلمانوں کی صورت حال کسی وضاحت کی مختاج نہیں ہے۔ مسلمان بحیثیت ایک قوم سیاسی، معاشرتی اور معاشی طور پر انتہائی پسیماندہ ہیں، ج کے ذریعے بھی مسلمانوں کے کسی اجتماعی مسلمان بحیثیت ایک قوم سیاسی، معاشرتی اور معاشی طور پر انتہائی پسیماندہ ہیں، ج کے ذریعے بھی مسلمانوں کے کسی اجتماعی مسلمان ہو جو دہ دور میں صورت حال ہے ہے کہ ہر سال لگ بھگ تیس تا چالیس افران کی تحریم رکی کمائی جو جی پر خرج ہوتے ہیں۔ سعودی حکومت نے ملکی قوانین پچھاس اس طرح وضع کر رکھے ہیں کہ مسلمانوں کی عمر بحر کی کمائی جو جی پر خرج ہوتے ہیں۔ سعودی حکومت نے ملکی قوانین پچھاس اور سے مصل شدہ فائدہ کہاں اور کس مصرف پر خرج ہوتا ہے کوئی ڈھی چچی بات نہیں ہے۔

اسلام تواپنے ان بنیادی ارکان اور عبادات سے مطلوبہ نتائج حاصل نہ کر سکالیکن یہ اتحاد واتفاق، نظم ونسق، صبر اور بر داشت، غربت کا خاتمہ، اور معاشرتی وسیاسی مسائل کا حل مغرب نے وحی الہی کی روشنی کے بغیر حاصل کر لیا۔ ہم ابھی تک اپنی بداعمالیوں کو معاشرے میں شرح جرائم کا اضافہ سمجھ رہے ہیں۔

وسلوم کیسے پھیلو؟

عام طور پر مسلمانوں میں یہی مشہورہے کہ اسلام کی دعوت کے پھیلنے کاسب سے بڑاسبب خود محمہ صلعم اور ان کے ساتھیوں کا کر دار تھایااس کے ساتھ ساتھ قرآن مجید کا معجزہ تھا کہ جو بھی سنتا ایمان لے آتا اور اس پر مسلمانوں کی کتب میں کئی ایک واقعات بیان ہوئے ہیں جبکہ جو شخص تھوڑا بہت بھی اسلامی تاریخ سے شغف رکھتا ہے، اس پر اس بات کا کھو کھلا پن بہت جلد واضح ہوجا تاہے۔

حقیقت بیہ ہے کہ دعوت اسلام کو دوبڑے حصول میں تقسیم کیا جاسکتا ہے، ایک کمی دور اور دوسرا مدنی دور۔ مکہ کی 13 سالہ دعوت کے دوران بہت تھوڑی تعداد مسلمان ہونے والوں کی تھی اوران میں سے بھی بڑی تعداد ان لوگوں کی تھی جواس عرب معاشرے میں پس رہے تھے۔ اس دور میں قرآن کوئی خاص اثر دکھا سکا اور نہ مجمد صلعم اور ان کے ساتھیوں کے اسوہ و کر دار کی کہانیاں۔

مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کے بعد جب رفتہ رفتہ مسلمانوں کو قوت حاصل ہوناشر وع ہوئی تواس کے ساتھ ہی اسلام کا پھیلاؤ بھی تیز ہوااور فتح مکہ کے بعد وہی تمام لوگ جن کو قر آن اسلام کی طرف لاسکااور نہ محمد صلعم کا کر دار، وہ سب اپنے ذاتی مفادات اور جانوں کے تحفظ کی خاطر مسلمان ہو گئے۔ اس ضمن میں تین بڑے عوامل ہمارے سامنے آتے ہیں، جن کی بادلیل تفصیل ذیل میں بیان کی جار ہی ہے۔

زورز برد ستى كااسلام

صحابی رسول صلعم ابوہریرۃ نے ایک آیت کی تفسیر میں فرمایا: "تم سب لوگوں میں تمام لوگوں کے لئے بہترین ہو کیونکہ تم انہیں، ان کی گر دنوں میں زنجیریں ڈال کرلے آتے ہو حتیٰ کہ وہ اسلام میں داخل ہو جاتے ہیں۔" (صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب کُنْتُمْ خَیْرُ اُنَّۃ اُخْرِجَتُ لِلنَّاس، حدیث: 4557)

مدینہ منورہ میں قوت حاصل کر لینے کے بعد اس زور زبر دستی کے ساتھ لوگوں کی گر دنوں میں زنجیریں ڈال ڈال کر اسلام قبول کروانے والی پالیسی کو دن بدن مقدم کیا گیا۔ جتنی مسلمانوں کو قوت حاصل ہوتی رہی اتنی ہی زور زبر دستی کی اس پالیسی پر اسلام کا پھیلاؤ ہو تارہا۔

محمد صلعم کے بیجے ہوئے سپاہی تلوار لئے لوگوں کی گر دنوں پر سوار ہوتے اور ان سے صاف کہتے، "کلمہ شہادت پڑھ لے بصورت دیگر میں تیری گر دن اڑا دول گا"۔اس احسن دعوت کے منتیج میں کلمہ شہادت پڑھ لیاجا تا۔ (صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوۃ ذی الخلصۃ، حدیث: 4357)

مدینہ اور اس کے آس پاس مسلمانوں کے علاوہ دوسرے مذاہب سے تعلق رکھنے والوں کے لئے حالات اس قدر اہتر ہو چکے سے کہ مسلمانوں سے کسی کی جان ومال کے تحفظ کی کوئی امید نظر نہ آتی تھی۔ مسلمانوں کے نبوی مجاہد نگلتے، عام بکریاں چراتے چرواہے تک کو مسلمان نہ سمجھتے تو قتل کر دیتے اور اس کی ساری بکریوں پر قبضہ کر لیتے۔

(صحیح بخاری، کتاب التفسیر، باب ولا تقولوالمن حدیث:4591)

محر صلعم کی جانب سے دوسرے قبائل کو اپنی نبوت کے قبول کرنے کی جو دعوت دی جاتی تھی اس میں با قاعدہ دھمکیاں دی جاتی تھیں کہ اگرتم لوگوں نے دین اسلام کو قبول نہ کیا تو ہم تم لوگوں پر حملہ آور ہوں گے۔

یمامہ کے رہنے والے ایک شخص کو جب محمد صلعم کی طرف سے نبوت کا ایساہی دعوتی خط ملا تواس نے اس خط کی جب کوئی پرواہ نہ کی تو محمد صلعم نے اپنے فوجیوں کا دستہ اس کی طرف جیجا، انہوں نے اس شخص کا مال واسباب اور تمام اہل وعیال کو قابو کر لیا۔ جس کے بعد بیہ شخص مدینہ پہنچا، اسلام قبول کیا اور یوں اپنے مال واسباب اور اہل وعیال کا تحفظ کر لیا۔

اس ساری تفصیل کے لئے دیکھئے مشہور عربی سیرت نگار دکتور مہدی رزق اللہ احمد کی کتاب سیرت نبوی (جلد دوم، ص123، مطبوعہ دارالسلام پبلشر زلا ہور)

ان حالات میں مدینہ اور اس کے گر دو پیش کے لوگوں کے پاس اپنی جان ومال اور عزت کے تحفظ کا ایک ہی مستقل حل تھا اور وہ تھا اسلام کو قبول کر لینا۔ مدینہ میں منافقین کی ایک بڑی جماعت کے جس وجود کارونا مسلمان ہمیشہ سے روتے آئے ہیں، وہ اسی زور زبر دستی اور جبر کے ماحول کا نتیجہ تھی۔ منافقین کا یہ گروہ محض اپنی جان ومال اور عزت کو مسلمانوں کے ہاتھوں سے مستقل طور پر محفوظ رکھنے کے لئے اسلام قبول کئے بیٹھا تھا اور اس کے بعد حالات یہ تھے کہ کسی بھی صورت یہ لوگ اسلام کو چھوڑ نہ سکتے تھے کیونکہ تب بھی ارتداد کی صورت میں قتل کر دیے جانے کا مستقل حل اسلام ان کے لئے پیش کر چکا تھا۔ منافقین کی یہ جماعت اپنے جان ومال کی خاطر جبر کے جن حالات کا شکار تھی، ان کی آنے والی نسلوں پر ان کے حوالے سے، منافقین کی یہ جماعت اپنے جان ومال کی خاطر جبر کے جن حالات کا شکار تھی، ان کی آنے والی نسلوں پر ان کے حوالے سے، اس کے کیا اثر ات مرتب ہوئے ، یہ ایک الگ تفصیل طلب موضوع ہے۔ یہاں تک یہ تفصیل اس لئے ضرور کی تھی کہ دلائل کے ساتھ یہ بات پیش کر دی جائے کہ اسلام کے پھیلانے میں زور زبر دستی اور جبر کا بہت بڑا عضر شامل تھا۔ عصر بوں کی لیسماندہ ذہنیت۔

عربوں کی اکثریت اس دور میں ایک انتہائی جاہل اور بسماندہ ذہنیت رکھنے والے افراد پر مشتمل تھی۔ ان لو گوں کے لئے اپنے دین کی حقانیت اور دوسرے کے دین کے بطلان کی کوئی علمی و ٹھوس وجوہات موجو د نہیں تھیں۔ سر داروں پر مشتمل قبائلی نظام تھا اور اکثر ایساہو تا کہ قبیلے کا سر دارجو دین قبول کر لیتا، وہی اس قبیلے کے باقی لوگ بھی قبول کر لیتے۔ ذہنی بسماندگی اس حد تک تھی کہ حق اور باطل کا فیصلہ جنگوں اور لڑائیوں کی ہار جیت سے کیا جاتا۔ فتح کمہ کے بعد جوق در جوق جولوگ اسلام میں داخل

.

ہوئے،اس کی وجہ قر آن یا نبوی تعلیمات کا کوئی مثبت پہلونہ تھابلکہ اسلام میں ان لو گوں کے دخول کا سبب یہی ذہنی پسماندگی تھی۔

چنانچہ ایک صحابی رسول عمر و بن سلمہ نے خو دبیان کرتے ہوئے کہا: "اور اہل عرب مسلمان ہونے کے لئے فتح مکہ کے منتظر تھے اور کہتے تھے کہ حضرت محمد صلعم کو اور اس کی قوم کو چھوڑ دو۔ اگر حضرت محمد صلعم ان پرغالب آ گئے تووہ نبی برحق ہیں۔ پھر جب مکہ فتح ہوا توہر ایک قوم نے چاہا کہ وہ پہلے مسلمان ہو جائے۔"

(صحیح بخاری، کتاب المغازی، حدیث 4302)

اس سے خود اندازہ لگائیے عرب کس قدر ذہنی طور پر مفلوک الحالی کا شکار تھے۔ ان لوگوں نے محض اس لئے اپنے دین کو چھوڑ کر اسلام کو قبول کر لیا کہ ان کے خیال میں جو غلبہ پا جائے وہ حق پر ہو تا ہے۔ قرآن یا محمہ صلعم کی تعلیمات یا ان کے کسی معجز سے سے ان کا نبی ہونا، ان کو قبول نہ ہوا تھا بلکہ محض اس لئے کہ محمہ صلعم مکہ والوں پر غلبہ پاگئے تھے۔ گویاخو د اسلام کے دعوے کے مطابق اسنے بے شار نبی جو غلبہ نہ پاسکے اپنی قوموں پر، وہ جھوٹے ہوگئے اور محمہ صلعم اس لئے نبی برحق ہوئے کہ اپنی قوم پر غلبہ حاصل کر گئے۔

افسوس کی بات بیہ ہے کہ الیم مفلوک الحال اور بسمانہ ذہنیت کے لو گوں کا اسلام قبول کرنا، قر آن بطور فخر بیان کر تاہے کہ لوگ گروہ در گروہ دین اسلام میں داخل ہورہے ہیں۔ (سورۃ النصر: 2)

کوئی بھی فہم و فراست والا انسان مبھی بھی ہار جیت یاغلبہ و مغلوبیت کوحق وباطل کا معیار نہیں بناسکتا۔ دین، عقائد و نظریات کے بدلاؤمیں جنگ یالڑائی کا نتیجہ کیسے کوئی فیصلہ کن بنیاد بن سکتاہے؟ آج اگر مسلمانوں کوہر طرف سے کفر کے مقابلے میں ذلت آمیز رسوائیوں کا سامناہے تو کیایہ کفر کے حق اور اسلام کے باطل پر ہونے کی دلیل ہوگی؟ مگر افسوس کے اس وقت کے عرب الیم بھی ذہنیت کے حامل تھے اور یہی پسماندہ ذہنیت کے لوگ اسلام کے پھیلاؤ کا دوسر ابڑا سبب تھے۔

مال واسسا\_ كالالج

دور نبوی میں ہی مدینہ کے گر دوبیش، پھر فتح مکہ اور اس کے بعد جو فتوحات ہوئیں، ان میں مسلمانوں نے بے شار مال واسباب شکست کھانے والوں سے لوٹا۔ اس مال واسباب کو اسلام قبول کر وانے کے لئے لوگوں کے سامنے بطور رشوت بیش کیا گیا۔ انس سے روایت ہے کہ ایک شخص نے اپنی قوم کو جاکر کہا:

> "اے لوگو! مسلمان ہو جاؤ،اللہ کی قشم! محمہ صلعم اتنا کچھ دیتے ہیں کہ محتاجی کاڈر نہیں رہتا۔" (صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب فی سخائہ، حدیث 2311)

فتح مکہ کے بعد صرف غزوہ حنین میں مسلمانوں کی لوٹ مار کے حاصل کو بیان کرتے ہوئے عربی سیرت نگار دکتور مہدی رزق اللّٰد نے مختلف حوالہ جات کو پیش کرتے ہوئے لکھا:

"قیدی اور مال غنیمت کا کوئی شارنه تھا۔ روایت ہے کہ حنین کی جنگ کی قیدی عور تیں اور بچے چھ ہز ارتھے۔ چاندی چار ہز ار اوقیہ یعنی 1،60،000 درہم تھی۔ اونٹ چو ہیں ہز ارتھے۔ بھیڑ بکریاں چالیس ہز ارسے زیادہ تھیں۔

(سيرت النبي، جلد دوم، ص 235، مطبوعه دارالسلام پبلشر زلامور)

محمد صلعم نے فتح مکہ کی فتوحات کے بعد مال غنیمت کی عام اسلامی تقسیم کا کوئی لحاظ نہ رکھااور من مرضی سے لو گوں کو اسلام کی طرف لانے کے لئے بے دریغی مال خرچ کیا، حتیٰ کے اس کی خاطر اپنے ساتھیوں کی سخت کڑوی کسیلی بھی سننا پڑیں۔

صحابی رسول انس کی مختلف روایات میں ہے کہ:

"جس روز مکه فتح ہوا، رسول الله صلی الله علیه وسلم نے قریش میں اموال غنیمت تقسیم کئے توانصار غضبناک ہو گئے۔" (صحیح بخاری، کتاب المغازی، حدیث: 4332)

"جب الله تعالی نے اپنے رسول کو ہوازن کے اموال بطور انعام عطافر مائے روانصار کے کچھ لو گوں کورنج ہوا کیونکہ نبی صلعم نے لو گوں کو سوسواونٹ دینا شروع کر دیے تھے۔انصار نے کہا: الله تعالیٰ رسول صلعم کو معاف فرمائے، آپ قریش کو دے رہے ہیں اور ہمیں نظر انداز کر رہے ہیں۔"

(صحیح بخاری، کتاب المغازی، حدیث: 4331)

من پیندا شخاص کوسوسواونٹول کے عطیات دینے پرایک شخص نے صاف کہا: "اس تقشیم میں اللّٰہ کی رضا کا کوئی خیال نہیں رکھا گیا۔"

(صحیح بخاری، کتاب المغازی، حدیث:4336)

سونے کی الیم ہی من پیند تقسیم پر ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ "آپ کے اصحاب میں سے ایک شخص نے کہا: ہم ان لوگوں سے زیادہ اس سونے کے حقد ارتھے۔" جب محمد صلعم کو بیہ خبر پہنچی توشکوہ کرتے ہوئے کہا: "تم لوگ مجھے پر اعتماد نہیں کرتے۔"

(صحیح بخاری، کتاب المغازی، حدیث: 4351)

ان روایات سے صاف ظاہر ہے کہ مال غنیمت کی کیسی اند ھی وغیر منصفانہ تقسیم صرف اس لئے شر وع کر دی گئی تھی کہ لوگ اسلام میں داخل ہوں اور اس کی خاطر اپنے پر انے ساتھیوں کی انتہائی سخت و تند باتیں بھی بر داشت کرنا پڑیں۔ان باتوں پر زر ا \_\_\_\_\_

غور فرمائیں، یہ الیی سنگین ہیں کہ اگر آج کوئی محمد صلعم کے بارے میں کہے تو فوری طور پر اس کی گر دن اتار دی جائے، لیکن بیہ سب ایک بڑے مقصد کی خاطر بر داشت کیا جارہاتھا۔

مختلف جنگوں میں لوٹ مار کے بعد حاصل ہونے والے اس کثیر مال و دولت کولو گوں کے اسلام کی رشوت بنادیا گیا تھا۔ مال و دولت کے لالچ میں لوگ تیزی سے اسلام قبول کر رہے تھے اور اس مال کی خاطر ان کے دل کی دنیابدل رہی تھی۔ محمد صلعم جو اتنا کثیر مال ان پر خرچ کر رہے تھے، ان کے لئے سب سے محبوب ذات بن رہے تھے۔

صحابی رسول صلعم صفوان بن امیه اپنی دل کی تبدیلی کا حال بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "اللہ کی قسم! جس وقت رسول اللہ صلعم نے مجھے مال دینا شروع کیا تومیرے دل کی حالت یہ تھی کہ آپ صلعم مجھے تمام لوگوں سے بڑھ کر ناپبند تھے۔ آپ صلعم مجھے مال دیتے رہے، دیتے رہے، حتی کہ آپ مجھے سب لوگوں سے بڑھ کر محبوب ہوگئے۔"
(صیحے مسلم، کتاب الفضائل، باب فی سخائه، حدیث 2313)

صحابی رسول صلعم انس اس حقیقت کوتسلیم کرتے تھے کہ بہت سے لوگوں نے صرف دنیا کی خاطر اسلام کو قبول کیا۔ چنانچہ فرمایا: "آدمی اسلام قبول کرنے لگتاہے تووہ محض دنیا کاخواہشمند ہو تاہے اور پھر جیسے ہی اسلام قبول کرلیتاہے، اسلام اسے دنیا اور اس کی ہر چیز سے بڑھ کر محبوب ہوجاتا ہے۔"

(صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب فی سخائه، حدیث 2312)

گویا کہ لوگ اسلام کو قبول دنیا کی خاطر ہی کررہے تھے کہ زیادہ سے زیادہ مال انہیں مجمہ صلعم سے حاصل ہو سکے اور اسلام قبول کرنے کے بعد بھی اس کے محبوب ہونے کی بات اسی لئے تھی کہ مال پر مال مل رہا تھا جیسا کہ صفوان بن امیہ کی روایت اوپر گزر چکی ہے۔ دوسر ایپر کہ ایک دفعہ دنیا کی خاطر اسلام قبول کرلیناان کے پاس اب دوسر اکوئی راستہ واپسی کانہ حجبوڑ تا تھا کیونکہ اسلام حجبوڑ نے کی صورت میں ارتداد کی سزاقتل ان کا مقدر تھی تو بہتری اسی میں تھی کہ یہ مال واسباب والے دین کو دل و جان سے تسلیم کرلیا جائے۔

اس ساری تفصیل سے واضح ہے کہ مال واسباب کی بے پناہ من چاہی تقتیم بھی ایک بڑا سبب اسلام کے فروغ کا بنی۔ پچھ پرانے ساتھیوں کی ناراضگیاں، من چاہی، غیر منصفانہ تقتیم کے الزامات سب اسی لئے بر داشت کیا گیا کہ زیادہ سے زیادہ نئے لوگوں کو ایک دفعہ مال کی خاطر اسلام میں داخل کر لیاجائے کیونکہ پھر ان کی باسلامت واپسی ناممکن ہی تھی۔

# ولائلِ نبوت عقل اور نقل کی روشنی میں

محر صلعم کی ذات ایک ایسی ہستی کی ہے کہ جن کی نبوت پر اس دنیا کی تقریباً ایک تہائی آبادی پر مشتمل مسلمانوں کا ایمان ہے اور دنیا کی اتنی بڑی آبادی پر مشتمل یہ تعداد محر صلعم کے نام پر ہر وقت مرنے مارنے پر تیار ہے۔ مگر اس حقیقت سے بھی منہ نہیں موڑا جاسکتا ہے اتن بڑی مسلم آبادی کے 99 فیصد جھے نے شاید کبھی سوچنے کی بھی زحمت نہیں کی کہ ہم لوگ محمد صلعم کو نبی کیوں مانتے ہیں؟اصولی طور پر بات کی جائے تو "محمد صلعم کی نبوت کا معیار ودلیل کیا ہے؟"

مسلمانوں کے بڑے بڑے علاء تک اس سوال کے جواب اپنے پیدائتی طور پر مسلمان ہونے اور اسی بنیاد پر بچین سے سیمی اس بات کو اپنی دلیل سیمجھتے ہیں کہ "محمہ صلعم اللہ کے آخری نبی ہیں۔" کچھ لوگوں کیلئے تو یہ سوال ہی بڑی جرت کا باعث ہے حالا نکہ جب تمام مسلمان محمہ صلعم کا آخری نبی مان کر ساری دنیا کو ان کی پیروی پر دنیاو آخرت کی کامیابی کی ضانت دیتے ہیں تو اس بنیادی سوال کا جواب دیا جانا نہایت ضروری امر ہے۔ سب سے پہلے ہم ان چند بزعم خویش فراہم کئے جانے والے دلائل کا تجزیہ کرتے ہیں جو مسلمانوں کی جانب سے محمہ صلعم کی نبوت کی دلیل کے طور پر عموماً پیش کئے جاتے ہیں۔ معجزوں کی دلیل

مسلمان علاءوعوام بلاسوچے سمجھے جس بات کو محمد صلعم کی نبوت کی دلیل بناکر پیش کرتے ہیں ان میں سر فہرست ان کے مجزات کی کہانیاں ہیں جوخود مسلمانوں کی کتب میں موجود ہیں۔ ہم ان مجزوں کی حقانیت وبطلان پر بحث کئے بغیر اس بات کا اصولی جائزہ لیتے ہیں کہ کیا مجزوں کو نبوت کی دلیل مانا بھی جاسکتا ہے یا نہیں ؟ ایک سابقہ مسلمان کے طور پر مجھے اچھی طرح اندازہ کے کہ مسلمانوں کے بڑے بڑے علاء تک مجزوں کو نبوت کی دلیل بناتے ہوئے کس قدر علمی خیانت کے مرتکب ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ بیہ کہ مجزے کی تعریف میں یہ بات داخل ہے کہ "ایساخرق عادت کام جو کسی نبی کے ہاتھ پر انجام پاتھ پر انجام پاتھ یر کوئی خرق عادت کام کو دکھانے والے کو نبی نہیں مانا جاسکتا بلکہ پہلے کسی کو نبی تسلیم کیا جاتا ہے اور جب اس کے ہاتھ یر کوئی خرق عادت کام خاہر ہو تو اسے مجزہ کہا جاتا ہے۔

یہ تو تھی اصولی بات جو اس غیر علمی دلیل کے رد کے لئے کافی ہے اور دو سری بات یہ کہ خود محمد صلعم نے اپنی نبوت کو پیش کرتے ہوئے کبھی معجزے کو دلیل نہیں بنایا۔ کیا ابو بکر وخدیجہ کوئی معجزہ دکی کی کرایمان لائے تھے، اگر نہیں تو یہ مانے بغیر چارہ نہیں کہ نبوت کا معیار و دلیل معجزہ ہر گز نہیں۔ معجزوں کی جو کہانیاں پیش کی جاتی ہیں، وہ تو بہت بعد کا معاملہ ہے، حالا نکہ اس سے بہت پہلے محض محمد صلعم کے دعویٰ نبوت کو تسلیم کر کے کئی لوگ مسلمان ہو چکے تھے اور اس دعویٰ نبوت کی تکذیب کر کے ابولہب جیسوں کی مذمت میں قر آن کی آیات با قاعدہ نام لے کر آچکی تھیں۔ اگر معجزہ دلیل تھاتو محمد صلعم نے جب تک ایساکوئی کام نہیں دکھایا تو ظاہر ہے کہ اس دلیل کے تحت نبوت ابھی ثابت ہی نہیں اور تب تک ابولہب اگر نہ بھی مانتا یا بُر ابھلا میں کہتا تو کیا قصور تھا کہ نام لے لے کر قر آن میں اسے کو سنے دئے گاور جنہوں نے محمد کو نبی مان لیا تھاوہ کس بنیا د پر حقیقی مومن قراریا گئے تھے جبکہ معجز اتی دلیل پیش کرنے والوں کی رُوسے تو یہ لوگ اندھاا یمان لے آئے۔ مختصر یہ کہ نبوت کی

دلیل معجزے کو بناناسوائے عقلی طور پر ناپختگی کے بچھ نہیں۔ عوامی طور پر چونکہ بید دلیل زیادہ پیش کی جاتی ہے اس لئے اس پر بحث پہلے کر نامناسب سمجھا۔ مزید پیش کئے جانے والے دلائل پر تجزیہ آگے پیش کروں گا۔

دیگرالهامی کتب کی دلیل

محمد صلعم کی نبوت کے اثبات میں ایک اور بہت بڑی دلیل کے طور پر جو بات مسلمانوں کی جانب سے ہمیشہ پیش کی جاتی رہی ہے ،وہ یہ ہے کہ دیگر الہامی کتب توریت وانجیل میں محمد صلعم کے بطور نبی آنے کا تذکرہ موجو دہے۔ یہ بات چونکہ قر آن میں بھی موجو دہے کہ اہل کتاب (عیسائی اور یہو دی) اپنی کتب میں محمد صلعم کا تذکرہ پاتے ہیں، اس لئے ہر مسلمان بغیر سوچے سمجھے اس بات کو دلیل سمجھتا ہے۔ جس کسی میں بھی تھوڑی سی سمجھ بوجھ بھی ہو تو وہ یہ بات مانے بغیر نہیں رہ سکتا کہ یہ بات دلیل نہیں بلکہ الگسے ایک اور دعویٰ ہے۔ پہلے تو آپ کو نبوت ثابت کرنا تھی اور اب آپ کو یہ بھی ثابت کرنا ہے کہ دیگر الہامی کتب میں بھی محمد صلعم کے آنے کا تذکرہ موجو دہے۔

میں اس بحث میں جائے بغیر کے مسلمان اس ضمن میں اپنی مانی ہوئی تحریف شدہ کتب توریت وانجیل کے کن مقامات کو تروڑ مروڑ کر پیش کرتے ہیں، ایک اور بات کی طرف اشارہ کرناچا ہتا ہوں، جس سے یہ ثابت ہو گا کہ محمد صلعم اپنے دعویٰ نبوت کی طرح اس دو سرے دعویٰ میں بھی کبھی کوئی دلیل پیش نہ کر سکے۔

مسلمانوں کی امہات اکتب صحاح ستہ وغیرہ ایسے واقعات سے بھری ہوئی ہیں جن میں بیہ موجود ہے کہ حمہ صلعم نے اپنے ساتھیوں کے ہمراہ یہود ہوں کے گئی احکامات ان کی کتابوں سے نکال کر دکھائے، جن کو یہود کی چھپاناچاہ رہے سے جیسا کہ زنا کی سزار جم وغیرہ و۔ عرض بیہ ہے کہ کیا حمہ صلعم کی پوری سیر ت میں کوئی ایک واقعہ بھی ایساملتا ہے کہ محمہ صلعم نے اہل کتاب کی کتب کو پیش کرتے ہوئے اپنی نبوت بھی ان کتب سے ثابت کی ہو؟ کوئی ایک واقعہ جس میں محمہ صلعم نے اپنے تمام ساتھیوں کو ساتھ ملا کر بھی یہود یوں کو یاعیسائیوں کو توریت یا خیل کاوہ مقام دکھا یاہو، جہاں پر محمہ صلعم کے آنے کا تذکرہ موجود تھا؟ انتہائی قابل افسوس معاملہ بیہ ہے کہ ایسا بھی بھی نہیں ہوا۔ پچھلی کتب میں محمہ صلعم کے آنے کا تذکرہ ایک دعوے کے طور پر کیا تو گیا گئی تا بی سے ثابت نہ کیا گیاچہ جائیکہ بیہ بات خود محمہ صلعم کی اپنی نبوت کی دلیل بن پاتی۔ آج مسلم کی اپنی نبوت کی دلیل بن پاتی۔ آج مسلم کی نبوت پر دلیل بناتے ہیں جہاں کسی نہ کسی انداز میں کسی آنے والے نبی کا تذکرہ موجود ہے صالا تکہ بیہ بات آج معنی ہی نہیں رکھتی کیو نکہ خود محمہ صلعم نے خود کوئی ایسی بات ثابت نہ کر سکے۔ کیا محمہ صلعم کے اپنے نبی سے بڑھ کر توریت وانجیل کے عالم ہیں کہ وہ سلام نہ بھی پیش کر سکا۔ انہ بی نکال سکانہ کبھی پیش کر سکا۔

اس دلیل کے رد میں دوسر اپہلویہ ہے کہ مسلمان خو د محمد صلعم کے دور سے ہی اس بات کومانے آئے ہیں کہ توریت وانجیل تحریف شدہ ہیں اور خو د قرآن کے مطابق اہل کتاب اپنی کتب میں اپنی مرضی سے پچھ چیزیں ملا لیتے ہیں۔ ایسی صور تحال میں توریت وانجیل کا کوئی بھی مقام دلیل بننے کی صلاحیت ہی نہیں رکھتا کیو نکہ کیا معلوم کہ جو بات توریت وانجیل سے بطور دلیل پیش کی جار ہی ہو، وہ خو د تحریف شدہ ہو۔ یہودی اور عیسائی دونوں مذاہب کے ماننے والے کسی نہ کسی نبی کے آنے کے منتظر ہیں، پیش کی جار ہی ہو، وہ خو د تحریف شدہ ہو۔ یہودی اور عیسائی دونوں مذاہب کہ جب محمد صلعم کو گزرے چو دہ سوسال گزر پیش کی جار ہی ہودی اور عیسائی این کتب میں دنیاوی مفاد کے عوض تحریف کر دیتے ہیں۔ جب مسلمانوں کے اپنے دعوے کے مطابق یہودی اور عیسائی اپنی کتب میں دنیاوی مفاد کے عوض تحریف کر دیتے تو کیا معلوم کس یہودی اور عیسائی نے اس آنے والے کا تذکرہ بھی محض اپنی قوم کو 'لارالپا" لگانے کے لئے ڈالا ہو۔ لہذا مسلمانوں کے توریت وانجیل پر تحریف شدہ ہونے کے تسلیم شدہ الزامات کے بعد اس کو محمد صلعم کی نبوت پر دلیل بنانا، اخلاقی طور پر بھی درست ہی نہیں۔ اگر ایساہو تا بھی تو الزامی دلیل کو تحقیقی دلیل بناکر پیش کرناسوائے لوگوں کی آئکھوں میں دھول حجمو نکنے کے پچھ نہیں۔

اس بات کی تر دید کا تیسر اپہلویہ ہے کہ محمد صلعم نے سب سے پہلے جن لوگوں کو اپنی نبوت کی دعوت دی تھی، وہ اہل کتاب نہیں سے بلکہ مشر کین مکہ تھے۔ یہ مشر کین مکہ توریت وانجیل کو نہیں مانتے تھے کیونکہ اگر وہ ان کتب کو مانتے تو عیسائی اور یہودی ہوتے نہ کہ بتوں کو پو جنے والے۔ اگر توریت وانجیل میں محمد صلعم کا تذکرہ ہوتا بھی اور محمد صلعم نے وہ تذکرہ پیش کیا بھی ہو تا تو ان مشر کین مکہ پر اس کا پیش کیا جانا ایسا ہی ہے جیسے مسلمانوں پر ہندوؤں کی مقدس کتا ہیں دلیل بنانا۔ (اس طرح تبحی ہو تا تو ان مشر کین مکہ پر اس کا پیش کیا جانا ایسا ہی ہے جسے مسلمانوں پر ہندوؤں کی مقدس کتا ہیں دلیل بنانا۔ (اس طرح تبحی ہو تا تو ابو اہب اور ابو جہل کیوں اس نبوت کو مانتے ؟ کیا ہیہ اب عرض ہیہ ہے کہ اہل کتاب میں محمد صلعم کا تذکرہ موجود بھی ہو تا تو ابو اہب اور ابو جہل کیوں اس نبوت کو مانتے ؟ کیا ہیہ بات سمجھنے کے لئے کا فی نہیں کہ محمد صلعم کا دعو کی نبوت ہر گزنجی توریت وانجیل کے سہارے ثابت نہیں کیا جاسکتا کہ اس کو پیش کئے بغیر خود محمد صلعم نے اپنی نبوت پیش بھی کی ، نہ مانے والوں کو کا فربھی قرار دیا اور مسلمان ہو جانے والوں کو ایمان کے اعلیٰ در جات کی خوشخبریاں بھی دیں۔ گویا جس دلیل کو بھی جیش حیثیت بھی نہیں دی۔ ویشوت کھی خوشت بھی نہیں دی۔ اپنی

خاندان اورسيرت و کر دار کې د ليل

مسلمانوں نے محمہ صلعم کی نبوت کی دلیل کے طور پر ایک اور بات جو بہت کثرت سے بیان کی ہے، وہ محمہ صلعم کی خاندانی عظمت اور خود محمہ صلعم کا اپنے بلند اخلاق و کر دار کا تذکرہ ہے، جو مسلمانوں کے مطابق تمام تر مخالفت کے باوجو د مشر کین مکہ کو بھی تسلیم تھا۔ اس دلیل کا تجزیه کرنے سے پہلے اصولی طور پر ایک بات سمجھنی ضروری ہے ، وہ یہ کہ مخالف سے اپنی کسی خوبی کو منوانے کے لئے ضروری ہو تا ہے کہ مخالف نے وہ بات خود کہی اور اور خود تذکرہ بھی کیا ہو ، ور نہ اپنی خوبیاں دو سروں کے منہ سے خود ہی بیان کرنا کبھی کوئی ثبوت قرار نہیں پاسکتا۔ اس بات کو ایک مثال سے بوں سمجھیں کہ اگر غیر مسلموں کو ایک قوم سمجھیں اور اس پر مسلمانوں سے یہ کہا جائے کہ سلمان رشدی کہتا ہے کہ "مسلمان بھی یہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ ابو جہل بڑا نیک ، پر ہیز گار اور رحم دل آدمی تھا" تو ہر مسلمان اس بات کا انکار کرے گا کیونکہ مسلمانوں کا مئوقف بتانے کا حق صرف مسلمانوں کو ہے ، سلمان رشدی جیسے مسلمان مخالف کو نہیں۔ انصاف سے فیصلہ سیجئے کہ پھر مسلمانوں کا اپنے علماء کی کتب کے حوالے سے کا فروں کا یہ مئوقف بتانا کہ مجمد صلعم نبوت سے پہلے بھی صادق وامین سے یابڑے بلند کر دار کے مالک سے ، ایک غیر اصولی دلیل نہیں تو کیا ہے ؟

جس طرح کسی اسلام مخالف کا مسلمانوں کے حوالے سے اپنی یا کسی اور اسلام مخالف کی تعریف کرنا کوئی و قعت نہیں رکھتا تو بھلا مسلمانوں کا کافروں کے حوالے سے محمہ صلعم کی خوبیوں کو پیش کرنا کیسے غیر مسلموں کے لئے کسی و قعت کا حامل ہو سکتا ہے؟

اس ضمن میں اصولی طور پر دو سری بات جس پر غور و فکر کیا جانا ضروری ہے ، وہ بیہ کہ اگر ایک شخص خاندان ، سیر سے و کر دار کے حوالے سے بلند ثابت ہو بھی جائے تو کیا یہ اس کے دعویٰ نبوت کے ثبوت کو کافی ہے؟ کیا کسی بھی دور میں جو شخص سب سے بلند خاند ان اور سب سے بلند سیر سے و کر دار کا حامل ہو ، اس کو نبی مان لیا جانایا اس کے دعویٰ نبوت کو مان لیا جائے؟

اور باد لیل ہے؟ اگر ہر دور کے لئے یہ بات در ست نہیں تو صرف محمہ صلعم کے لئے کس طرح اس بات کو دلیل مان لیا جائے؟

ان اصولی باتوں کو سمجھنے کے بعد آ سے زر ااس دلیل کا تفصیلی جائزہ بھی لیتے ہیں کہ کیا واقعی محمہ صلعم خاند ان اور سیر سے و کر دار کے حوالے سے انتہائی بلند اور دو سروں سے امتیازی اخلاق کے حامل واقع ہوئے تھے؟ یا یہ بات نبوت کی دلیل کے طور پر غیر اصولی ہونے کے ساتھ ساتھ مشکوک بھی ہے۔

جب ہم مسلمانوں کی جانب سے لکھی جانے والی قدیم وجدید کتب سیر سے کامطالعہ کرتے ہیں تو یہ بات شدت سے ابھر کر سامنے

آتی ہے کہ محمہ صلعم کے دعویٰ نبوت سے پہلے ، ان کی زندگی کوبڑے مخضر اور سرسری اندازسے بیان کیا گیا ہے۔ محمہ صلعم کے

دادا، والد ووالد ہ اور بچین ، لڑکین ، پھر جو انی سے وحی تک کی چالیس سالہ زندگی چند مخصوص واقعات کے گر دہی بیان کی گئ

ہے۔ ان واقعات میں بھی ملے جلے ، اچھے بُرے کر دار پر مبنی ہر طرح کے واقعات ہیں ، جن سے یہ اندازہ لگانا قطعاً مشکل نہیں کہ

محمہ صلعم اور ان کے آباء واجد ادباقی عرب معاشر ہے سے کوئی بہت الگ خوبیوں کے حامل نہ تھے بلکہ بہت سے معاملات و

واقعات ایسے ضرور ہیں جو نبوت کے دعوید ارکسی بھی فرد کے کر دار کے انتہائی منافی ہیں۔

م صلح سے بری بہت ہیں بھی میں بھی میں میں بھی فرد کے کر دار کے انتہائی منافی ہیں۔

محر صلعم کے داداکا کر دار

محمد صلعم کے داداعبد المطلب کی زندگی کے بارے میں جو انتہائی مختصر حالات کتب سیرت میں موجو دہیں، ان میں یہ بھی ہے کہ عبد المطلب نے محض اپنی اولا دمیں دس لڑکے ہونے کی چاہت میں جو کہ ان کاد فاع کر سکیں، یہ نذر مانی تھی کہ ان میں سے

ایک لڑکے کو کعبہ کے پاس قربان کر دیں گے۔ (الرحیق المختوم: ص74،المجلس العلمی اعظم گڑھ بھارت بحوالہ سیرت ابن ہشام 1 /142)

مسلمانوں کے الزام کے مطابق وہ عرب کا جاہلانہ معاشر ہ جہاں ایسے ظالم موجود تھے جو بیٹیوں کو زندہ در گور کر دیتے تھے، اسی معاشر ہے میں بیٹوں کی چاہ میں بیٹے کو بھی قربان کرنے کی ظالمانہ اور شقی القلبی سے بھری نذر ماننے والے بھی کوئی اور نہیں محمہ صلعم کے دادا تھے۔ گر عبد المطلب کی ایسی ظالمانہ طبیعت کے باوجو دوہ اللہ کے ایسے نزدیک تھے کہ ایک سفر میں پانی ختم ہو گیا تو عبد المطلب پر اللہ نے پانی برسایا اور ان کے مخالفین پر ایک قطرہ تک نہ برسا۔ (الرحیق المختوم، حوالہ ایصاً) محمد صلعم کے والد کا کر دار

قدیم ترین سیرت نگار ابن اسحاق نے یہ واقعہ روایت کیاہے کہ ایک عورت جو کہ ورقہ بن نوفل کی بہن تھی، نے محمہ صلعم کے والد عبد اللہ کویہ پیشکش کی تھی کہ میرے ساتھ ہمبستر ہو جاؤتو میں شمصیں استے اسنے اونٹ دول گی۔عبد اللہ نے اپنے والد کے ساتھ ہونے کاعذر کیالیکن بعد میں دوبارہ اس عورت کے پاس آئے اور اس کی ہمبستری مع اونٹوں والی پیشکش کو قبول کرنے پر آمادگی ظاہر کی۔ (سیرت ابن ہشام، مترجم ص 149، عبد اللہ اکیڈمی لاہور)

یہ ہمبستری والا معاملہ پایہ بھیل کو پہنچایا نہیں،اسسے قطع نظر عبداللہ کاصرف اپنے والد کی وجہ سے پہلے ایک غیر عورت کے ساتھ ہمبستری سے انکار اور پھر دوبارہ آکر خو د کو اونٹول کے لئے اس عورت کو پیش کرنا،خوب ان کے کر دار پر روشنی ڈالتاہے۔ محمد صلعم کی ذات، کر دارواخلاق

آپ صلعم کے بچپن ولڑ کین کے متعلق مسلمانوں میں یہ بات مشہور ہے کہ جب بھی جاہلیت کی کسی رسم یامشر کین کی کسی محفل لہوولعب کی طرف رغبت ہوتی تو قدرت کی جانب سے اس میں رکاوٹ ڈال دی جاتی۔ چنانچہ ایسے ہی ایک واقعہ میں بیان کیاجا تا ہے کہ مشر کین کے میلے میں جانے سے دو فر شتوں نے آپ کوروک دیا۔ (سیر ت نبوی از دکتور مہدی رزق اللہ، دارالسلام لاہورص 199 بحوالہ دلائل النبوۃ: 2/35)

اسی طرح محمد صلعم ایک دود فعہ با قاعدہ ارادہ کر کے زمانہ جاہلیت کی قصہ گوئی کی محفل کے لئے نکلے ، وہاں پہنچنے سے پہلے ہی ایک شادی کے موقعے پر بجتے باج کوسننے بیڑھ گئے تواللہ نے کان ہی بند کر دیااور پھر سو گئے۔(الرحیق المختوم: ص88 بحوالہ طبر ی 279/2)

مشہور سیرت نگار صفی الرحمٰن مبار کپوری نے بیان کیا ہے کہ "چنانچہ جب بھی بعض دنیاوی تمتعات کے حصول کے لئے نفس کے جذبات متحرک ہوئے یا بعض ناپبندیدہ رسم ورواج کی پیروی پر طبیعت آمادہ ہوئی توعنایت ربانی رکاوت بن گئی۔"(الرحیق المختوم: ص88)

یہ واقعات اور باتیں یہ ثابت کرنے کے لئے پیش کئے جاتے ہیں کہ محمد صلعم اللہ کی حفاظت میں رہے لیکن ان واقعات سے الٹا یہ فاجت ہو تاہے کہ محمد صلعم اپنی خواہشات اور طبیعت میں عام انسانوں کی طرح ہی تھے اور دنیاوی و جاہلانہ لہو و لعب کی طرف آمادہ ہوتے ہے ، مگر کسی نہ کسی رکاوٹ کی وجہ سے ایسے جاہلانہ کاموں میں شامل نہ ہوسکے۔ باقی اگر کوئی بھی شخص کوئی براکام کرناچاہے اور اس کے کرنے سے پہلے ہی وہ سوجائے ، گانے سنناچاہے توکان بند ہو جائے ، جاہلیت کے میلوں میں بھی جاناچاہے توکان بند ہو جائے ، جاہلیت کے میلوں میں بھی جاناچاہے توکان بند ہو جائے ، جاہلیت کے میلوں میں اس کا کیا کہ کرناچاہے توکوئی آکرروک دیے تواس میں ایسے شخص کے کردار کی عظمت کہاں سے نکل آئی ؟ ایساتو کسی بھی شخص کو براکام کرنے سے روک دیا جائے تو ظاہر ہے وہ کر ہی نہ سکے گا۔ اندھا اگر کہے کہ میں نے کبھی ناچ نہیں دیکھا تو اس میں اس کا کیا کہال ؟ شیطان بھی آدم کو سجد سے سے انکار سے پہلے بیہوش کر دیا جاتا یا فرشتے اس کو انکار کرنے سے روک دیتے توضر ور اس منطق سے نیک یہیز گار ثابت ہو تا۔

باقی جب مزید تفصیل میں جائیں تو پتا چلتا ہے کہ اس زبر دستی کی حفاظت کے باوجود بھی محمد صلعم ایسے معاملات میں مشغول رہے، جو کسی بلند کر دار کے حامل سے تو قع نہیں کی جاسکتی۔

چنانچہ محمد صلعم ایسے لوگوں کے ساتھ بھی گئے جو بتوں کا استلام (تبرک کی خاطر انہیں چھونا) کرتے تھے۔ (سیرت نبوی از د کتور مہدی رزق الله، دارالسلام لاہورص 199 بحوالہ دلائل النبوۃ للبیہ تی :36/2)

بنو کنانہ اور قریش کے در میان ایک جنگ ہوئی، جس میں فریقین نے باہمی حرمتوں کو پامال کیا (سیرت نبوی از دکتور مہدی رزق اللہ، دارالسلام لاہورص 200 بحوالہ فتح الباری :3 /24) اور جاہلانہ عصبیت کی خاطر خون بہایا گیا۔اس جنگ کانام حرب فجار اسی لئے پڑاتھا کہ اس جنگ میں بعض حرام کاموں کو بھی حلال کر لیا گیاتھا۔(سیرت ابن ہشام،مترجم ص174،عبداللہ اکبڈ می لاہور)

یہ ایک انتہائی طویل جنگ تھی اور محمہ صلعم نے بھی اس عصبیت پر مبنی حرمتوں کو پامال کرتی جنگ میں کئی دفعہ قریش کی جانب سے اپنے چپاؤں کے ساتھ مل کر حصہ لیا تھا اور با قاعدہ دشمنوں کی طرف سے آنے والے تیر اٹھا اٹھا کر اپنے چپاؤں کو دیتے۔ ابن اسحاق کے مطابق محمہ صلعم اس وقت بیس سال کے تھے۔ (سیرت ابن ہشام، مترجم ص 174، عبد اللہ اکیڈمی لاہور) خدیجہ کے ساتھ شادی کے موقع پر محمہ صلعم کا کر دار مزید یوں سامنے آتا ہے کہ خدیجہ کے ساتھ با قاعدہ منصوبہ بنا کر نکاح کا پیغام خدیجہ کے ساتھ با قاعدہ منصوبہ بنا کر نکاح کا پیغام خدیجہ کے والد تک اس وقت پہنچایا گیا جب وہ نشے کی حالت میں ہوکیو نکہ باہوش وحواس وہ کبھی خدیجہ کا نکاح محمد

.

صلعم سے نہ کرتا۔ (سیرت نبوی از دکتور مہدی رزق الله، دارالسلام لاہورص 208 بحوالہ کشف لاستار للبزار: 337/3، ومجمع الزوائد: 922/22\_روایت کم از کم حسن درجے کی ہے۔)

پھر با قاعدہ اس سازش منصوبے پر عمل کیا گیااور خدیجہ کے والد نے نشے کی حالت میں ہی اپنی بیٹی خدیجہ کا نکاح محمد صلعم کے ساتھ کیا۔ (سیرت نبوی از د کتور مہدی رزق اللہ، دارالسلام لاہورص 209 بحوالہ مجمع الزوائد: 9/220، ہیثی نے یہ روایت احمد اور طبر انی کے حوالے سے نقل کرنے کے بعد لکھا:"احمد کے راوی صیحے کے راوی ہیں۔)

اس سارے واقعے سے خدیجہ اور محمد کے اعلیٰ اخلاقی اقد ار کازبر دست نمونہ سامنے آتا ہے۔

ان تمام باتوں کے ساتھ ساتھ یہ بھی مد نظر رکھناضر وری ہے کہ محمد صلعم کی نفسیاتی و ذہنی حالت کیسی تھی؟ یہ ایک انتہائی اہم بات ہے کیونکہ ایک شخص اخلاقی لحاظ سے چاہے مضبوط بھی ہولیکن نفسیاتی و ذہنی طور پر اس کی حالت صحیح نہ ہو تواس کی بات پر یقین کرنامشکل ہو جاتا ہے بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ ایسے شخص کی باتوں کووزن دیناخوا مخواہ کی زیادتی ہے۔

حیرت انگیز امریہ ہے کہ محمد صلعم پر اس دور کے مطابق بجپن سے ہی ہے شبہ ظاہر کیا جارہاتھا کہ ان پر کوئی شیطانی اثر ہے۔ سب سے پہلے جس نے میہ ظاہر کیاوہ محمد صلعم کی دائی حلیمہ اور ان کے شوہر تھے۔ چنانچہ حلیمہ نے توبا قاعدہ آپ کی والدہ آمنہ کے سامنے اس بات کا اقرار کیا کہ محمد پر کسی شیطانی اثر کاخوف ہے۔۔ (سیرت ابن ہشام، مترجم ص154،عبد اللّٰد اکیڈ می لاہور)

اگرچہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی والدہ نے شیطان کے اثر والی بات کو تسلیم نہ کیالیکن اس سے اتناضر ورپتا چاتا ہے کہ بچپن سے ہی کچھ لوگ ایسے خدشات کا شکار ضر ور تھے اور بعد میں آنے والے واقعات حلیمہ کی تائید کرتے نظر آتے ہیں۔ مزیدار بات ہے ہی کچھ لوگ ایسے خدشات کا شکار ضر ور تھے اور بعد میں آنے والے واقعات حلیمہ کی تائید کر اہمۃ الکلب و بات ہیہ ہے کہ خود محمد صلعم نے گھنٹی کی آواز کو شیطان کا باجا قرار دے رکھا ہے۔ (صحیح مسلم، کتاب اللباس، باب کر اہمۃ الکلب و الجرس فی السفر، حدیث 5548) اور خود محمد صلعم کے ہی مطابق ان پر جو و حی آتی وہ گھنٹی بجنے کی طرح بھی ہوتی۔ (صحیح بخاری، کتاب بدء الخلق، باب ذکر الملائکہ، حدیث 3215)

محمد صلعم کی اپنی ہی بات سے صاف پتا چاتا ہے کہ علیمہ کی بات ہی درست تھی۔ یہ الگ بات ہے کہ جسے شیطانی اثر سمجھا جاتا ہے وہ اصل میں سارانفسیاتی خلل ہے۔ چنانچہ مشر کین مکہ محمد صلعم پر اس لحاظ سے اعتراض کیا کرتے تھے، جس کا تذکرہ خود قرآن نے کیا ہے کہ "اوروہ کہتے ہیں کہ یہ شخص تو مجنون ہے۔" (القلم: 51)

کافروں کی بیہ بات محض اسلام دشمنی کا نتیجہ نہ تھی جیسا کہ مسلمان باور کرواتے ہیں کیونکہ محمہ صلعم خود اپنے متعلق دعویٰ نبوت سے بھی پہلے بچھ ایسے ہی خدشات کا شکار تھے۔ چنانچہ نبوت ملنے سے پہلے خدیجہ سے اس بات کا خدشہ ظاہر کرتے ہوئے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا: مجھے کوئی روشنی سی نظر آتی ہے اور میں ایک آواز بھی سنتا ہوں، مجھے خیال گزر تاہے کہ کہیں یہ

جنون تو نہیں۔"(سیرت نبوی از دکتور مہدی رزق اللہ، دارالسلام لاہورص 226 بحوالہ الفتح الربانی:207/207، روایت کی سند حسن درجے کی ہے۔)

ایک ایسا شخص جسے بچپن سے ہی آسیب زدہ سمجھا گیا ہو، خود اسے کبھی روشنیاں نظر آئیں تو کبھی نامعلوم آوازیں اور اس کا اپنا خیال میہ ہو کہ اسے جنون لاحق ہے، ایسے کی ذہنی ونفسیاتی حالت کا اندازہ لگانامشکل نہیں۔ ان نامعلوم آوازوں اور خوفناک شکلوں سے گھبر اکر محمد صلعم کی حالت میہ ہو جاتی کہ جاتے جاتے زمین پر گر پڑتے۔ (صیح بخاری، کتاب بدء الخلق، باب ذکر الملائکہ، حدیث 3238)

پہلی و جی کا جو قصہ بیان کیا جاتا ہے اس سے بھی واضح ہے کہ محمد صلعم اسے اپنی ہی کسی شدید ذہنی و نفسیاتی تشکش کا نتیجہ سمجھ رہے تھے، چنانچہ بعد میں جسے پہلی و حی قرار دیا گیا، اس کے بعد حالت سے تھی کہ "آپ کی گر دن اور کندھے کے در میان کا گوشت حرکت کر رہا تھا۔" اور "جب خوف و ہر اس کی بیہ کیفیت دور ہوئی تو فرمایا:" خدیجہ میر اکیا حال ہو گیا ہے؟" اس سے صاف معلوم ہو تا ہے کہ محمد صلعم اسے اپنے ہی کسی حال کا نتیجہ سمجھتے تھے اور اس حد تک پریشان تھے کہ صاف کہا: "مجھے اپنی جان کا خطرہ ہے۔"

(صحیح بخاری، کتاب التعبیر، باب اول مابدی به رسول الله صلی الله علیه وسلم من الوحی، حدیث 6982)

افسوس کہ یہ روشنیاں، خوفناک شکلیں نظر آنااوراس شدید ذہنی ونفسیاتی بیاری کے غلبے سے جاتے جاتے گرپڑنے کو خدیجہ کے کہنے سننے میں آکر بیاری سجھنے کی بجائے فرشتہ سمجھ لیاجوان کے پاس اللہ کا پیغام لے کر آرہاتھا۔ اب بھلا بتاہئے، ایسے میں اگر کفار ومشر کین محمد صلعم کو جنون زدہ قرار دیتے تھے تو کیا غلط کہتے تھے؟ اس سے بڑھ کر ظلم کیا ہو گا کہ جس شخص کو خود اپنی وحی کا تقین نہ تھا اور وہ اسے اپنے جنون کا کر شمہ سمجھ رہاتھا بعد میں دو سروں سے یہ مطالبہ کرتا پھرے کہ اسے بلاد لیل صرف اس کے دعویٰ پرنی مان لیاجائے۔

یہاں پر میں ایک اور اہم نقطے کی جانب اشارہ کرناچا ہتا ہوں وہ یہ کہ اس پہلی وحی کے قصے کے بعد خدیجہ نے ہی آپ کا ذہن اس طرف مبذول کروایا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو کوئی ذہنی عارضہ نہیں بلکہ آپ شاید نبی بن رہے ہیں، حالا نکہ غور کرنے والی بات یہ ہے کہ اگر اس قصے کو پہلی وحی مان بھی لیاجائے تواس میں دور دور تک محمد صلعم کو نبی بنائے جانے کا تذکرہ ہی موجود نہیں۔ شروع کی چند آیات چھوڑئے، ساری کی ساری سورۃ العلق پڑھ جائے، آپ کویہ نہیں ملے گا کہ محمد صلعم کو نبی بنایاجار ہا ہے، مگر خدیجہ سمیت تمام کی تمام امت مسلمہ اس پہلی وحی کوہی بنیاد بناکر محمد صلعم کو نبی مانتی آر ہی ہے۔

ممکن ہے کہ کسی کے ذہن میں بیہ بات ہو کہ اگر فرشتہ آیا ہے اور محمد صلعم سے اس نے بات بھی کی تو ظاہر ہے کہ محمد صلعم نبی ہیں توعرض ہے کہ قر آن کی رُوسے بھی بیہ بات باطل ہے کیونکہ فرشتہ توعیسیٰ کی والدہ (مریم علیہاالسلام) پر بھی آیا تھا اور اس نے مریم (علیہاالسلام) سے بات بھی کی تھی۔(مریم:17-21) کیا مریم بھی نبی تھی ؟

اس سے صاف پتا چاتا ہے کہ محض اپنے اجتہاد سے خدیجہ نے محمد صلعم کو نبوت پر فائز کر دیا تھا اور امت مسلمہ اسی اجتہاد کی پیروی کرتے کرتے آج محمد صلعم کو نبی مان رہی ہے۔ورنہ محمد صلعم کی نبوت صرف ایک ذہنی ونفسیاتی مسائل کے شکار شخص کے خالی دعووں کے بچھ نہیں تھی۔

یہی وجہ ہے کہ محمد صلعم نے مکہ والوں پر جب اپنی نبوت کو پیش کیا تو سوائے دعووں کے آپ کو پچھ نہ ملے گا۔" میں نبی ہوں
کیونکہ میر سے پر وحی آتی ہے اور میر سے پر وحی آتی ہے کیونکہ میں نبی ہوں" کا ایسا فلسفہ ہے کہ آج بھی محمد صلعم کی نبوت
ماننے والوں کے پاس خود محمد صلعم کی اپنی ذات کے کوئی دلیل نہیں۔ اس لئے اس ذات اقد س کا تفصیلی جائزہ لیا گیا ہے کہ ماننے
والوں کے سامنے وہ حقیقی حالات بھی آسکیں کہ جن کی روشنی میں کسی بھی انصاف پیند کے لئے فیصلہ کرنامشکل نہیں کہ ایسی
ذات شریفہ کا کوئی بھی دعویٰ کیاوزن رکھ سکتا ہے؟

## ببغمبر اسلام پر كفاركے مظالم، حقیقت دور دفساند

اکثر مسلمانوں کو جن کی دینی معلومات، جمعہ کے دن مولوی صاحب کے خطبے، کسی اخبار میں جمعہ کے دن شائع ہونے والے دین صفحے ، یا الیکٹر انک میڈیا کے توسط سے حاصل ہونے والی معلومات تک محد و دہوتی ہیں بہی باور کر ایا جاتا ہے کہ جب مکہ میں پنج ببر اسلام نے نبوت کا دعویٰ کیا اس وقت اسلام قبول کرنے والوں پر بلا امتیاز ظلم وستم کے پہاڑ توڑے گئے۔ اس ظلم کی داستال کو یوں بیان کیا جاتا ہے کہ گو یا کفار مکہ اپنی روز مرہ کی تمام تر مصروفیات ترک کرکے صرف اسلام قبول کرنے والوں پر عرصہ حیات تنگ کرنے کی منصوبہ بندیوں اور ساز شیں تیار کرنے میں تمام تروفت صرف کیا کرتے تھے۔ اکثر او قات صرف اس طرح کے مبالغہ آمیز جملے سننے کو ملتے ہیں کہ کا فرول نے مسلمانوں پر عرصۂ حیات تنگ کر دیا، ان کا جینا دو بھر کر دیا، ہر وقت انہیں ایذاء رسانی کی منصوبہ بندی کرتے رہتے لیکن تفصیلی واقعات بیان نہیں کئے جاتے کہ ظلم و ستم کے پہاڑ توڑے جانے والے واقعات کی تفصیلات کیا ہیں ؟ محض مبالغہ آرائی پر تمام تر دعوے دائر کرکے کفار مکہ کو ظالم و جابر قرار دے کر بے چارے عقیدت پہند مسلمانوں کی تمام تر جمدردیاں مسلمانوں کیلئے حاصل کی جاتی ہیں اور مکہ کے وہ لوگ جنہوں نے اسلام قبول نہیں کیا (جنہیں عرف عام میں مشر کین مکہ کہا جاتا ہے ) کے حصے میں ان سادہ لوح مسلمانوں کا غصہ ، بغض کد ورت اور نفرت ہی آتی

یہ واقعات کس قدر مبالغہ آرائی پر مبنی ہیں؟اور کس قدر حقیقت پر؟ ہمارے پاس ظالم (مشر کین مکہ) کی طرف سے تو کوئی

ریکارڈ موجود نہیں ہے کہ ان کاموقف کیا تھا؟ اگر ان کی طرف سے کوئی ریکارڈ موجود بھی ہو تا تو یقیناً وہ اپنی صفائی ہی بیان کرتے اور ان واقعات کی تر دید کرتے، ظلم کو کون اپنی وراثت قرار دیناچا ہتا ہے ؟ دوسکے بھائی آپس میں لڑپڑیں تو دونوں میں سے ہر ایک والدین کے سامنے مظلوم ہونے کا ہی وعوے دار ہو تا ہے۔ ہمارے پاس ان ایام کی تاریخ کنگھا لئے کیلئے صرف مظلومین یعنی مسلمانوں کی بیان کر دہ روایات ہی موجود ہیں۔ ظاہر ہے کہ مظلوم ہمیشہ ظلم کو مبالغہ آرائی کے ساتھ ہی بیان کرے گاجو انسانی طبیعت کا تقاضا ہے۔ دلچ سپ صورت حال ہے ہے کہ جب ہم ظلم کی اس داستان کی چھان بین کرنے کیلئے مسلمانوں کی ہی یک طرف سے بیان کر دہ صورت حال سے قطعاً مختلف ہے۔

مجھے اپنے دعویٰ کو ثابت کرنے کیلئے نہ تو ابو الحکمہ عمروا بن ہشام (جنہیں پیغیبر اسلام نے اپنے بُغض کی وجہ سے ابوجہل کہہ کر پکارا)، نہ عبد العزیٰ (جنہیں قرآن عور توں کی طرح کو سنے سناتے ہوئے ابولہب کہہ کر پکار تاہے ) نہ ولید بن مغیرہ اور نہ ہی نضر بن حارث کی احادیث اور روایات کی ضرورت ہے ، بلکہ مجھے یہ تمام تر سہولت احادیث مبار کہ اور "رحمۃ للعالمین" کی شان میں لکھی گئی سیرت کی کتابوں سے بآسانی دستیاب ہے۔

یادرہے کہ پینیبر اسلام کادعویٰ نبوت سے لے کر ہجرت تک کے در میان کاعرصہ تیرہ سال پر محیطہ، مسلمان علاء جس مبالغہ آرائی سے کام لیتے ہوئے کفار کے مظالم اور مسلمانوں کی مظلومیت بیان کرتے ہیں کہ اس عرصہ میں کفار کی جانب سے اہل اسلام کوہر ممکنہ ایذاءرسائی کاسامناکرنا پڑا، ہر دن تکلیف، مشقت اور جبر کا ایک نیاسورج لے کر طلوع ہو تا تھا، اس صورت حال کے پیش نظر ظلم وستم کے واقعات کی اس قدر بھر مار ہونی چاہئے تھی کہ ان واقعات کور قم کرنے کیلئے ایک با قاعدہ دیوان مرتب کرنا پڑتا، لیکن دیوان تو در کنار، کیا کسی مسلمان نے آج تک معمولی ضخامت کی کوئی ایک کتاب بھی دیکھی جس میں ظلم و ستم کے صرف وہ واقعات قلم بند کئے گئے ہوں جن کاسامنا اہل اسلام کو کلی دور میں کرنا پڑا؟، حالانکہ اسلامی کتب خانے ستم کے صرف وہ واقعات قلم بند کئے گئے ہوں جن کاسامنا اہل اسلام کو کلی دور میں کرنا پڑا؟، حالانکہ اسلامی کتب خانے سے بھرے پڑے ہیں۔

قارئین کی سہولت کیلئے میں نے اس موضوع کو دو حصوں میں تقسیم کر دیاہے ، اس حصے کو میں ان دعووں کی حقیقت بیان کرنے کیلئے مختص کر رہاہوں جن میں بیہ بیان کیاجا تاہے کہ پیغیبر اسلام کو اپنے مکی دور میں کن "مصائب و آلام" اور ظلم کے "سیل رواں" کو جھیلنا پڑا۔ اور عنقریب اگلے حصے میں پیغیبر اسلام کے ساتھیوں کو اسی طرح کے جن "اذیت ناک" حالات وواقعات سے گذر نا پڑاا نہیں بیان کروں گا۔

مشر کین مکہ کی مخالف کا سب

اصل موضوع کی طرف آنے سے قبل اگر پیغیبر اسلام اور مشر کین مکہ کی مخالفت کے اصل اسباب کا بھی ذراجائزہ لے لیں تو صورت حال کی وضاحت میں کافی حد تک آسانی ہو جائے گی۔

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ: "مجھ کوجوروایات بینچی ہیں ان سے معلوم ہواہے کہ جبر سول اللہ نے اپنی دعوت کا اعلان کیا، مشرک آپ کے کچھ مزاحم نہیں ہوئے جب تک کہ آپ نے ان کے معبودوں کوبر انہیں کہا، اور جب آپ نے برا کہنا شروع کیا جس سے وہ نہایت خفا ہوئے اور حضور کی دشمنی پر اتفاق کیا۔ (سیریت ابن ہشام: جلد اول، باب 32، اعلانیہ دعوت اسلام، صفحہ: 170)

ابن اسحاق کی اس صراحت کے بعد کہ مشر کین مکہ نے اس وقت تک پیغیبر اسلام کی مخالفت پر کمر نہیں باند ھی جب تک کہ پیغیبر اسلام نے ان کے معبود وں کو بر ابھلا کہنا شروع بھی کر دیا تو کفار مکہ نے معبود وں کو بر ابھلا کہنا شروع بھی کر دیا تو کفار مکہ نے پیغیبر اسلام نے بیغیبر اسلام کو "تو ہین معبود ان" کا مر تکب ہونے کے باوجود ان کے خلاف C295 کی طرز کانہ تو کوئی مقد مہ دائر کیا اور نہ ہی "ماور ائے عد الت" قتل کی منصوبہ بندی کی بلکہ ایک نہایت مہذب جمہوری انداز اور قبا کلی روایت کے مطابق پیغیبر اسلام کے سرپرست ابوطالب کے پاس معتبرین قریش کا ایک و فد بھیجا، اور بر اہر است پیغیبر اسلام سے کوئی مؤاخذہ نہ کیا، چنا نچہ ابن اسحاق کہتے ہیں کہ:

" یہ سب ابوطالب کے پاس آئے اور کہا اے ابوطالب! یا تو تم اپنے بھتیج یعنی حضور کو منع کرو کہ وہ ہمارے بتوں کو برانہ کہے اور ہمارے باپ اور گر اہنہ بتائے، ورنہ ہم کو اجازت دو کہ ہم خو د اس سے سمجھ لیں، کیونکہ اس کی مخالفت میں تم بھی ہمارے باپ دادا کو جاہل اور گر اہنہ بتائے، ورنہ ہم کو اجازت دو کہ ہم خو د اس سے سمجھ لیں، کیونکہ اس کی مخالفت میں تم بھی ہمارے بتر یک ہو، پس تم ہمارے اور اس کے در میان میں د خل نہ دینا۔" ہمارے ابن ہشام۔ جلد اول، باب 32۔ اعلانیہ دعوت اسلام، صفحہ: 170)

مندرجہ بالاعبارت سے اندازہ کیجئے کہ کفار مکہ کامطالبہ کیا تھا؟ کفار مکہ نے ابوطالب کے سامنے صرف یہ مطالبہ رکھا کہ تمہارا بھتے ہا اور ہارے مقدس معبودوں کو برابھلانہ کے ،اور ہارے باپ داداکو جاہل اور گمر اہنہ کے ، کفار مکہ نے ابوطالب سے ہر گزیہ مطالبہ نہیں کیا کہ اپنے بھتیج کو اپنے دین کی دعوت دینے سے روکو۔ حالا نکہ حکمر ان طبقہ ہونے کی حیثیت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے سر داران قریش کو پاکستان کے بینل کو ڈ C&AB295 جیسے کسی کالے قانون کے تکلف کی بھی ضرورت نہیں تھی۔ لیکن ان کی قبا کلی روایات نے انہیں اس طرح کے کسی بھی اقدام سے بازر کھا۔

حضرت عباس کی شہادت

جب پنجمبر اسلام نے مکہ سے بیٹر ب کی طرف ہجرت کاارادہ کر لیاتواس وقت محمد صلعم کے چیاحضرت عباس نے اہل بیٹر ب سے

جو گفتگو فرمائی اسے ملاحظہ کرلیاجائے واضح ہو جاتا ہے کہ مکہ میں پیغمبر اسلام کی جان،مال اور آبر و کو کسی قشم کا کوئی خطرہ نہیں تھا، ابن اسحاق کہتے ہیں کہ:

پہلے حضرت عباس نے اہل یٹر بسے اس طرح گفتگو شروع کی: "تم اچھی طرح جانتے ہو کہ محمد کا مقام و مرتبہ ہمارے ہاں کیا ہے ہم نے ابھی تک انہیں ان کے مخالفین سے محفوظ رکھا ہوا ہے" وہ اپنی قوم اور شہر میں رہتے ہوئے باعزت اور محفوظ ہیں "کیکن اب بیہ اصرار کررہے ہیں کہ تمہارے ساتھ تمہارے شہر جائیں گے۔خوب اچھی طرح سوج لواگر تم سمجھتے ہو کہ ان سے کیا ہوا عہد پوراکر سکتے ہواور انہیں ان کے مخالفین سے محفوظ رکھ سکتے ہو تو بخوشی یہ ذمہ داری اٹھاؤور نہ انہیں رہنے دو۔ یہ اپنی قوم اور شہر میں عزت اور حفاظت سے رہ رہے ہیں۔" (سیرت ابن ہشام جلد اول صفحہ 294)

گویا محمہ صلعم کو قریش کے مقتدر قبیلہ بنوہاشم سے تعلق کے استحقاق کا مکمل فائدہ حاصل تھا،اور اسکے باعث کسی کی مجال نہیں تھی کہ انہیں کسی قشم کا گزند پہنچا سکے۔ دوسری طرف نصابی کتب اور دیگر ذرائع میں گمر اہ کن طور پریہ پروپیگیٹڑہ کیا جاتا ہے کہ گویا مکہ میں گزارے گئے نبوت کے 13 سال میں سے ہر دن محمہ صلعم پر گذشتہ دن سے زیادہ بھاری تھا۔

ابن اسحاق کی شہادت

فرمائي:

جائیں، چنانچہ آپ تشریف لے گئے پھر دو سرے روزیہ لوگ اکھٹے ہوئے اور ہر طرف سے آپ کو گھیر لیا اور کہنے گئے کہ تم ہی ہمارے معبودوں میں عیب نکالتے ہو اور ہمارے دین کوبر اکہتے ہو، رسول اللہ نے فرمایا ہاں میں ہی کہتا ہوں۔ راوی کہتے ہیں کہ میں نے ایک شخص کو دیکھا کہ اس نے حضور کی چا در مبارک پکڑلی، ابو بکریہ حالت دیکھ کر روتے ہوئے کھڑے ہوئے اور قریش سے کہنے گئے کہ کیا تم ایسے شخص کو قتل کرتے ہو کہ جو یہ کہتا ہے کہ میر ارب اللہ ہے، تب قریش آپ کو چھوڑ کر چلے گئے، راوی کہتا ہے کہ میر ادب اللہ ہے، تب قریش آپ کو چھوڑ کر چلے گئے، راوی کہتا ہے کہ یہ سخت واقعہ ہے جو قریش کا میں نے حضور کے ساتھ دیکھا اور کوئی واقعہ نہیں ہوا۔

ابن ہشام کہتے ہیں کہ قریش کا ایک سخت واقعہ حضور کی ایذاءر سانی کا مجھ کو یہ پہنچا ہے کہ ایک روز جو آپ اپنے دولت خانے سے باہر تشریف لائے تو ہر فر دہشر آزاد اور غلام، اور چھوٹے اور بڑے سب نے آپ کو جھوٹا اور کذاب کہا، اور آپ کو اذیت

یااٹھاالمد ثرقم فانڈر "اے منہ لپیٹنے والے کھڑے ہواورلوگوں کوعذاب الہی سے ڈراؤ"۔ (سورۃ المد ثر)

بیان کر دہ واقعات سے ثابت ہو تاہے کہ پنیمبر اسلام کو محض قریش مکہ کی طرف سے زبانی طور پر "تشد د "کانشانہ بنایا گیا، یاا یک
واقعہ میں ایک شخص نے چادر پکڑ کر تھینچا، اور ابن اسحاق واضح طور پر گواہی دے رہے ہیں کہ پنیمبر اسلام کواس سے زیادہ
"جسمانی تشد د "کاسامنا نہیں کر پڑا۔ مسلمانو! کیا تمہارے لئے خو د پنیمبر اسلام کے سگے چچاحضرت عباس اور عالم اسلام کے سب
سے پہلے سیر ت نگار ابن اسحاق کی بیہ گواہی کا فی نہیں کہ "رسول اللہ کواللہ نے ان کے کا فرچچا کے سبب سے کا فروں کی
گتا خیوں سے محفوظ رکھا"؟

پہنچائی۔ آپ واپس چلے آئے اور سخت رنجیر گی کی حالت میں منہ لیبیٹ کرلیٹ رہے،اس وقت اللہ تعالیٰ نے بیر آیت نازل

کیا پیر مقام فکر نہیں ہے کہ اگر پیغیبر اسلام کے ساتھ کوئی نارواسلوک پیش آیا ہو تاتو کیا صحابہ کرام اسے روایت نہ کرتے؟ ابن اسحاق الیمی کوئی روایت کیو نگر اپنی سیرت کی کتاب میں بیان نہ کرتے، جبکہ انہوں نے اپنی کتاب میں ہربار کی کو بیان کیا؟ حضرت عباس اور ابن اسحاق کی شہادت اس امرکی طرف کافی اشارہ ہے کہ پیغیبر اسلام کو ایذاءر سانی کے کئی واقعات دور صحابہ کے بعد اختر اع کئے گئے۔

سر دار قریش پر پنجبر اسلام کی وجہ سے تشد د

ایک طرف تو پیغیبر اسلام اپنے کافر چچاکی بدولت خصوصی پروٹو کول سے استفادہ فرماتے ہیں اور دوسری جانب پیغیبر اسلام کی ہی وجہ سے قریش کاسب سے بڑاسر دار عمرو بن ہشام (ابوجہل) پیغیبر اسلام کے ایک دوسرے مسلمان چچاحضرت حمزہ کے ہاتھوں جسمانی تشد د کانشانہ بنتا ہے۔ جس کی تفصیل کچھ یوں ہے کہ:

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ مجھ سے قبیلہ اسلم کے ایک شخص نے بیان کیاہے کہ ایک روز حضور صفایہاڑ کے پاس تشریف رکھتے

سے، ابو جہل نے آپ کو بہت ناسز اکہنا شروع کیا، اور بہت کچھ "زبانی اذیت "آپ کو پہنچائی، آپ خاموش سنتے رہے اور پچھ نہ فرمایا، وہیں عبداللہ بن جدعان بن عمر و بن کعب کی آزاد لونڈی کا گھر تھاوہ اپنے گھر میں سے ابو جہل کی ساری با تیں سن رہی تھی پھر ابو جہل حضور کچی اپنی دولت سرامیں تشریف لے پھر ابو جہل حضور کچی اپنی دولت سرامیں تشریف لے گئے۔ اس کے بعد تھوڑی دیر بعد حضرت جمزہ بن عبد المطلب اپنی کمان لئے ہوئے صفاء پر آئے کیونکہ آپ روزانہ تیز اندازی کی مشق کے واسطے تشریف لے جاتے تھے اور دہاں سے فارغ ہو کر خانہ کعبہ کا طواف کر کے پھر گھر جاتے تھے اور دہاں سے فارغ ہو کر خانہ کعبہ کا طواف کر کے پھر گھر جاتے تھے اور دہاں سے فارغ ہو کر خانہ کعبہ کا طواف کر کے پھر گھر جاتے تھے اور داستہ میں جس جگہ سے گذرتے وہاں لوگوں سے سلام علیک کر کے ان سے بات چیت بھی کرتے اور قریش میں آپ نہایت بہادر اور شجاع جو ان تھے، غرضیکہ جس وقت آپ صفاء پر تشریف لائے اس عورت نے ابو جہل کے ، حضور کو بر ابھلا کہنے کا سارا قصہ آپ سے بیان کیا رکا تھی ہوگئی، آپ وہاں سے فوراً مجبر حرام میں ابو جہل کی تلاش کے واسطے تشریف لائے اور فرمایا کہ تو حضرت حمزہ اس کے قریب آئے اور اس زور سے اپنی کمان اس کے سریرماری کہ اس کا سرپھٹ گیا اور فرمایا کہ تو میں جو تھیج کو سخت ست کہتا ہے۔ میں بھی اس کے وین پر ہوں اور جو وہ کہتا ہے وہی میں بھی کہتا ہوں، اگر تجے میں بچھ طافت ہے تو مجھ کو جو اب دے۔ بنی مخروم کے چند آد میوں نے چاہا کہ ابو جہل کی جمایت پر کھڑے ہوں مگر خود اس نے ان کو منع کر

دلچسپ بات میہ ہے کہ بیہ واقعات ابن ہشام نے "نبوت کی شہرت اور قریش کی ایذاءر سانیاں "کے عنوان سے بیان کئے ہیں لیکن پورے باب میں کفارِ قریش کی نسبت مسلمانوں کی جانب سے جسمانی ایذاءر سانی کے واقعات زیادہ بیان ہوئے۔ عبد العزیٰ (ابولہب) کی اخلاقی حمایت

طبقات ابن سعد میں مذکورہے کہ ابوطالب کے انتقال کے بعد پیغیبر اسلام گھر میں ہی رہنے لگے اور باہر نکاناکم کر دیا، قریش کو وہ کامیابی حاصل ہو گئی جو اب تک حاصل نہ ہوئی تھی اور نہ انہیں توقع تھی۔ تو عبد العزیٰ (ابولہب) جے انتہائی شقی القلب دشمن اسلام کے طور پر پیش کیاجا تاہے کو معلوم ہوا تو وہ آپ کے پاس آیا اور کہا اے محمہ! آپ جہاں چاہتے ہیں جائے، جو کام آپ ابوطالب کی زندگی میں کرتے تھے کیجے، لات کی قسم جب تک میں زندہ ہوں کسی کی آپ تک رسائی نہ ہوگی۔ ابن العنياط نے رسول اللہ کو بر ابھلا کہا تھا، ابولہب اس کے پاس آیا اور اسے بر ابھلا کہا۔ تو وہ چلا تاہو ابھاگا کہ اے گروہ قریش ابوعت ہو (ابولہب) بے دین ہو گیا۔ قریش آگئے اور ابولہب کے پاس کھڑے ہوگئے، ابولہب نے کہا میں نے دین عبد المطلب کو ترک نہیں کیا۔ گرمیں ظلم سے اپنے بھینے کی حفاظت کر تاہوں یہاں تک کہ یہ جس کام کا ارادہ کرتے ہیں اس کیلئے چلے جائیں۔ قریش نے کہا: تم نے اچھا کیا، خوب کیا اور صلہ رحم کیا۔

اب اس واقعہ میں ذرااخلاق بولہبی اور اخلاق محمد ی کاموازنہ بھی کر لیجئے کہ چپانے کیسے ہز ار مخالفت کے باوجود محض قرابت کی بنیاد اپنی اخلاقی ذمہ داری کا پاس کیا، اور کیسے بھیتیج نے اس حسن سلوک کا جو اب ابولہب کالقب عطاکر کے دیا، اور قریش کا جو اب بھی ملاحظہ سیجئے کہ قریش نے عبد العزیٰ کو ہر ابھلا کہنے کے بجائے اس کے حسن سلوک کی ستائش کی۔علامہ اقبال کا ایک شعر ہے ط

ستیزه کار رہاہے ازل سے تاامر وز

جراغ مصطفوی سے نثر اربولہبی

لیکن پیرواقعہ جاننے کے بعد انصاف کا تقاضا تو یہی ہے کہ بیہ شعر کچھ یوں پڑھا جائے ط

ستیزه کار رہاہے ازل سے تاامر وز

شرار مصطفوی سے چراغ بولہبی

پنیمبر اسلام کے قتل کی سازش

سادہ لوح مسلمانوں کو پھی باور کرا ایاجاتا ہے کہ کفار مکہ نے بار ہاپنجیبر اسلام کے قتل کے منصوبے بنائے، لیکن اگر سیرت کی کتابوں میں ان واقعات کی تفصیل دیکھی جائے تو ہے بات واضح ہو جاتی ہے کہ قریش اپنی قبائلی روایات کے ہاتھوں مجبور سے اور اسی مجبوری نے انہیں پنجیبر اسلام کے خلاف کسی بھی انتہائی اقدام سے بازر کھا۔ قریش کو معلوم تھا کہ اگر انہوں نے پنجیبر اسلام کو قتل کر دیا توسب سے پہلے تو پنجیبر اسلام کا پورا قبیلہ بنو ہاشم جو سر دست تو مشر کین مکہ کاہم مذہب ہے بعد میں قبائلی روایات کے مطابق پنجیبر اسلام کے قصاص کیلئے کمربتہ ہو گا، اور ان کے ساتھ ان کے تمام قبائلی حلیف بھی اپنے نظریاتی اختلافات کو پس پشت ڈال کر محمد کے لوا حقین کاساتھ و سے پر مجبور ہوں گے۔ چنانچہ قریش مکہ کی اسی اصول پر سی کا پورا پورا فائدہ پنجیبر اسلام کو حاصل ہو ااور وہ 13 سال تک مشر کین مکہ کی "غربی دلآزاری" کرتے رہے ، ان کے معبودوں کی تو ہین فرماتے رہے ، اسلام کو حاصل ہو ااور وہ 13 سال تک مشر کین مکہ کی "غربی دلآزاری" کرتے رہے ، ان کے معبودوں کی تو ہین فرماتے رہے ، اور ان کے آباء واجداد کو جہنمی اور لعنتی قرار دے کر ان کے سینے پر مونگ دلتے رہے۔

اسلامی روایات ہی کی روشنی میں ہجرت یٹر ب کے وقت ایک واحد موقع نظر آتا ہے جہاں قریش اور اس کے ذیلی قبائل پیغیبر اسلام کے قتل پر عملی طور پر آمادہ نظر آتے ہیں، لیکن اس کی منصوبہ بندی کیلئے جو مجلس منعقد ہوتی ہے اس کا احوال پڑھ لیس کہ قبائلی روایات کی موجو دگی میں بیہ کوئی آسان کام نہ تھا۔

ابن ہشام کے مطابق قریش کے زعماء نے قصی بن کلاب کے مکان جسے دارالندوۃ کہاجاتا تھاایک مجلس مشاورت کے انعقاد کا انتظام کیا۔ کافی سوچ و بچار کے بعدیہ ترکیب طے پاتی ہے کہ مکہ کے تمام قبائل میں سے ایک ایک جوان چھانٹ کر مسلح تیار

کریں۔اور جب محمد سورہے ہوں تووہ سب جوان یکبارگی ایک ہاتھ تلوار کاان پر ماریں اس طرح انہیں قتل کر دیں پھر اگر محمد
کی قوم قصاص لینا چاہے گی تواتنے قبائل سے نہ لڑسکے گی۔ لامحالہ خون بہا پر معاملہ طے پائے گا۔"
ابن ہشام کی اس عبارت سے بخوبی علم ہو سکتا ہے کہ قریش کو اپنی قبائلی روایتوں کا کس قدر پاس تھااور کس طرح بدفت تمام
انہوں نے سوچ بحیار کے بعد ایک ایساطریقہ نکالا کہ قبائلی قوانین پر آنچ بھی نہ آئے اور اپنے معبودوں کی حرمت کی حفاظت کا
بندوبست بھی ہو جائے۔

#### سفر طا ئف

پنجیبر اسلام پر کفار کے مظالم کی داستان کو بیان کرتے ہوئے ہم مجمہ صلعم کے سفر طائف کو کس طرح بھول سکتے ہیں؟ انتہائی دلچیپ بات توبہ ہے کہ ابن اسحاق اپنی سیرت میں سفر طائف کے دوران مجمہ صلعم پر کسی پتھر اؤکا سرے سے ذکر ہی نہیں کرتے، بلکہ اسکے برعکس بیہ ذکر کیا کہ "جب مجمہ صلعم طائف والوں سے مایوس ہو کرعتبہ اور شیبہ (جو مجمہ صلعم کے بدترین دشمن سخے) کے باغ کی ایک دیوار کے پاس انگور کی بیل کے سائے میں تشریف فرما ہوگئے تو عتبہ اور شیبہ نے حضور صلعم کو اس حالت میں دیکھا توان کو آپ صلعم پر ترس آیا اور انہوں نے اپنے نصر انی غلام عداس کو کہا کہ انگور کے خوشے طباق میں رکھان کے بیاس لے جاؤاور ان سے کہو کہ نوش کریں، عداس نے ایسا ہی کیا"

طبقات ابن سعد کی روایت کے مطابق مجمہ صلع 10 روز تک اور ایک اور روایت کے مطابق ایک ماہ تک طائف میں قیام فرما رہے ، اگر پھر او والا واقعہ پیش آیا ہو تا تو کیا پنج بر اسلام 10 روزیا ایک ماہ تک طائف میں قیام فرماتے ؟ طائف سے والپی پر جنات کے سے ملا قات کاذکر تو ملتا ہے ، لیکن سرور کائنات کے زخمی ہونے کا کسی ایک بھی روایت میں ذکر تک نہیں۔ نیزیہ بھی واضح ہو ہی چکا ہے کہ اس دور کی قبا کلی روایات کس قدر مستحکم اور عصبیت پر مبنی تھیں ، اگر پھر او کا واقعہ پیش آیا ہو تا تو کیا مجمہ صلعم کا قبیلہ اس پر خاموش رہتا؟ ابوسفیان جو کہ اس وقت قریش کا سروار تھا، اپنی قبا کلی ذمہ داری کی بدولت وہ بھی خاموش نہ رہتا، بلکہ حتی المقد ورر د عمل ضرور ظاہر کرتا۔ پینیم راسلام کے جائنار پچپا حضرت مجزہ اور حضرت عباس اور ایکے دیگر حمایت کنندہ اس اندوہ ناک واقعہ پر کیوں خاموش رہے ؟ اگر طائف میں پھر اؤسے زخمی ہونے کے واقعہ کو مان بھی لیا جائے تو بیغیم راسلام نے بھرت پڑ ب کے بعد اپنے مخالفین کے ساتھ جو منتقم اندروح فر ساسلوک روار کھا اس سے موازنہ کیا جائے تو اس واقعہ کی چنداں اہمیت بھی باتی نہیں رہ جائی۔

در سی کت میں مذر کور حجموٹاواقعہ

ہمارے ہاں کی درسی کتابوں میں ایک واقعہ عرصہ دراز سے معصوم ناپختہ اذہان میں نقش کرایا جاتا ہے کہ پیغمبر اسلام جب نماز پڑھنے جاتے توایک بڑھیاان پر روزانہ کچرا پھینکا کرتی تھی، ایک روز جب اس بڑھیانے کچرانہ پھینکا تو پیغمبر اسلام اس کی خیریت دریافت کرنے اس کے گھر جاپنچے،جو علیل تھی تو محمہ صلعم نے اس کی عیادت کی۔ بیہ واقعہ کسی حدیث کی کتاب میں مذکور نہیں ہے۔ جس سے اندازہ لگا یا جاسکتا ہے کہ پیغیبر اسلام کا''مسلح کل "قشم کا کر دار ابھار نے کیلئے جھوٹ تک کاسہارالینے میں کوئی عار نہیں سمجھاجا تا۔

## اسلام میں عورت کا مقام

عصر حاضر میں اسلام میں عورت کے معاشرتی وساجی کر دار کے حوالے سے کافی سوالات اٹھائے جاتے ہیں اور مسلم دنیا نے اس معاملہ میں ابہام کا شکار ہے۔ ایک سوچ کو افغانستان میں طالبان نے رائے کیا اور اس کو عین اسلامی بتایا۔ لیکن مسلم دنیا کے ایک طبقہ نے اس سوچ کو اسلامی تعلیمات سے متصادم قرار دیا۔ اسی طرح سعو دیہ، ایر ان اور چند دیگر عرب ممالک میں بھی عورت کے معاشرتی اور ساجی کر دار کے حوالے سے سنجیدہ سوالات اٹھائے جاتے ہیں۔ طالبان، عربوں اور سعو دیہ کے اسلامی ساجی ڈھانچ میں عورت کے استحصال کو پشتون و اسلامی ساجی ڈھانچ میں عورت کے استحصال پر اٹھنے والے سوالات کے جواب میں لبرل مسلمان طبقہ اس استحصال کو پشتون و عرب روایات سے جوڑ دیتا ہے اور کہتا ہے کہ اسلامی تعلیمات سے اس استحصال کا کوئی تعلق نہیں اور عور توں پہ جو پابندیاں عائد عبیں وہ طالبان اور عرب کی خود ساختہ یابندیاں ہیں۔

آیئ! ہم جاننے کی کوشش کریں کہ عورت کے معاشر تی وساجی کر دار کے حوالے سے پیغیبرِ اسلام خود کیاسوچ رکھتے تھے اور اس موضوع پر امت کے لیے ان کے کیا احکامات وارشادات موجو دہیں۔ جبکہ طالبان اور عرب معاشر وں میں عورت کے استحصال کا حقیقی ذمہ دار کون ہے؟

جنتی کون ہے؟

صالح اورنیک عور تیں بہت کم ہیں

﴿ بِی بِی عائشہ سے مروی ہے کہ آپ سَکَاعِلَیُومِ نے فرمایا "مومنہ عورت کی مثال عور توں میں ایسی ہے جیسا کہ کوؤں میں وہ کواجس کے ایک پر میں سفیدی ہو۔" (مطالب عالیہ ۲۶ ص۲۱)

عور توں کا جہاد گھریلو کام ہے

ﷺ حضرت انس سے روایت ہے کہ: "عور تول نے آپ سگاٹیڈیٹم سے کہا کہ اے رسول اللہ جہاد کرنے سے مرد تو فضیلت لوٹ لے گئے۔ ہم عور تول کے لیے بھی کوئی عمل ہے جس سے جہاد کی فضیلت ہم پاسکیں۔ آپ نے فرمایاہاں گھریلوکام میں تمہارالگنا بیہ جہاد کی فضیلت کے برابر ہے۔" (مطالب عالیہ ج۲ص۳۹)

شوہر کی اطاعت ہر حال میں لازم

اسود کی این عائشہ سے مروی ہے کہ آپ سُکَّاتِیْمُ نے فرمایا: "اگر آدمی اپنی بیوی کو تھم دے کہ وہ جبل احمر (بہاڑ) کو جبل اسود کی طرف منتقل کرے، اس کا حق ہے کہ وہ ایسا کرے۔" (ابن ماجہ، مشکوہ، ترغیب)

حضرت انس سے روایت ہے کہ: "ایک شخص گھر سے باہر جاتے ہوئے اپنی بیوی سے کہہ گیا کہ گھر سے نہ نکانا۔ اس عورت کے والدین گھر کے نچلے حصہ میں رہتے تھے اور وہ گھر کے اوپر رہا کرتی تھی۔ والدین الہ ہوئے تواس نے نبی پاک کی خدمت میں بھیج کرعرض کیا اور معلوم کیا (کہ وہ شوہر کی اجازت کے بغیر والد کی تیار داری کر آئے)۔ آپ نے فرمایا اپنے شوہر کی بات مانو چنانچہ اس کے والد کا انتقال ہو گیا پھر اس نے نبی پاک کے پاس آدمی بھیج کر معلوم کیا، آپ نے فرمایا شوہر کی اطاعت کرو۔ پھر نبی پاک نے اس عورت کے پاس یہ پیغام بھیجا کہ اللہ نے تمہارے شوہر کی اطاعت کی وجہ سے تمہارے والد کی مغفرت کردی۔" (مجمع جے ہم ص ۱۹۲۷)

حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ رسول پاک نے فرمایا: "اگر میں کسی کو سجدہ کا حکم دیتا توعورت کو حکم دیتا کہ وہ شوہر کو سجدہ کرے۔"(ترمذی ج اص ۱۳۸)

ا حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ مُٹَاکِتُنِیَّا نے فرمایا: "جب شوہر اپنی عورت کوبسترے پر بلائے اور عورت نہ جائے تو فرشتے اس عورت پر صبح ہونے تک لعنت کرتے رہتے ہیں۔" (بخاری ۲۵ ص۲۸۲)

الله حضرت طلق سے روایت ہے کہ آپ سکا علیہ منظم نے فرمایا: "مر دجب اپنی ضرورت سے عورت کو بلائے تو عورت فورا آجائے چاہے وہ تنوریر کیوں نہ بیٹھی ہو۔ " (ترمذی، ترغیب)

ﷺ حضرت زید بن ارقم سے مروی ہے کہ آپ مَنگاللَیْمِ نے فرمایا: "عورت خداکاحق اداکر نے والی اس وقت تک نہیں ہوسکتی جب تک کہ شوہر کا پوراحق ادانہ کرئے۔ اگر شوہر ایسے بلائے اور وہ اونٹ کی پالان پر ہوتب بھی وہ انکار نہیں کرسکتی۔ "(طبر انی، ترغیب)

ﷺ حضرت ابوہریرہ سے روایت ہے کہ آپ مُنگانَّیْ آغِ نَرمایا: "کسی عورت کے لیے درست نہیں کہ وہ شوہر کی موجو دگی میں روزہ (نفلی روزہ) رکھے ہاں مگر اس کی اجازت سے۔اگر اس نے (بلااجازت) روزہ رکھاتو بھو کی پیاسی رہی اور قبول نہ کیا جائے گا۔" (مجمع جہم ص ۲۳۰)

الگ بستر پر مصرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ آپ مُنگانِّا اُلگ بستر پر حضرت اپنے شوہر سے (غصہ کی وجہ سے) الگ بستر پر رات گزارے تواس پر فرشتے لعنت کرتے رہتے ہیں یہاں تک کہ وہ عورت شوہر کے پاس آجائے۔"(بخاری۔مسلم) شوہر سے طلاق مانگنے پر جنت حرام

اللہ حضرت توبان سے مروی ہے کہ نبی پاک نے فرمایا: "جوعورت اپنے شوہر سے بلاکسی ضرورت شدیدوپریشانی کے طلاق مانگے اس پر جنت کی خوشبوحرام ہے۔ "(ابن ماجہ، ابوداود، ترمذی)

خُلع کا مطالبہ کرنے والی عورت منافق ہے

ابوہریرہ سے روایت ہے کہ آپ مَثَلُقْیُوَّم نے فرمایا: "شوہر سے علیحد گی چاہنے والی خُلع کا مطالبہ کرنے والی عورت منافق ہے۔" (مشکوہ۔نسائی)

شوہر کی بلااجازت نکلنے پر لعنت

ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ مُنگِفِیْزُم نے فرمایا: "جب عورت شوہر کی ناراضگی میں نکلتی ہے تو آسان کے سارے فرشتے اور جس جگہ سے گزرتی ہے ساری چیزیں انسان جن کے علاوہ سب لعنت کرتے ہیں۔" (طبر انی۔ ترغیب)

كثرت سے بچے جننے والی عورت

ﷺ حضرت معقل سے مروی ہے کہ آپ مَثَلَّاتُيْزُ انے فرمايا: "تمهارى عور توں ميں بہتر وہ ہے جوخوب محبت كرنے والى اور كثرت سے اولا د جننے والى ہو۔" (بيهقی۔ كنز۔ جامع صغير)

﴾ عبداللہ سے مروی ہے کہ آپ مُلَاثِيَّا نے فرمايا: "خوبصورت بانجھ عورت کو چيوڑ دواور کالی بچے جننے والی عورت کو اختيار کرو کہ میں تمہاری کثرت کی وجہ سے دیگر امتوں پر فخر کروں گا۔" (اتحاف المہر ہ۔ ابویعلی)

عورت کا گھرسے باہر نکلنا

ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ مُثَاثِیْاً نے فرمایا: "عورت پر دہ ہے اور عورت جب گھر سے باہر نکلتی ہے تو شیطان اسے حجا نکتا ہے۔ عورت کے بیاں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ تقرب میہ ہے کہ وہ گھر کے کسی گوشہ میں رہے۔" (ترمذی۔ طبر انی۔ کنز)

.

ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ مَثَالِیْا ﷺ نے فرمایا: "عور توں کو ہاہر نکلنے کی اجازت نہیں مگر شدید ضرورت کی بنیاد پر۔" (طبر انی۔ کنز العمال)

عور تول كاتنها سفر كرنا

ابوہریرہ سے مروی ہے کہ آپ سُلَّا لَیْنَا کُم نے فرمایا: ''کوئی عورت سفر نہ کرے ہاں مگریہ کہ اس کے ساتھ اس کا محرم ہو۔ '' (طحاوی۔ بخاری)

بناؤ سنگھار کرنے والی عور تیں

﴾ میمونه بنت سعدی سے مر وی ہے کہ آپ مُنگانِیَّم نے فرمایا: "جوعورت اپنے شوہر کے علاوہ زینت وسنگھار کرکے چلی، قیامت کے دن سخت ظلمت و تاریکی میں رہے۔"(تر مذی۔ جامع صغیر)

ابوموسی سے مروی ہے کہ آپ مَثَّلَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ سے محظوظ ہوں تووہ ذانیہ ہے۔" (کنز العمال)

عورت کے لیے دوہی محفوظ مقام ہیں

ابن عباس سے مروی ہے کہ آپ مَثَاثِیَّا نے فرمایا: "عور توں کے بے دوہی مقامات قابل ستر ہیں۔ ایک شوہر کا گھر اور دوسر اقبر۔" (کنز العمال)

شوہر کے بھائی کے متعلق تھم

امام غزالی سے مروی ہے کہ حضرات صحابہ گھر کی کھڑ کیاں اور روشندان جس سے باہر نظر آئے بند فرمادیا کرتے تھے تا کہ عور تیں باہر مردوں کو نہ جھانگ سکیں۔

🕁 حضرت معاذین جبل نے دیکھا کہ ایک عورت گھر کی کھڑ کی سے باہر مر دوں کو جھانگ رہی ہے تواسے انہوں نے

پیٹا۔ (اتحاف السادہ۔شرح احیاء)

قبروں، مز ارول پر جانے والی عور تیں

ابن عباس سے مروی ہے کہ: "آپ مَثَلُقَائِمُ نے ان عور توں پر لعنت فرمائی جو قبروں پر جانے والی ہیں۔" (ابو داود۔ ابن ماجہ)

عبدالرحمن بن حسان سے مروی ہے کہ: "آپ مَثَلَّاتُهُمْ نے مز اروں پر جانے والی عور توں پر لعنت فرمائی ہے۔" (ابن ماجہ) عورت اور جوتی کا استعمال

ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ: "بی بی عائشہ سے پوچھا گیاعور تیں جو تا پہن سکتی ہیں؟ انہوں نے کہار سول پاک نے لعنت فرمائی ہے ان پر جو عور تیں مر دکی مشابہت اختیار کرتی ہیں۔" (ابوداور۔مشکوہ)

عور توں کا پاجامہ اور ٹخنے

انس بن مالک سے مروی ہے کہ: "آپ مُنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّكِيلُ اللَّهُ اللَّ

عورت کے لیے امارت و دنیاوی عہدہ

﴿ حضرت ابو بکرہ سے مروی ہے کہ: "جب رسول اللہ کو خبر ملی کہ اہل فارس نے کسری کی بیٹی کو تخت شاہی پر بٹھایا ہے تو آپ سَنَّا اللَّیْمِ نِّم نِے فرمایاوہ قوم کبھی کامیاب نہیں ہو سکتی جس نے اپناحا کم اور والی عورت کو بنایا۔" (بخاری۔ ترمذی۔ مشکوہ) عور تیں اور جہنم

ابن عباس سے مروی ہے کہ آپ مُنَافِیْتُم نے فرمایا: "ننانوے (99) عور توں میں سے ایک عورت جنت میں جائے گی اور باقی جہنم میں۔" (ابوالشیخ۔ کنزالعمال)

کے عمران بن حصین سے مروی ہے کہ آپ مَثَّلَ اللّٰہُ عَلَمْ نَے فرمایا: "جنت میں رہنے والی عور تیں کم ہوں گی (یعنی مردوں کے مقابلے میں عور تیں زیادہ جہنم میں ہوں گی)۔"( بخاری )

عورت اور فتنه

اسامہ بن زیدسے مروی ہے کہ آپ مَثَلَّقَیْمِ نے فرمایا: "میں نے اپنے بعد عور توں کے فتنہ سے بڑھ کر کوئی فتنہ نہیں چھوڑا جو مردوں کو تکلیف دہ ہو۔" (مشکوہ)

ابوسعید خدری سے مروی ہے کہ آپ مُلَّاقَیْقِم نے فرمایا: "و نیاسے بچواور عور توں سے بچو۔ بنی اسر ائیل میں پہلا فتنہ عور توں کے سبب سے تھا۔ "(مشکوہ)

عورت اور نحوست

ابن عمر سے روایت ہے کہ آپ صَلَّ اللَّهِ عَلَی اللَّهِ اللَّهِ مَا یا: "نحوست تین چیزوں میں ہے۔عورت، گھر اور گھوڑے میں۔" (مشکوہ۔ ابن ماجہ) \_\_\_\_\_

﴿ عبدالله ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ منگاللَّیْ اِنْ نے فرمایا: جب تم میں سے کوئی بیوی، خادم یا جانور حاصل کرے تواسکی پیشانی پیشانی پیشانی کی خلقت وطبیعت کی کر کر کہے: "اے الله میں اس کی بھلائی آپ سے مانگتا ہوں۔ آپ کی پناہ مانگتا ہوں اس کے شر سے اور اس کی خلقت وطبیعت کے شر سے۔" (ابن ماجہ)

عورت كومارنا بيينا

اشعث بن قیس سے روایت ہے کہ: "حضرت عمر نے دعوت کے روز جب رات ڈھلنے لگی تو آپ نے کھڑے ہو کر اپن عورت کو ماتے تھے عورت کو مارا۔ میں ان دونوں کے در میان آگیا۔ جب وہ اپنے بستر پر جانے لگے تو مجھ سے کہا: یا در کھ! نبی مَثَّلَ اللَّهُ عَمْ اللّهُ عَلَيْ مُوال نہ کیا جائے گا۔" (ابن ماجہ)

### <u>سانحۃ بنو قریظہ</u>

وَ ٱنزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُ وهُم مِّنَ ٱهْلِ الْآئِابِ مِن صَياصِيهِمُ وَقَدْفَ فِي قُلُو بِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَٱبِرُ ونَ فَرِيقًا۔ وَ ٱ وُرَ تَكُمُ ٱ رُضُهُمُ وَدِيَارَهُمُ وَ ٱ مُوَالَهُمُ وَ ٱرْضًالَمْ تَطَوُوهَاوَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ ثَيْءٍ قَدِيرًا۔

اور جن اہل کتاب نے ان (کافروں) کی مدد کی تھی اللہ نے انہیں ان کے قلعوں سے اتار دیااور ان کے دلوں میں رعب ڈال دیا، تم ایک گروہ کو قتل کرتے ہواور ایک گروہ کو جنگی قیدی بناتے ہو۔ اور اس نے تہ ہیں ان کی زمین کا اور ان کے گھروں کا اور ان کے اموال کا اور اس زمین کا جس میں تم نے قدم بھی نہ رکھا تھا مالک بنادیا، اور اللہ ہر چیز پر بڑا قادر ہے ۔ (القران، سورۂ احزاب، آیت 26-27)

مسلمانوں کی مدینہ آمد سے پہلے وہاں انتہائی مذہبی رواداری کاماحول تھا۔ قبیلوں کے باہمی تعلقات کی بنیاد مذہب نہیں بلکہ حسن معاشرت تھی۔ چنانچہ جب بھی کوئی تنازع کھڑا ہو تا یا جنگ چھڑ جاتی تو مختلف قبائل مذہبی وابستگیوں سے بالاتر ہو کر قبائلی تعلقات کی بنیاد پر اپنے حلیفوں کی مدد کیلئے اس میں حصہ لیتے تھے۔ یہودی قبیلہ بنو قینقاع قبیلہ خزرج کاحلیف تھا۔ جبکہ بنو نفیر اور بنو قریظہ کسی بھی لڑائی کی صورت میں قبیلہ بنواوس کی مدد کیا کرتے تھے۔ رسول اللہ کی مدینہ آمد کے ساتھ یہ ماحول تندیل ہوناشر وع ہو گیا۔ شروع شروع میں جب مسلمان کمزور تھے اور انہیں قریش مکہ سے خطرہ تھا تور سول اللہ نے تمام قبائل کے ساتھ معاہدات کئے جن کا مقصد کسی بھی جارجیت کی صورت میں ایک دوسرے کی مدد کرنا تھا۔ لیکن بدر کی فتح نے صورت علی ایک لگل بدل کرر کھ دی۔ اب مسلمان بے خانمال لوگ نہیں بلکہ ایک فاتح تھے۔ اس فتے سے جہاں مسلمانوں کے حالے بہت بلند ہوئے۔ وہیں مدینہ کی مقامی آبادی میں مخالف آوازیں بھی بلند ہوناشر وع ہو گئیں۔ اس سے خمٹنے کیلئے صرف آکے مخالفت میں بیش بیش بیش سے۔ جس سے نہ صدف آکے مخالفین میں کی ہوئی بلکہ مدینہ کی تمام آبادی میں مسلمانوں کی دہشت بھیل گئی۔

"محمد بن اسحاق رحمة الله عليه محمد بن مسلمه كاذكر كرتے ہوئے لكھتے ہيں كه جب صبح ہوئى تو يہودى سہمے ہوئے تھے،اس كئے كه دشمن خدا كعب بن اشرف كے ساتھ جو ہم نے كيا،اس وجہ سے يہودى ڈرگئے تھے، كوئى يہودى ايسانه تھا جسے اپنی جان كا خطرہ نہ ہوں۔ (الصارم المسلول علی شاتم الرسول، صفحه نمبر 296)

اکاد کا مخالفین کوختم کرنے کے بعد آپ صلعم نے یہودی قبیلہ قینقاع سے نیٹنے کا منصوبہ بنایا۔ چنانچہ آپ نے پیغام بھیج کر بن قینقاع کو بلایااور انہیں مخاطب کر کے کہا۔

" اے گروہ یہود،اسلام قبول کرلو، بخداتم جانتے ہو کہ میں اللہ کار سول ہوں، کہیں ایسانہ ہو کہ تنہمیں بھی وہی ماجراپیش آئے جو قریش کو آیا"۔

بنو قینقاع نے اس دعوت کا مثبت جواب نہ دیا بلکہ کہلا بھیجا:

" اے محمد صلعم آپ کوان لو گوں سے دھوکانہ گے جن سے آپ لڑے ہیں، آپ صلعم ناتجربہ کارلو گوں سے لڑے ہیں، ہم جنگجو قوم ہیں، جب ہماری لڑائی کبھی نہیں ہوگی تو تمہیں پتہ چل جائے گا کہ ہم جیسوں سے تمہاری لڑائی کبھی نہیں ہوئی "۔ (الصارم المسلول علی شاتم الرسول صفحہ نمبر 124)

بنو قینقاع کا یہ جواب سن کررسول اللہ نے قبیلہ بنو قینقاع کے محاصرے کا حکم فرمایا، بنو قینقاع زیادہ دیر تک مسلمانوں کا مقابلہ نہ کرسکے، اور پندرہ دن کے محاصرے کے بعد قلعہ کے دروازے کھول دیئے۔ رسول اللہ انہیں قتل کرناچاہتے تھے۔ لیکن خزرج قبیلے کا سر دار عبد اللہ بن انی بن سلول رسول اللہ کے حضور پیش ہوااور عرض کیا:

" اے محمد! میرے حلیفوں پر مہر پانی بیجئے۔ آپ صلعم نے اس سے اپنارخ مبارک پھیر لیا، اس نے اپناہا تھ رسول کریم صلعم کے گریبان میں داخل کیا۔ رسول اکرم صلعم نے فرمایا، مجھے چھوڑ دو۔ آپ اس قدر ناراض ہوئے کہ چہرے پر ناراضگی کے آثار ظاہر ہوئے۔ آپ صلعم نے ارشاد فرمایا، تجھ پر افسوس، مجھے چھوڑ دو۔ اس نے کہا، بخدا میں آپ کو اس وقت تک نہیں چھوڑوں گاجب تک آپ میرے حلیفوں پر مہر پانی نہیں فرمائیں گے۔ چار سو کھلے جسم کے جو ان اور تین سوزرہ پوش حکہ نہیں فرمائیں گے۔ چار سو کھلے جسم کے جو ان اور تین سوزرہ پوش جہنہوں نے مجھے سرخ وسیاہ سے بچایا تھا، آپ انہیں ایک ہی شخ میں کاٹ ڈالیس گے۔ بخد امیں زمانے کی گر دشوں کا خطرہ محسوس جہنہوں نے بچھے سرخ وسیاہ سے بچایا تھا، آپ انہیں ایک ہی شخ میں کاٹ ڈالیس گے۔ بخد امیں زمانے کی گر دشوں کا خطرہ محسوس کر رہا ہوں۔ رسول اللہ نے فرمایا، جاؤ میں نے ان کو تمہاری خاطر آزاد کیا" (الصارم المسلول علی شاتم الرسول، صفحہ نمبر 123) اس کے بعد آپ صلعم نے بنو نضیر نای دوسرے یہودی قبیلے پر اپنے قس کی سازش کرنے کا الزام لگاان کا بھی محاصرہ کیا اور مدینہ بدر کر دیا۔ لیکن جس قسم کے ظلم وبر بریت کا شکار یہودی قبیلہ بنو قریظہ ہوا، اس کی مثال تاریخ میں ڈھونڈے سے نہیں ملتی۔ قبیلہ بنو قریظہ کا قتل عام رسول کریم کے دامن پر اس قدر بڑاد ھبہ تریخ ہوا، اس کی مثال تاریخ میں ڈھونڈے سے نہیں دھو سکتا، ایک ہی دن میں آٹھ نوسوانیانوں کو تہہ تیخ کرنااور بچوں اور عور توں کے جے سات سمندروں کایانی بھی مل کر نہیں دھو سکتا، ایک ہی دن میں آٹھ نوسوانیانوں کو تہہ تیخ کرنااور بچوں اور عور توں کو

غلام بنالینے کوئسی بھی دلیل سے منصفانہ نہیں تھہر ایا جاسکتا۔ دنیا کی کوئی بھی عدالت رسول اللہ کوان کے اس فعل سے بری قرار نہیں دے سکتی۔ آج کے وقتوں میں جہاں موت کی سزا کی حوصلہ شکنی کی جار ہی ہے ، کوئی بھی ملک یا معاشر ہ رسول اللہ کو

فائرنگ سکواڈ کے حوالے کرنے سے دریغے نہ کرتا۔

بنو قریظہ کے قتل عام کا واقعہ پانچویں ہجری، (627ء) میں پیش آیا، بنو قریظہ یہودیوں کاسب سے بڑا، طاقتور اور امیر قبیلہ تھا۔
مسلمان مؤرخ محمہ بن عمر واقعہ کی مطابق بنو قریظہ والے اعلیٰ نسب کے مالک اور صاحب جائیداد سے جبکہ ہمارے پاس نہ
تو تھجور کے درخت سے اور نہ انگور کے باغات، ہمارے پاس سوائے اونٹوں اور بھیڑوں کے علاوہ پچھ نہ تھا۔ رسول اللہ نے ان
کے ساتھ معاہدہ کیا ہوا تھا جس کے تحت وہ جنگ کی صورت میں مسلمانوں کے دشمنوں کا ساتھ نہیں دیں گے۔ لیکن جنگ خند ق
کے موقع پر جب اہل مکہ اپنے حمایتیوں کے ساتھ مدینہ پر حملہ آور ہوئے تو بنو قریظہ نے معاہدہ شکنی کا ارتکاب کرتے ہوتے
ہوئے مسلمانوں کے دشمنوں کا ساتھ دیا۔

کہانی کے پس منظر کچھ یوں بیان کیا جاتا ہے کہ ام المو منین صفیہ بنت جی کاباپ جی بن اخطب جو قبیلہ بنو نضیر کاسر دار تھا اور کچھ عرصہ پہلے مدینہ سے جلاوطن کیا جاچکا تھا۔ وہ اپنے قبیلے اور بنی واکل کے عمائدین کولے کر مکہ پہنچا اور انہیں مدینہ پر حملہ کرنے کی صلاح دی۔ وہاں سے مثبت جو اب پاکر اس نے غطفان کے قبائل کو بھی اس حملے میں حصہ لینے کیلئے قائل کر لیا۔ بعد ازاں وہ چپکے سے رات کے اند ھیرے میں مدینہ پہنچا اور بنو قریظہ کے سر دار کعب بن اسد کے گھر کا دروازہ جا گھٹکھٹایا، کعب نے دروازہ کھولنے سے انکار کر دیالیکن جی کی منت ساجت پر آخر دروازہ کھول دیا۔ جی نے کعب کو اپنے منصوبے سے آگاہ کیا لیکن کعب نے اس سازش کا حصہ بننے سے انکار کر دیا، لیکن جی کے پر زور اصر ارپر اس نے بھی اس مشتر کہ لشکر کا ساتھ دیئے کافیصلہ کر لیا۔

مسلمان ابھی اس قابل نہیں ہوئے تھے کہ بنو غطفان اور قریش کے مشتر کہ لشکر کا مقابلہ کر سکیں، چنانچہ سلمان فارس کی تجویز پر انہوں نے دفاعی جنگ لڑنے کا فیصلہ کرتے ہوئے مدینہ کے گرد خندق کھود لی۔ لہذا یہ لڑائی ایک محاصر ہے ہے زیادہ بچھ اور ثابت نہ ہوئی جوایک ماہ تک جاری رہا۔ رسول اللہ غطفان قبیلہ کے نعمان بن مسعود نامی ایک نومسلم کے ذریعے اہل مکہ اور بنو قریظہ کے در میان چوٹ ڈلوانے میں کامیاب ہو گئے، کیونکہ نعمان کے در پر دہ اسلام قبول کرنے کا پیتہ نہ تو اہل مکہ کو تھا اور نہ بی بنو قریظہ کو۔ لہذاوہ بہت آسانی سے بنو قریظہ اور اہل مکہ کو اپنے خلوص کا یقین دلاتے ہوئے انہیں ایک دوسرے کے خلاف بھڑکا نے میں کامیاب ہو گئے۔ میٹی مشر کین محاصرہ اٹھا کر مکہ واپس لوٹ گئے، اور بنو قریظہ مسلمانوں کے رحم بھڑکا نے میں کامیاب ہو گیا۔ اس چوٹ کے نتیج میں مشر کین محاصرہ اٹھا کر مکہ واپس لوٹ گئے، اور بنو قریظہ مسلمانوں کے رحم میں بنو قریظہ بر حملہ کرنے کا کوئی منصوبہ نہیں تھا۔ اس کی وجہ شائد یہ تھی کہ بنو قریظہ جنگ میں ایک انتہائی غیر فعال رکن تھے۔ انہوں نے اس جنگ میں کسی قشم کی کوئی گرم جوشی نہیں دکھائی تھی۔ بلکہ اس جنگ میں

ان کی عدم دلچیسی کابیرعالم تھا کہ ان کی طرف سے خندق نہیں کھدی ہوئی تھی لہذاان کی طرف سے مسلمانوں پر حملہ ہو سکتا تھا۔ لیکن انہوں نے اہل مکہ کو اس سے فائدہ اٹھانے کا نہیں کہا۔ بنو قریظہ کے اس رویہ پر ابوسفیان نے ان کے خلوص پر شک کا اظہار کیا۔ اور محاصرہ اٹھا کر مکہ کی طرف کوچ کر گیا۔ لیکن جب اہل مکہ اپنا محاصرہ اٹھا کر چلے گئے تورسول اللہ نے سستانے کی بجائے بنو قریظہ سے مال غنیمت حاصل کرنے کا منصوبہ بنایا۔ چنانچہ اللہ تعالی کو بنو قریظہ پر حملے کی صلاح دینے حضرت جبر ائیل کو بجھجا پڑا۔

"عائشہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلعم جب جنگ خندق سے (فارغ ہوکر) واپس آئے اور ہتھیار رکھ کر عنسل کرناچاہاتو جبر ائیل آئے، ان کاسر غبار سے اٹا ہوا تھا۔ جبر ائیل نے کہا آپ نے ہتھیار اتار دیئے ؟ اللہ کی قسم میں نے توابھی تک ہتھیار نہیں اتارے ہیں۔ آپ صلعم نے دریافت فرمایا تو پھر اب کہاں کا ارادہ ہے؟ انہوں نے فرمایا ادھر اور بنو قریظہ کی طرف اشارہ کیا۔ عائشہ نے بیان کیا کہ پھر رسول اللہ صلعم نے بنو قریظہ کے خلاف لشکر کشی کی "۔ (صیح بخاری، کتاب الجہاد، حدیث نمبر 2813)

حضور نے مدینہ میں ابن ام مکتوم کو حاکم مقرر کیا اور ایک مسلمان کو حکم دیا کہ وہ سب مسلمانوں کو اطلاع کر دے کہ ہم بنو قریظہ کی طرف جارہے ہیں اور عصر کی نماز وہیں پڑھیں گے۔

ر سول الله بنی قریظہ پہنچے تو فرمایا، اے بندر اور سؤر کے بھائیو (یہودیو) مجھ سے ڈرو، مجھ سے ڈرو، بعض نے بعض سے کہا، یہ ابوالقاسم (نئ کریم) ہیں۔ (طبقات ابن سعد، جلد اوّل، صفحہ 283)

حضور نے چھیں سواروں اور تین ہزار پیدل مسلمانوں کے ساتھ بنو قریظہ کا محاصرہ جاری کر لیاجو پچیں دن تک جاری رہا۔ جب
بنو قریظہ کے سر دار کعب بن اسد کو لیفین ہو گیا کہ مسلمان انہیں مطبع کئے بغیروالیں جانے والے نہیں تواس نے اپنی قوم کو
اکٹھا کر کے کہا کہ ہمار نے پاس تین صور تیں ہیں، ہم اسلام قبول کر لیتے ہیں، اس طرح ہمارا جان ومال محفوظ رہے گالیکن قبیلے
نے کہا کہ ہم تورات کے مذہب کو چھوڑ کر کوئی دو سر امذہب اختیار کرنے کو تیار نہیں ہیں۔ کعب نے دو سری صورت بتائی کہ
اپنے ہیوی پچوں کو قتل کر کے مسلمانوں پر پل پڑو، اگر قتل ہو گئے تو ہمیں اہل وعیال کی فکر نہیں ہو گی اور اگر جیت گئے تو خدا
ہمیں اور عور تیں اور بچے دے گا۔ لیکن قبیلے والوں نے اس بات کو یہ کہہ کررد کر دیا کہ ہم اپنے بے گناہ ہوی پچوں کو کیسے قتل
کر دیں اور ان کے بغیر یہ زندگی کس کام کی۔ کعب نے تیسری صورت بیان کی کہ آج ہفتے کی رات ہے اور مسلمان ہماری طرف
سے بے فکر ہوں گے کہ ہم ہفتے کے روز پچھ ایسانہیں کریں گے، لہذا ہم شبخون مارتے ہیں، لیکن قبیلے والوں نے یہ تجویز بھی یہ
کر دد کر دی کہ ہفتے کا دن تو ایک مقد س دن ہے ہم ہفتے کے روز یہ گھے کیسے کریں۔ محاصرہ طول پکڑ گیا لیکن پچپیں راتوں کے
بعد ہنو قریظہ والے ہمت ہار گئے۔ اور انہوں نے رسول کریم سے در خواست کی کہ بنی عمرو بن عوف کے ابول اب بن المنذر کو بات

چیت کیلئے اندر بھیجیں، کیونکہ ان کا قبیلہ بنو قریظہ کا حلیف تھا۔ حضور نے ابولبابہ کو بنو قریظہ کے پاس بات چیت کیلئے بھیج تو دیا۔ لیکن آپ اس وقت تک بنو قریظہ کو قتل کرنے کا تہیہ کر چکے تھے۔

"جبان کی نظر ابولبابہ پر پڑی تو وہ سب ان کا استقبال کرنے کیلئے اٹھے، ان کی عور تیں اور بچےروتے ہوئے آپ کے پاس آئے، اس منظر سے ابولبابہ کو ان پر ترس آگیا، بنو قریظہ نے ان سے کہا: کیا آپ مناسب سیجھتے ہیں کہ ہم مجمہ کے فیصلے پر ہتھیار رکھ دیں، انہوں نے کہاہاں مگر اپنے حلق پر ہاتھ رکھ کر بتایا کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ تم سب ذن کر ڈالے جاؤگ۔ ابولبابہ کہتے ہیں کہ کہنے کو تو میں نے اللہ اور اس کے رسول سے خیانت ہیں کہ کہنے کو تو میں نے بیات کہہ دی مگر فوراً ہی میرے دل نے محسوس کیا کہ یہ تو میں نے اللہ اور اس کے رسول سے خیانت کی۔ ابولبابہ وہاں سے بغیر رسول اللہ صلعم کی خدمت میں حاضر ہوئے سید سے مدینہ آگر مسجد نبوی میں آئے اور اور انہوں نے اپنی خطاکی پاداش میں خود کو مسجد کے ایک ستون کے ساتھ باند ھا اور اللہ سے عہد کیا کہ جب تک اس خیانت کو اللہ معاف نہ کر دے گا میں اس جگہ سے نہیں ہٹوں گا اور اب بھی بنو قریظہ کی زمین پر قدم نہ رکھوں گا اور اللہ مجھے بھی بھی اس علاقہ میں نہ دیکھے جس میں میں نے اللہ اور رسول کی خیانت کی ہے "۔ (تاریخ الائم والملوک جلد دوم، صفحہ 226 ، محمد بن جریر الطبری) ابن ہوئی تھی۔ ابن ہا اللہ نے اللہ اور رسول کی خیانت کی ہے "۔ (تاریخ الائم والملوک جلد دوم، صفحہ 226 ، محمد بن جریر الطبری) ابن ہوئی تھی۔ ابن ہشام کے مطابق یہ آئیت حضرت ابولبابہ کے متعلق نازل ہوئی تھی۔

اے مومنوتم اللہ اور رسول سے خیانت نہ کیا کرواور نہ آپس کی امانتوں میں خیانت کیا کروحالا نکہ تم (خیانت کی خرابی کو) جانتے ہو (سورۃ انفال آیت 27)

بنو قریظہ والوں نے اس خواہش کا اظہار کیا کہ وہ اس شرط پر ہتھیار رکھتے ہیں کہ انہیں بھی بنو نضیر کی طرح مدینہ بدر کر دیاجائے کیکن رسول اللہ نے ان سے غیر مشروط طور پر اپنے آپ کو مسلمانوں کے حوالے کر دینے کا نقاضا کیا۔ مجبور اَبنو قریظہ نے صبح کے وقت قلعے کا دروازہ کھول دیا، بنو قریظہ کو اس حالت میں دیکھ کر قبیلہ بنواوس کے لوگ رسول اللہ کے پاس آئے اور عرض کیا، یا رسول اللہ قبیلہ بنو قریظہ کے لوگ ہمارے حلیف و موالی ہیں۔ جب آپ نے بنو قینقاع کا محاصرہ کیا تھا تو آپ نے خزرج کے عبد اللہ بن سلول کے کہنے پر انہیں معاف کر دیا تھا اور انہیں قتل کرنے کی بجائے صرف جلاو طن کرنے کی سزادی تھی۔ عبد اللہ بنی درخواست آپ سے اپنے حلیف قبیلے کیلئے کرتے ہیں۔ حضور نے فرمایا، اے اوس کے لوگو! کیاتم نہیں چاہتے کہ تہمارے ہی قبیلے کا سر دار بنو قریظہ کا فیصلہ کرے ، بنواوس نے اس پر رضامند کی کا اظہار کیا۔ حضور نے فرمایا تو پھر سعد بن معاذ کو اختیارے کہ جو فیصلہ کرے۔

سعد بن معاذ قبیلہ اوس کی شاخ بنی عبد الاشہل سے تھا، آپ رسول اللہ کے بہت نزدیک سمجھے جاتے تھے، جب رسول اللہ نے کعب بن اشر ف کوٹھکانے لگانے کی خواہش کا اظہار کیا تویہ سعد بن معاذ ہی تھے جنہوں نے محمہ بن مسلمہ کو کعب کے قتل کیلئے

بھیجا۔ آپ غزوہ احزاب میں بنوعامر بن لوئی کے حبان بن قیس بن العرقہ کے تیر کانشانہ بننے کی وجہ سے زخمی ہو گئے تھے، تیر ان کی نبض کی رگ میں لگاتھا، جس سے آپکا بہت زیادہ خون بہنا شر وع ہو گیا، سعد نے دعاما نگی:

"اے خداا گرا بھی قریش کی جنگ باقی ہے تو مجھ کو زندہ رکھیو، کیونکہ مجھ کو قریش سے زیادہ کسی سے جنگ کرنے کی خواہش نہیں ہے۔ کیونکہ انہوں نے تیرے رسول کو تکلیفیں پہنچائیں، اور ان کو ان کے گھر سے نکالا ہے، اور اگر تونے قریش کی جنگ کا خاتمہ کر دیا ہے۔ تو مجھ کو اس وقت تک زندہ رکھ کہ میں اپنی آئکھوں سے بنی قریظہ کی ہلاکت دیکھ لوں "۔ (سیر قرسول اللہ، ابن اسحاق، جلد سوم صفحہ نمبر 69)

"الله جب تک میری آئکھیں بنو قریظہ کی تباہی کو دیکھ کر ٹھنڈی نہ ہولیں تو مجھے موت نہ دے، یہ لوگ عہد جاہلیت میں سعد کے موالی اور حلیف تھے "۔ (تاریخ الامم والملوک، جلد دوم، صفحہ نمبر 219، محمد بن جریر الطبری)

سعد بن معاذ کے زخمی ہونے کی وجہ سے رسول کر یم نے انہیں رفیدہ نامی خاتون کے خیے میں بھیج دیا تھا، یہ خاتون زخمیوں ک دکھے بھال کو ثواب کا کام سمجھ کر کرتی تھی۔ قبیلہ اوس کے چندلوگ سعد بن معاذ کے پاس پنچے اور انہیں بتایا کہ بنو قریظہ ک زندگی آپ کے ہاتھ میں دے دی گئی ہے، لہذا اب وقت آگیا ہے کہ قبولِ اسلام سے پہلے کے اپنے حلیف قبیلہ کے احسانوں کا بدلہ چکاتے ہوئے ان کی جان بخشی اسی طرح کر وائی جائے جیسے عبداللہ بن ابی نے بنو قینقاع کے سلسلہ میں کیا تھا۔ لیکن سعد بن معاذ نے بیہ کہ کر ان کی امیدوں پر پانی پھیر دیا کہ سعد کوئی ایسا شخص نہیں ہے جسے خدا کی رضا کے مقابلے میں کسی انسان کی مامیدوں پر پانی پھیر دیا کہ سعد کوئی ایسا شخص نہیں ہے جسے خدا کی رضا کے مقابلے میں کسی انسان کی ملامت کا ڈر ہو۔ یہ بات من کر سب لوگ واپس چلے گئے اور سعد بن معاذ کے فیصلہ سنا نے سے پہلے ہی بنی الا شہل میں بیہ مشہور کر دیا کہ بنو قریظہ کے تمام لوگوں کو قتل کر دیا جائے گا۔ سعد رسول کر یم کے پاس پہنچے تو وہاں انصار نے انہیں کہا کہ رسول کر یم کے پاس پہنچے تو وہاں انصار نے انہیں کہا کہ رسول کر یم کے نام کر دیا جائے گا۔ سعد رسول کر یم کے پاس پہنچے تو وہاں انصار نے انہیں کہا کہ رسول کر یم کے نام میں مربلادیا۔ سعد نے کہا تھوں میں دیا ہے۔ سعد نے پوچھا کیا میں جو بھی فیصلہ کروں، وہ تمہیں قبول ہوگا۔ انصار نے اثبات میں سربلادیا۔ سعد نے کہا:

پس میں بیہ تھم کر تاہوں کہ بنی قریظہ کے تمام مر دوں کو قتل کیا جائے اور عور توں اور بچوں کو غلام بنالیا جائے، حضور نے سعد کا فیصلہ سن کر فرمایا: اے سعد! تم نے بیٹک اللہ کو جو ساتویں آسان پر فیصلہ تھا تم نے اس کے مطابق فیصلہ کیا ہے۔
بنو نجار قبیلہ کی ایک عورت کے گھر میں تمام مر دوں کور سیوں سے باندھ دیا گیا۔ ان کی تعداد چار سوسے نوسو تک بتائی جاتی ہے۔ ان مر د قید یوں کی نگر انی انہی محمد بن مسلمہ کے ذمہ تھہر کی جور سول کریم کی خواہش پر کعب بن اثر ف کو دھو کے سے قب ان مر چکے تھے۔ جبکہ ایک ہز ار عور تیں اور بیچ عبد اللہ بن سلام نامی نو مسلم اور سابقہ یہو دی راہب کے زیر نگر انی کر دیئے گئے۔ حضور کے تھم کے مطابق مدینہ کے بازار میں چند گڑھے کھو دے گئے۔ اور بنی قریظہ کے مر د چھوٹی چھوٹی ٹولیوں کی صورت میں لائے جاتے اور ان کی گر دن ماری جاتی۔

"بنو قریظہ کی جب کوئی جماعت قتل کیلئے رسول اللہ صلعم کی خدمت میں جانے لگتی تووہ کعب بن اسد سے پوچھتے، کعب! کہو ہمارے ساتھ کیا ہونے والا ہے، اس کے جو اب میں ہر مرتبہ وہ کہتا کیا اتنی بات بھی نہیں سبجھتے بلانے والا ہر ابر بلار ہاہے اور جو جاتا ہے ان میں سے کوئی واپس نہیں بلٹتا، سبجھ لو کیا ہوگا، بخد امارے جاؤگے۔ اس طرح نوبت بہ نوبت رسول اللہ صلعم نے سب کو قتل کروادیا۔ (تاریخ الامم والملوک، جلد دوم صفحہ 229، محمد بن جریر الطبری)

بنو قریظ کے قتل ہونے والے یہودیوں کی تعداد چھ سوسے لے کر نوسو تک بتائی جاتی ہے۔ یہ تمام قتل عام رسول اللہ کی موجود گی میں ہوااور اس کو حضرت علی اور حضرت زبیر بن العوام اور قبیلہ بنواوس کے چند مر دوں نے سر انجام دیا۔ جو لڑکے کم عمر تھے ان کے قتل کر عمر انجام کے کے ذیر ناف بال آچکے تھے، انہیں مر د تصور کرکے قتل کر دیا گیا لیکن اگر کسی کے زیر ناف بال ابھی تک نہیں آئے تھے انہیں بچہ سمجھ کر چھوڑ دیا گیا۔

"رسول الله صلعم کا حکم تھا کہ جس کے زیر ناف بال آچکے ہوں اسے قتل کر دیا جائے۔ چونکہ عطی قرظی کے ابھی بال نہیں آئے تھے، لہذا انہیں زندہ چھوڑ دیا گیا، چنانچہ وہ مسلمان ہو کر شرف صحابیت سے مشرف ہوئے "۔ (الرحیق المحقوم، صفحہ نمبر 431۔ مولانا صفی الرحمٰن مبارکپوری)

"حضرت عطی قرظیؓ سے روایت ہے کہ میں اس وقت لڑکا تھا کہ جس وقت سعدؓ نے بنو قریظہ کے قتل کا تھم فرمایا۔ پھر مجھ کو دیکھااور میرے قتل میں انہوں نے شک کیا، جس وقت انہوں نے مجھ کوزیر ناف بالوں والانہیں پایا۔ میں وہی ہوں جو تم لوگوں کے در میان موجو د ہوں "۔ (سنن نسائی، جلد دوم، کتاب الطلاق، حدیث نمبر 3463)

حدیث اور سیرت کی کتابوں مہیں مر دول کے علاوہ ایک قتل ہونے والی ایک عورت کا ذکر بھی ملتاہے۔

"عبداللہ بن محمد ، محمد بن سلمہ ، محمد بن اسحاق ، محمد بن جعفر ، عبداللہ بن زبیر ، حضرت عائشہ سے روایت کرتے ہیں کہ بنو قریظہ کی عور توں میں سے کوئی عورت نہیں ماری گئی مگر ایک عورت جو میرے پاس بیٹی ہوئی تھی ، با تیں کر رہی تھی اور ہنستی جاتی تھی اس طرح کہ اس کی بیٹے اور پیٹ میں بل پڑتے تھے اور رسول اللہ صلحم اس کے مر دوں کو بازار میں قتل کر رہے تھے۔ یہاں تک کہ ایک پہار نے والے نے اس کانام لے کر پکارا، فلانی عورت کہاں ہے ؟ وہ بولی میں ہوں۔ میں نے پوچھا یہ کیا ہوا تجھ کو یعنی تیر انام کیوں پکارا جاتا ہے تو نے قصور کیا گیا؟ وہ بولی میں نے ایک نیاکام کیا، رسول اللہ صلحم کو معاذ اللہ گالیاں دی تھیں۔ حضرت عائشہ نے کہا پھر وہ پکار نے والا اس عورت کو لے گیا اور اس کی گر دن ماری گئی اور میں اب تک نہیں بھولی جیسا اس وقت محمد کو تعجب آیا تھا کہ وہ اتنا بنستی جاتی تھی کہ بیٹھ اور پیٹ میں بل پڑتے تھے حالا نکہ اس کو معلوم ہو گیا تھا کہ میں قتل کی جاؤں گی "۔ (سنن ابوداؤد، جلد دوم ، حدیث نمبر 898)

قتل عام سے فارغ ہونے کے بعدر سول کریم نے بنو قریظہ کی عور توں، پچوں اور مال کو تقسیم کیا، آپ نے سب سے پہلے اپنے کل مال کا خمس (پانچواں حصہ) علیحدہ کیا۔ باقی مال کے حضور نے چار جصے کئے، تین جصے سوار کو ملے اور ایک حصہ پیادے کو۔ عور توں کی تقسیم کے وقت رسول کریم نے اپنے لئے ریجانہ بنت زید بن عمرو (پچھ حوالوں کے مطابق ریجانہ کانام ریجانہ بنت شمعون تھا) کو اپنے لئے ببند کیا، یہ بنو قریظہ کے سر دار کی بٹی تھی۔ رسول کریم نے ریجانہ کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی تاکہ وہ ام المو منین کامر تبہ پاسکے لیکن ریجانہ نے انکار کر دیا کہ وہ اپنا فہ بہ چھوڑ کر اتم المو منین بننے کی بجائے ایک کنیز بننازیادہ پیند کرے گی۔ جسے سن کررسول اللہ بہت دکھی ہوئے۔ گو چند حوالوں کے مطابق ریجانہ نے پچھ عرصہ بعد اسلام قبول کر لیالیکن یہ بات اتنی مستند نہیں سمجھی جاتی، اور نہ ہی قرین قیاس ہے، ویسے بھی سیرت کی کتابوں میں ریجانہ کا اسلام قبول کر لیالیکن یہ بات اتنی مستند نہیں سمجھی جاتی، اور نہ ہی قرین قیاس ہے، ویسے بھی سیرت کی کتابوں میں ریجانہ کا ذکر ایک ام المومنین کی بجائے ایک کنیز کے طور پر ہی کیا گیا ہے

بنو قریظہ کے قبلِ عام سے فارغ ہونے کے بعد چندیہو دی عور تیں اور بچے مسلمانوں میں بانٹ دیئے گئے اور باقی بچوں اور عور توں کو تلواروں اور گھوڑوں کے عوض بیچنے کیلئے مجد اور شام بھیج دیا گیا۔ وَمَا أَرْسَلُنَا کَ إِلَّارَحْمَةً لِلْعَالَمِینَ

اور نہیں بھیجاہم نے آپ کو مگر تمام جہانوں کے لئے رحمت بناکر (سورۃ الانبیاء آیت 107)

## آخر اسلام بی کیوں؟

آخر پاکستان کے ملحد اسلام، مسلمان اور پاکستان کے ہی پیچھے کیوں پڑے رہتے ہیں؟ ملحد وں کو عیسائی، یہودی یا ہندو نظر کیوں نہیں آتے؟ ملحد اسر ائیل یا امریکہ کے خلاف بات کیوں نہیں کرتے؟ بیہ وہ سوال ہیں جو پاکستان میں تیزی سے پھلتے ہوئے الحادی انقلاب کی وجہ سے اکثر لوگوں کے ذہنوں میں گردش کرتے رہتے ہیں۔

آج ہم ان سوالوں کے جوابات پر عقلی تجزیہ کریں گے ، تجزیہ کچھ طویل ضرور ہے لیکن ان سب باتوں کوایک ہی تسلسل اور نشست میں جاننا بہت ضروری ہے۔ سب سے پہلے غور کرو کہ تم میں سے کتنے ہیں جو قر آن اور حدیثیں پڑھ پڑھ کر مسلمان ہوئے؟ اگر اپنے آپ پر غور کرو گے تو تمہیں شرم آئے گی کیونکہ تم میں ایک بھی ایسا نہیں جو اپنے علم کی بنیاد پر مسلمان بناہو تم مسلمان صرف اس لئے ہو کہ تم مسلمان کے گھر پیدا ہوئے اور پھر تعلیم یافتہ ہونے کے باوجود تمہارے اندر بچھ تبدیلی نہ آس کی جبکہ یہاں زیادہ تر ملحد وہ ہیں جو ایک مسلمان کے گھر پیدا ہوئے اور پھر علمی تبدیلی کی بنیادوں پر ملحد ہو گئے۔ بس ایک شعوری علم پر چل رہا ہے تو دو سر اور اثتی علم پر اور یادر کھوور اثتی علم کبھی بھی جدید شعوری علم سے آگے نہیں جاسکتا اور یہی وہ علمی کلیہ ہے جس کی وجہ سے الحاد ہر دن یا کستان میں پھیلتا جارہا ہے۔

آخ کی عالمی اخلاقی جدت سے تم نے صرف ایک ہی بات سیمی ہے کہ کسی کے مذہب یاعقیدے کو نشانہ نہ بناؤ بلکہ دوسروں کے مذہب کی تعظیم کرواور تمہیں شاید یہ بھی نہیں پتہ کہ تم نے یہ جو سنہر اسبق سیکھا ہے یہ کہاں سے آیا؟ کیسے دریافت ہوا؟ اس سنہرے اصول کا تاریخی پس منظر کیا ہے؟ تمہاری اسلامی تاریخ میں کا فروں کو یا تومار دیا جا تا تھا یاز بردستی اسلام قبول کروایا جا تا تھا پھر تم نے دوسروں کے مذہب کی تعظیم کا سبق کہاں سے سیکھ لیا؟ اگر تم صرف اسی سوال کا جو اب ڈھونڈلو تو تم مسلمان سے شاید انسان بن جاؤگے، آج میں تمہیں بتاؤں گا کہ تم نے کسی دوسرے کے مذہب کی تعظیم کا یہ سنہر ااصول کہاں سے سیکھا؟ لیکن یہ جانئے سے پہلے تھوڑے سے مذہبی حقائق جاننا بہت ضروری ہیں۔

اگر ہم حدیثوں کو چھوڑ کر صرف قر آن کی ہی بات کریں تو یہ جان لو کہ قر آن میں دہشت گر دی پر اکسانے والی آیات

15 /20 سے زیادہ نہیں ہیں۔ جبکہ ہندوؤں کے پاس دنیا کی سب سے بڑی جنگی مقدس کتاب مہا بھارت ہے پھر وہ تم سے زیادہ امن پیند کیوں ہیں؟ مسیحیوں کے پاس بائبل میں پر اناعہد نامہ خون ریز یوں سے بھر اپڑا ہے اس کے باوجو دوہ تمہارے لئے مذہبی دل آزاری یاکسی کے مذہب کی تعظیم کے سنہرے اصول کیسے بنادیتے ہیں؟ بات صرف اتن سی ہے کہ صدیوں پہلے ہندوؤں نے آپس میں اتنی مذہبی خون ریزی کی کہ انہوں نے امن کا سبق سیھے لیاوہ جو اچھوتوں کو پنج سیمجھتے تھے ان کو بر ابر شہری حقوق دے دیے اور ایک اچھوت و پنکٹ رامن نامی آد می کو ہندوستان کا صدر مملکت بنادیا، یہ ہے سیولر نظام تمہارے پڑوس میں۔

پھر جن مسیحیوں کے بنائے ہوئے اصولوں پر آج تم اپنے مذہب کی توہین سے منع کرتے ہووہ بھی کبھی تمہاری طرح یورپ میں بائبل کا نفاذ چاہتے سے اور پھر صلیبی جنگوں میں اٹلی سے لیکر فرانس، برطانیہ، جرمنی سویڈن اور پھر شالی یورپ کے آخری ملک فن لینڈ تک مذہب کے نام پر خون بہایا گیا جسے آج بھی وہ خو دیورپ کاسیاہ دور کہتے ہیں۔ بس پھر انہوں نے امن کاسبق ایسے سیھا کہ پایا ئے روم نے بائبل کے پر انے عہد نامہ پر جوں کا توں چلنے سے منع کر دیا اور یہاں تک کہہ دیا کہ اب مسیحی کو انجیل میں بتائے ہوئے وان کا مذہب ہے اس طرح ہندوؤں اور مسیحیوں نے اپنے اپنے مذہب سے دھشت گر دی کے میں بتائے ہوئے کہا دو ایسے نیادہ اچوائس کی تعظیم سیولر نظام کے تحت لازم کر دی گئی اور آج ہر مغربی باشندہ بے شک وہ ایسے تھا کہ بویا اگنوسٹک وہ کہمی مسیحت کو بر ابھلا نہیں کہتا ہی طرح ہندوا پتھکسٹ کسی فورم پر ہندو مذہب کی توہین نہیں مئت کہ تاکہ وہ کہ ایکوسٹک وہ باگنوسٹک وہ باگنوسٹک وہ بارا کو شہیں بنتے۔

اور اگرتم ہندویا مسیحیوں کی ریس کرتے ہوئے اپنے مذہب کی تعظیم چاہتے ہو تو تہہیں بھی سب سے پہلے اپنے مذہب سے دھشت دھشت گر دی کو الگ کرناھو گالیکن کرے گا کون؟ تمہاراتو کوئی ایک پاپائے روم ہی نہیں۔۔ ایک گروپ ایر انیوں کی مذھبی غلامی میں ہے تو دوسر اعربوں کی غلامی میں۔

جس مذہبی خونی راستوں پرتم آج جارہے ہواسی مذہبی خون کی ندیوں میں ہندوستان اور یورپ کے لوگ صدیوں پہلے ڈبکیاں لگا چکے ہیں اور ملحد صرف انہی علمی بنیادوں پرتم کوخون خرابے سے رو کناچاہتے ہیں اسی لئے وہ تمہارے مذہب سے کیڑے نکال نکال کر تمہارے سامنے رکھتے ہیں تا کہ تمہارے اندر کچھ علمی اور عقلی غیرت جاگے۔ پاکستانی ایتھکسٹ صرف اسلام اور مسلمان کوہی نشانہ کیوں بناتے ہیں؟ یہ بحث کمبی ہے لیکن بعض او قات ایک چھوٹی سی بات سمجھ لینے سے ساری بات سمجھ میں آجاتی ہے۔

اب غور کروجب تم بہار ہوتے ہو توڈاکٹر کے پاس جاتے ہووہ تمہاری بہاری کی کچھ علامتیں جانے کیلئے تم سے پوچھتا ہے کہ
کھانی تو نہیں آتی؟ تم کبھی یہ نہیں کہتے کہ میر ہے گھر کے سامنے ایک عیسائی عورت رہتی ہے وہ ہر وقت کھانستی رہتی ہے اور
جب ڈاکٹر پوچھتا ہے تمہیں چکر تو نہیں آتے؟ تم کبھی یہ نہیں کہتے کہ میر ہے ایک پڑوسی ہندوبا بے کو بہت چکر آتے ہیں کیونکہ
جب بہاری تمہاری ہے تو علامتیں بھی تم سے ہی پوچھی جائیں گی اور ان کا جو اب بھی تم اپنے ہی بارے میں دوگے اور پھر میٹھی یا
کڑوی دوائی بھی تمہی کو دی جائے گی اگر تم صرف اسی اصول پر تھوڑا ساغور کرو تو بہت کچھ سیکھ جاؤگے۔

پھر پاکستان میں ہندو بھی رہتے ہیں مسیحی بھی اور پارسی بھی لیکن اپنے آپ سے پوچھ کر بتاؤ کیا بھی کسی ہندو نے پاکستان میں بھگونت گیتا یا کسی مسیحی نے بائبل کا نظام رائج کرنے کا مطالبہ کیا؟ بھی نہیں کیونکہ دنیا کی قومیں تم سے زیادہ عقلمند ہیں، صدیوں پہلے ان میں مذہب سے ہٹ کر سوچنے کا شعور بید اہوا اور پہلے ان میں مذہب کوریاست سے الگ کر کے سیولر نظام اپنا لئے جس سے پاکستانی ہندوؤں اور مسیحیوں میں بھی عقلی شعور آگیا اسی لئے وہ بھی گیتا یا بائبل کے نفاذ کی بات نہیں کرتے۔ لیکن آج کے جدید دور میں صرف تمہی ہو جو ایک نظام محمد کی نافذ کر نا حیاہتا ہے تو دو سر انفاذ جعفر ہے۔ کیا تم نے پاکستان کو بدوعرب اور مجوسی ایران کی غلامی کا اکھاڑا سمجھ رکھا ہے؟

پھرتم کہتے ہو کہ ملحد امریکہ یااسرائیلی ظلم کے خلاف کیوں نہیں بولتاجب بھی امریکی گورے اور اسرائیلی پاکستان میں آکر خود کش حملے کریں گے توملحد کی تو پوں کارخ ان کی طرف ضرور ہو گالیکن فی الحال تم خود جانتے ہو کہ پاکستان تمہاری ہی فذہبی شدت پیندی کی بیاری کو بھگت رہاہے اسی لئے علاج بھی سب سے پہلے تمہارا ہی ضروری ہے۔ اور تمہارے جاہل مُلاں تمہیں بتاتے ہیں کہ امریکہ یااسرائل اسلام کو ختم کرناچاہتاہے تمہاری عقل اتنی سی بات نہیں سوچ سکتی کہ اسلامی تاریخ اپنی آپس کی ہی شعیہ سنی قتل وغارت گری سے بھری پڑی ہے اور آج اگر عالمی برادری صرف ایران اور سعودی عرب سے مکمل طور پر ہاتھ ہٹالیں تو عالم اسلام میں جنگ جمل جیسا ایساخون ریز سلمہ شروع ہو جائے گا کہ پھرتم میں سے جوزندہ نے گاوہ اسلام سے خود ہی تو بہ کرلے گا۔

لیکن یادر کھوعالمی قوانین کی موجودگی میں عالمی برادری تبھی ایسانہیں ہونے دے گی، آج دنیا کے تمام ترقی یافتہ ممالک سیکولر ہیں اور سیکولر ازم کا پہلا اصول ہی یہی ہے کہ کسی کے مذہب کو برامت کہو، تم نے ان سے یہ سنہر ااصول توسیکھ لیالیکن یادر کھو تم شعبیہ سنی کے چکر میں مرتے رہنا، تمہارے مذہب کی برائیوں کو نا توامریکہ آکر تمہیں بتائے گا اور ناہی اسر ائیل کیونکہ یہ تمہار اندرونی معاملہ ہے اسی اندرونی معاملے کی وجہ سے عراق، شام، تیونس، صومالیہ میں کیا پچھ نہیں ہورہا؟

پاکستانی ملاؤں اور کرپٹ سیاستد انوں نے ایک شیطانی چال کے ذریعے پاکستانی دستور میں لکھ دیا کہ اس ملک پر حکمر انی اللہ کی ہوگی تا کہ حکومت کرپٹ سیاستدان اور ملاں کریں اور بھوک وافلاس کی شکار عوام اپنے آئینی حاکم اللہ ہی سے دعائیں مانگتے مانگتے اللہ کے یاس پہنچ جائیں۔

لہذااب دوہی راستے باقی بچے ہیں یا توپاکستان بھی قدیم یورپ کی طرح مذہبی بنیادوں پرخونی سیاہ دور میں داخل ہو گااور یا پھر الحاد کاعلمی انقلاب سر اٹھانے والی ہر مذہبی جہالت کاصفا یا کر دے گا۔ آج کل پاکستان کے نوجوان اپنی علمی تحقیقات سے مذہبی کتابوں کے کیڑے نکال نکال کرعوام کے سامنے رکھ رہے ہیں اور جب عوام ان کیڑوں کو اپنی آئکھوں سے رینگتے دیکھتی ہے تو الحاد پھیلتا ہے اور یادر کھوجوا نقلاب علمی بنیادوں پر آتے ہیں انہیں کوئی نہیں روک سکتا۔

آج پاکستان سے مذہب کی اجارہ داری ختم کر کے سیولر نظام نافذ کر دو تو دو سرے دن کسی ملحد کو تمہارے مذہب پر انگلی اٹھانے کی ضرورت ہی محسوس نہیں ہوگی کیونکہ سیولر نظام مذہب سے دہشت گر دی کاڈنگ ختم کر دیتا ہے اور پھر تمہارامذہب بھی دنیا کے تمام مذاہب کی طرح قابلِ تعظیم ہو گا اور ریاست بھی خوشحال ہو جائے گی، جتنی جلدی ہو سکے اس راستے پر آجاؤ اور اپنی زندگی میں ہی دنیا کی قوموں سے بچھ اچھی با تیں سیکھ کر اپنی نسلوں کو سکھا دو تا کہ جنگ جمل، جنگ سفیان یا جنگ کر بلا کو ہر سال پاکستان میں زندہ کرنے کی بجائے انہیں ہمیشہ کیلئے تاریخ میں دفن کر دیا جائے۔

شكربير.

آپ کا دوست مولوی اُستر ا۔

# پہنمبر اسلام اور خلفاء راشدینے دور میں کمسن بچیوںکے نکاح

اسلامی مستند کتب کے اوراق سے چند اہم مثالیں

اسلام میں کم سی یاصغیر سی میں نکاح کے حوالے سے بات کی جائے تو عام طور پر بی بی عائشہ اور پینمبر اسلام کے نکاح کوزیر بحث لا یاجا تا ہے اور اس پر تنقید کی جاتی ہے۔ مذہب اسلام کے پیروکاروں کی غالب اکثریت 6 سال کی عمر میں بی بی عائشہ کے نکاح کو درست ما نتی ہے اور تنقید پر اس کا بھر پور دفاع بھی کرتی ہے۔ آج بھی تمام اسلامی مکاتب فکر کے علاء اور مجتهدین اس بات پر متنقل ہیں کہ 6 یا 9 سال کی پڑی کا نکاح کیا جاسکتا ہے۔ پچھ اسلامی بھائی جو اس کو درست تصور نہیں کرتے وہ بی بی عائشہ کی نکاح کے وقت 6 سال عمر کی متواتر اور مستندروایات جن کی راوی خو دبی بی عائشہ ہیں کو جھٹلاتے ہوئے کسی مستندروایت کے بغیر ہی صرف "اگر چہ چونکہ چنانچہ"کا مہارالے کر بی بی کی نکاح کے وقت عمر 18 سال ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں جو کہ طلاف حقائق ہے۔

اسی بات کولے کر میں نے اس امر کی ضرورت محسوس کی کہ پیغیبرِ اسلام اور خلفاءراشدین کے دور میں کم سِنی میں بچیوں ک شادی کے حوالے سے عمومی معاشر تی رجحان کیاتھا؟ اور کیابی بی عائشہ کے علاوہ کسی اور کی کم سِنی میں شادی ہوئی؟۔اس بارے میں مستند اسلامی تاریخ کیا کہتی ہے؟۔اس حوالے سے جو جو ابات اسلامی تاریخی کتب سے ملے اُن میں سے چند انتہائی اہم کا ذکر کچھ یوں ہے:

1- بې بې زينب بنتِ محمر

آپ پیغمبر اسلام کی سب سے بڑی بیٹی ہیں۔ آپ اعلانِ نبوت سے 10 سال قبل پیدا ہوئیں۔روایت میں ہے کہ "آپ کی شادی ابوالعاص بن رہے لقیط سے ہوئی اور یہ واقعہ نبوت سے پہلے کا ہے "

یعنی جب پنیمبر اسلام نے آپ کا نکاح ابوالعاص سے کیااُس وقت آپ کی عمر 9 سال یااس سے بھی کم تھی۔

(طبقات ابن سعد - جلد چهارم - حصه هشتم - صفحه 341 - ناشر دارالاشاعت كراچى)

2- نى نى رقيە بنت محمد

آپ پیغیم ِ اسلام کی دوسری بیٹی ہیں اور آپ اعلان نبوت سے 8 سال قبل پیدا ہوئیں۔روایت میں ہے کہ "آپ کی شادی ابولہب کے بیٹے عتبہ سے ہوئی اور یہ قبل از نبوت کا ہے" \_\_\_\_\_\_

اس روایت سے واضح ہو جاتا ہے کہ پنغیبرِ اسلام نے جب عتبہ کے ساتھ رقیہ کے ساتھ نکاح کیاتواس وقت رقیہ کی عمر 7 سال یا اِس سے بھی کم تھی

(طبقات ابن سعد - جلد جهارم - حصه مشتم - صفحه 345)

3- بې بې ام کلتوم بنت محمد

آپ پیغیمرِ اسلام کی تیسری بیٹی ہیں۔ آپ اعلانِ نبوت سے 7 سال قبل پیداہوئیں۔روایت میں ہے کہ "آپ کی شادی قبل از نبوت ابولہب کے بیٹے عتیبہ سے ہوئی "

اس روایت سے واضح ہو تاہے کہ جب پیغمبر اسلام نے ام کلثوم کا نکاح عتیبہ سے کیااس وقت ام کلثوم کی عمر 6 سال یااس سے بھی کم تھی۔

(طبقات ابن سعد - جلد جهارم - حصه مشتم - صفحه 346)

4- بي بي فاطمه بنت محمد

روایات کے مطابق آپ نبوت کے پانچویں سال 20 جمادی الثانی کو پید ہوئیں۔ آپکی شادی کیم ذوالحج 2 ہجری کو جبکہ آپ کی عمر 9 سال تھی علی ابن ابی طالب سے ہوئی۔ آپ کی وفات 3 جمادی الثانی 11 ہجری کو ہوئی اور اُس وقت آپ کی عمر 18 سال تھی.

(اہل تشخی اور اہلسنت میں پیغیبر اسلام کی بیٹیوں کی تعداد کے معاملے پر اختلافات ہیں۔اہل تشخی زینب، رقیہ اور ام کلثوم کو بی بی خدیجہ اور پیغیبر اسلام کی حقیقی اولا د تسلیم نہیں کرتے لیکن اس پر تمام مکاتب کا اتفاق ہے کہ ان کی پر ورش اور شادیاں پیغیبر اسلام نے بذات خود کیں۔)

5- بي بي ام كلثوم بنت ابي بكر

آپ خلیفہ اول ابو بکر کی بیٹی ہیں۔ آپکی ولادت 12 یا 13 ہجری میں ابو بکر کی رحلت کے کچھ ماہ بعد ہوئی۔ روایات میں آتا ہے کہ "خلیفہ عمر بن خطاب نے ام کلثوم بنت ابی بکر جب کہ وہ کمسن تھیں ، نکاح کا پیغام بھیجا۔ یہ پیغام بی عائشہ کے پاس بھیجا گیا۔ انہوں نے ام کثوم کو اختیار دیاتوام کلثوم نے کہا:"میں ان کے ساتھ نکاح نہیں کروں گی"۔

اس پر بی بی عائشہ نے فرمایا: "کیاتم امیر المومنین کے ساتھ نکاح کرنے سے انکار کرتی ہو؟"

وہ بولیں:"ہاں!وہ بہت سخت زاہدانہ زندگی بسر کرتے ہیں،اور خواتین کے ساتھ سخت مزاج ہیں"۔

(تاریخ طبری۔ جلد سوم۔ حصہ اول۔ صفحہ 221۔ ناثر نفیس اکیڈمی کراچی)

·

اس روایت سے صاف واضح ہو جاتا ہے کہ خلیفہ دوم عمر خطاب 5 سالہ بگی کے ساتھ نکاح کرناچاہتے تھے۔ بی بی عائشہ کو بھی اس نکاح پر کوئی اعتراض نہ تھا۔ ام کلثوم نے بھی صرف خلیفہ دوم کی سخت مزاجی کی وجہ سے انکار کیا۔ بگی کی کم سنی کونہ زیرِ بحث لایا گیا اور نہ اس پر کوئی اعتراض کیا گیا۔ خلیفہ دوم کی اُس وقت عمر تقریبا 55 سال تھی۔

6- بی بی ام کلثوم بنت علی

ام کلثوم بنت علی کا نکاح خلیفہ دوم عمر خطاب کے ساتھ 17 ہجری میں ہوااس وقت آپ کی عمر 8 یا 10 سال تھی۔اہل تشیع اس نکاح کے واقعہ کو تسلیم نہیں کرتے۔اہلسنت کے مشہور عالم دین مولانا شبلی نعمانی یوں لکھتے ہیں:

"حضرت عمرنے جناب امیر (علی) سے ام کلثوم کیلئے درخواست کی، جناب ممدوح نے پہلے ام کلثوم کی صغیر سنی کے سبب انکار کیا۔ لیکن جب خلیفہ عمر نے زیادہ تمنا ظاہر کی اور کہا کہ اس سے مجھ کو حصول شرف مقصود ہے تو جناب امیر نے منظور فرمایا اور 17 ہجری میں 40 ہز ارمہر پر نکاح ہوا"

(الفاروق-صفحه 406)

علی ابن ابی طالب کے انکار کے بعد خلیفہ دوم عمر خطاب نے صغیر سنی کے اعتراض کو کس طرح دور کیا ایک روایت میں یوں بیان ہو تاہے:

"عمر خطاب نے علی سے ام کلثوم کے لیے درخواست کی، علی نے کہاا بھی وہ کمسن ہے۔ عمر نے کہا خدا جانتا ہے کہ یہ درست نہیں۔ دراصل آپ یہ شادی چاہتے ہی نہیں ہیں۔ اگر وہ کمسن ہے تو آپ اُس کو میرے پاس بھیجیں۔ تب علی نے ام کلثوم کو کپڑوں کا ایک جوڑا دیا اور کہا کہ خلیفہ عمر کے پاس جا کر اُن سے کہنا کہ میرے والد جاننا چاہتے ہیں کہ یہ لباس کس کے لیے ہے؟ جب ام کلثوم پیغام لے کر خلیفہ عمر کے پاس آئیں تو خلیفہ نے اُن کا ہاتھ پیڑلیا اور زور سے انہیں اپنی جانب کھینچا۔ تب ام کلثوم نے خلیفہ سے کہا کہ ہاتھ چھوڑ دیں خلیفہ نے ایساہی کیا اور کہا کہ آپ بہت اچھے اخلاق کی مالکہ ہیں آپ اپنے والد سے کہنا کہ آپ بہت اپھے اخلاق کی مالکہ ہیں آپ اپنے والد سے کہنا کہ آپ بہت یہت یہت اپھے اخلاق کی مالکہ ہیں آپ اپنے والد سے کہنا کہ آپ بہت پیاری ہیں اور جیساوہ آپ کے متعلق سمجھتے تھے ویسا نہیں ہے۔ اس کے بعد علی نے ام کلثوم کی شادی عمر سے کر دی "۔ (تاریخ خمیس۔ جلد دوم۔ صفحہ 188)



.

ان درج بالاروایات کی روشنی میں واضح ہوجاتا ہے کہ پیغیبر اسلام اور خلفاء راشدین کے دور میں کمس بچیوں کے نکاح کی رسم عام تھی اور اس کو معیوب تصور نہیں کیا جاتا تھا۔ انہی روایات کی روشنی میں موجو دہ دور میں تمام مکاتب فکر کے جید علاکو مجتہدین کے فقاوی موجو دہ ہیں جن میں مال کی چھاتی سے دو دھ پینے والی بچی کے نکاح کی بھی اجازت ہے لیکن بچی کے ساتھ مباشرت 9 سال کی عمر تک ہی کی جاسکتی ہے۔ 9 سال سے پہلے ہوس و کنار کی اجازت ہے لیکن مباشرت کی نہیں۔ جن علاء کے فقاوی موجو دہیں ان میں مفتی اعظم سعودیہ شیخ عبد العزیز الشیخ ، ڈاکٹر احمد المهیبی ، شیخ محمد بن عبد الرحمان اور دیگر شامل ہیں جبکہ کتب احادیث میں ممن کے حق میں تو اتر سے احادیث موجو دہیں۔

زمانه قبل اسلوم میں عورت کا سماجی مقام سرقسط اول زمانه قبل اسلوم میں عورت کا سماجی مقام سرقسط ووم رمانه قبل اسلام میں عورت کا سماجی مقام سرقسط ووم معراج نبوی سرقر آن اجاویش اور تاریخ کی روشنی میں وہ جو ورمدسے نکالے گئے

#### **APOLLO LANDS ON MOON**

### اسلامى حمافتيس

جب بھی کسوسے یہ سنتے ہیں کہ اسلام کو نقصان پہچانے والے وہ لوگ ہیں جنہوں نے اسے اچھی طرح سے نہیں سمجھا تو ہم یہ سوچنے پر مجبور ہوجاتے ہیں کہ کیا علی بن ابی طالب نے جب یہ ارشاد فرمایا کہ قر آن "حمال اوجہ" یعنیکہ دو چہرہ ہے تو کیاوہ اسلام کو نہیں سمجھتا تھا؟! کیا علی اور ام المو منین عائشہ اسلام قر آن اور سنت سے نابلد تھے جب انہوں نے آپس میں الجمل کی خونین لڑائی لڑی اور چار ہز ارصحابہ اور حفاظ قر آن کو اپنی حماقتوں کی جھینٹ چڑھادیا؟! کیا ہم ان لوگوں سے زیادہ بہتر قر آن کو سمجھ سکتے ہیں؟!اور اگر اسلام 1432 سال سے نا قابل فہم رہاہے تو کیا اب کے بعد ہم اسے سمجھ یائیں گے؟!

سیولرزم مذہب کوذاتی امتخاب بنادیتا ہے، سوال میہ ہے کہ کیوں کر ضمیر اور عقیدہ حکومتِ وقت کی تلوار سے زبر دستی تھوپا جائے پھر مختلف فکرر کھنے والے لو گوں کو کا فر قرار دے کر انہیں کٹہرے میں کھڑا کر دیاجائے؟! سیکولرزم لو گوں کو مذہبی عقیدے کے انتخاب کی اجازت دیتا ہے مگر اسے دوسروں پر زبر دستی تھوپنے نہیں دیتا جو انہیں پیند نہیں کیونکہ یہ ہماری مصلحت ہم سے زیادہ جانتے ہیں .

مسلمانوں کی فکر میں گذگاپوری طرح سے الٹی بہتی ہے، انہیں پاگل پن کی حد تک یقین ہے کہ محمد اشر ف المرسلین ہے گو یا سابقہ انہیاء میں شرف یعنی عزت کی کمی تھی!! انہیں یقین ہے کہ محمد "علی خلق عظیم" ہے جیسا کہ اس نے اپنے لیے اپنی تصنیف شدہ کتاب قر آن میں کہا ہے لیکن خود اسلامی تاریخ کی کتابیں ہی محمد کو اس کے برعکس ثابت کرتی ہیں، اس میں کسی طرح کی کوئی اخلاقیات نہیں تھیں اس نے عور توں کی عزتیں تارتار کیں قیدیوں کو سزائے موت سنائی مخالف شاعروں کا دھوکے اور غداری سے خفیہ قبل کرائے اور قافل لوٹے یعنی ہٹلر سے بھی دوہاتھ آگے رہا!

سادہ سی علمی اور منطقی دلیل سے ہی ثابت ہوجاتا ہے کہ اسلام ایک جاہلانہ مذہب ہے مثال کے طور پریہ ثابت کرنے کیلیئے کہ محمد ایک رات میں گیارہ عور توں سے کس طرح ہمبسترہو تا تھااس نے اپنے احمق تابعین کے لیے یہ قصہ گھڑا کہ جبریل میرے پاس ایک پتیلالیکر آیا جس سے کھا کر مجھ میں نکاح کیلیئے چالیس مر دوں کی طاقت حاصل ہو گئی!! کیااللہ محمد کو نکاح کی یہ قوت بغیر کسی محسوس چیز یعنی پتیلا اور کھانے کے بغیر نہیں دے سکتا تھا؟؟ احمقوں کے لیے احمقانہ کہانی!

اسلامی ملکوں میں چلے جائیں ابھی لوگ اپنی گہری نیند میں ہوتے ہیں کہ مساجد سے گدھوں کے بینکنے کی آوازیں آناشر وع ہو جاتی ہیں اگر ان کے مذہبی مر اسم اتنے عجیب اور اذیت ناک ہیں تواس میں لوگوں کا کیاقصور ہے؟! کیاجب تک یہ احمق بچوں بوڑھوں اور بیاروں کی نیند حرام نہ کریں ان کا اللّٰد ان سے راضی نہیں ہو تا؟!

# كيا محمد كو تمام انسانول كيك بهيجا گيا تھا؟

مولویانِ اسلام کادعوی ہے کہ محمد اللہ کی طرف سے تمام بنی نوع انسان کیلئے بھیجا گیا آخری نبی تھا، مگر کیا یہ بات سے ہے؟ شاید اس دعوی کی وجہ بعض قرآنی آیات ہیں جو "الناس" یعنی لوگوں کے بارے میں ہیں جیسے (مَا سَاصَا بَکَ مِن َ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّٰهِ قُونَ اللّٰهِ قُمِنَ اللّٰهِ قَمِنَ اللّٰهِ قَمِنَ اللّٰهِ قَمِن َ قَالَمَ مَن َ مَسَنَةٍ فَمِن َ قَالَمَ مَن َ قَالَمُ بَعْجِ وہ تیری ہی شامت اعمال کی وجہ سے ہے۔ اور اے نبی ہم نے تم کولوگوں کی ہدایت کے لئے پیغیمر بناکر بھیجا ہے اور اس بات کا اللہ ہی گواہ کافی ہے۔ النساء 79) اگر آیت کو ظاہر کی طور پر لیا جائے تو اس

سے پتہ چاتا ہے کہ وہ تمام لوگوں کیلئے بھیجا گیا ہے مگر قر آن میں لفظ "الناس" کااستعال عام استعال سے مختلف ہے،اگر ہم دوسری قر آنی آیات کولیں تومعلوم پڑے گا کہ "الناس" سے مر ادلوگوں کا ایک مخصوص گروہ ہے نا کہ تمام بی نوع انسان:

(زُینَ الِنَّاسِ حُبُّ الشَّہُوتِ مِنَ النِّسَآءِوَ ال ہِنِیْ آنَ وَ ال قَنَاطِی آرال ہِ مُقَن ٓ طَرَقِ مِنَ الذَّہَبِ وَ ال آفِظَةِ وَ اللهِ مُنَّا مُنَاسِ حُبُّ الشَّہُوتِ مِن النِّسَآءِوَ اللهِ مُنَّاعُ اللهِ مُنَّوَ مَلَّا اللهُ عَنِ آور مُنْ وَ اللهِ مُنَامُ اللهِ مُنْ اللهِ مُنَامُ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنَامُ اللهُ مُنْ اللهِ مِن اللهُ مُنَامُ اللهُ مُنَامُ اللهُ مُنَامُ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُن اللهُ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ

(وَقُوْمَ مُنُوهِ حِلْمُا كُذَّ بُواالرُّسُلَ اَغَ مِّرَق مُّهُم ہُو جَعَل ہُمُ مِ لِلنَّاسِ ایتہ ہُواکَ مِی کَ اللَّالِی مَا اَبَالِی ہُا۔ اور نوح کی قوم نے بھی جب پیغیبروں کو جھٹلایا تو ہم نے انہیں غرق کر دیا اور انکولو گوں کے لئے نشانی بنادیا۔ اور ظالموں کے لئے ہم نے دکھ دینے والاعذاب تیار کرر کھاہے۔ ۔ الفر قان 37) نشانی آیت یا معجزہ کا اثر اسے دیکھنے والوں پر پڑتا ہے لیکن زمین پر ساری قوم نوح کو غرق کر دیا گیا تھا اور صرف نوح اور ان کے اہل بیت ہی زندہ بچے تھے اس کے باوجو دقر آن انہیں "الناس" کہتا ہے جبکہ وہ صرف ایک خاندان کے افراد ہیں یعنی صرف کچھ لوگ ہیں کیونکہ ان کے بعد آنے والے لوگوں نے طوفان کا معجزہ نہیں دیکھنے والے سرف نوح کے خاندان کے ہی لوگ تھے جنہیں قر آن "الناس" سے مخاطب کرتا ہے۔

(فَحُحُ اَسَّحَرَهُ لِي آقَاتِ يَوَهُمْ مَّعَ آلُوهُمْ وَاللَّنَاسِ اللَّهَاسِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمِيادِ يرجَعَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعْلِقِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْمُعْلِقِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْمُعِلِّ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعِلِّ عَلَيْ اللْمُعَلِّمُ عَلَيْ اللْمُعَلِّمُ عَلَيْ اللْمُلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِّمُ عَلَيْ اللْمُعَلِّمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْ اللْمُعِلِمُ عَلَيْ اللْمُعِلِمُ عَلَيْ اللْمُعَلِمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْ اللَّ

(وَلَقَدَ اٰتَیْ ٓ نَامُو ٓ بِی اَل ٓ کِشِبَ مِن ٓ ۚ لَیَا ٓ سَاہ ٓ لَک ٓ نَاال ٓ قُرُو ٓ نَ ال ٓ اُو ٓ لٰی بَصَاکِرَ بِلِنَّاسِ وَہُدًی وَّ رَح ٓ مَة لَّعَلَّهُم ٓ یَتَدَکَّرُو ٓ نَ – اور ہم نے پہلی امتوں کے ہلاک کرنے کے بعد موسٰی کو کتاب دی جولو گوں کے لئے بصیرت اور ہدایت اور رحمت ہے تاکہ وہ نصیحت حاصل کریں۔ – القصص 43)موسی جیسا کہ سب جانبے ہیں صرف بنی اسر ائیل کے لیے .

بھیجے گئے تھے اس کی دعوت تواہلِ مصر تک کیلئے نہیں تھی اس کے باوجود قر آن کہتا ہے کہ موسی کی کتاب لو گوں کے لیے بصیرت اور ہدایت اور رحمت ہے. یہال "الناس" سے صرف بنی اسر ائیل کا گروہ ہی مقصود ہے.

محد سے مخاطب ہوتے ہوئے قر آن اس سے بھی کہیں زیادہ واضح تھا (وَاہدَ اکتُبُ اَن ۡ زَل ۤ نَٰذِ مُبرَ کُ مُصَدِّقُ الَّذِی ٓ بِیَ اَن َ زَر اُمَّ الَ ۚ قُر ٰی وَ مَن ٓ حَو ٓ اَہَا اُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

پھراس سے کہا کہ (فَلاَتُد ٓعُ مُعَ اللّٰهِ إِلْ مِّاأَخَرَ فَتُكُو ٓ نَ مِنَ اللّٰهِ مِنَ اللّٰهِ اِلْ مِّا أَخَرَ فَتُكُو ٓ نَ مِنَ اللّٰهِ مِنَ اللّٰهِ عِلْمَ اللّٰهِ إِلْ مِّا أَخَرَ فَتَكُو آنَ مِنَ اللّٰهِ عِلْمَ اللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِلْمِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلِلْمِلْمُلْلِمُ اللّٰهُ الللّٰلِي اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِمُلْلِمُ اللّٰلِلْمُ

مزید وضاحت کرتے ہوئے قر آن کہتا ہے (وَیَقُو ٓ لُ الَّذِی ٓ نَ کَفَرُو ۤ الَو ٓ لَا سَاُن ۤ زِلَ عَلَی ۤ وَایَهٔ ہِن ٓ اَّ تِہِ ۤ اِنْمَا سَا اللّٰهِ عَلَی ٓ اَن ٓ اَن ٓ اَن ٓ اَن ٓ اَن ٓ اَن ٓ نِی آن ٓ اَلٰ اللّٰہِ اللّٰہ

 اس بات کی قر آن تصدیق بھی کرتا ہے (وَمَا سَمَارَ صَلَ مَنَامَ وَرَالَ بِلِیَانِ وَوَمِ مِلِیُمِیْنَ اَلٰہُمُ مَنَ فَیْطُولُ اللهُ مَن مَن مَیْنَاوُرُ وَہُوالُ عَرِی آزالُ مَکِی آمُ—اور ہم نے کوئی پیغیر نہیں بھیجا مگر وہ اپنی قوم کی زبان بولتا تھا تا کہ انہیں احکام الٰہی کھول کھول کھول کر بتا دے۔ پھر اللہ جسے چاہتا ہے گر اہ رہنے دیتا ہے۔ اور جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور وہ غالب ہے حکمت والا ہے۔ —ابر اہیم 4) یعنی یہ لازم ہے ہر رسول اس قوم کی زبان جانتا ہو جن کیلئے وہ بھیجا گیا ہوتا کہ انہیں اللہ کا پیغام احسن طریقہ سے پہنچا سکے اس معنی کی قر آن مزید تصدیق بھی کرتا ہے (زَرَالَ بِدِ الرُّوثَ حُوالَ آئِی آنُ مَن آورِی آن – لِلِمَانِ عَرَفِيٌ مُّہِی آنِ – اس کو اما نتد ار فرشتہ لے کر اثر اہے۔ — یعنی اسے تمہارے دل پر اسکا لقاکیا ہے تاکہ لوگوں کو خبر دار کرتے رہو۔ —اور القابھی فصیح و بلیغ عربی زبان میں کیا ہے۔ —الشحر اء 93 – 94 – 95) محمد کی ذمہ داری عربوں کو انہی کی عربی زبان میں خبر دار کرنے ایسانہیں ہو سکتا کہ خد ااسے عربی زبان میں چینیوں کو خبر دار کرنے بھیجے دے!!!

اس معنی کی مزید تا کید بھی قر آن کر تاہے (وَلَو ٓ نَرَّل ٓ نَہُ عَلٰی لَع ٓ ضِ ال ٓ اَکَ ٓ بَمِی ٓ نَ َ وَ هَرَ اَنْ کَر تاہے (وَلَو ٓ نَرَّل ٓ نَہُ عَلٰی لَع ٓ ضِ اللَّ اَکَ آبُمِی ٓ نَ َ اور اگر ہم اس کو کسی عجمی پر ا تارتے۔۔اور وہ اسے ان لوگوں کر پڑھ کر سنا تا توبیہ اسے کبھی نہ مانتے۔۔الشعر اء 198 - 199) کیا کسی کو اس سے زیادہ وضاحت در کارہے؟ قر آن خود کہہ رہاہے کہ عربی زبان میں ا تارے گئے قر آن کا مقصد عجم نہیں ہے جو عربی نہیں سبھتے بلکہ عرب ہی مقصود سے جن کی زبان عربی ہے اگر اللہ اسے عجمیوں پر ا تار تا جنہیں عربی نہیں آتی تو بھی اس پر ایمان نہ لاتے ، یقینا اللہ لوگوں کو اسلام کے شیخوں سے زیادہ جانتا ہے .

اس بات کی مزید تو ثیق کیلئے کہ محمہ صرف عربوں کیلئے ہی نبی بناکر بھیجا گیاتھا قر آن کہتا ہے (وَلَو ٓ جَعَل ۤ لٰهُ قُر ۤ اٰفَااَع ٓ جَمِیّاً لَقَالُو ٓ الَو ٓ اَلٰهُ ہُو ٓ اور اگر ہم اس قر آن کو غیر عربی زبان میں نازل کرتے توبیہ لوگ کہتے کہ اسکی آیتیں ہماری زبان میں کیوں کھول کر بیان نہیں کی گئیں – فصلت 44) اگر اللہ محمہ کو قریش پر عجمی قر آن دے کر بھیجنا یعنی کسی دوسری زبان میں ہی میں تووہ کہتے کہ اس کا ترجمہ کر کے ہمیں بتاؤ کہ ہمیں کچھ سمجھ نہیں آرہا، اگر اللہ نے قریش پر قر آن ان کی اپنی زبان میں ہی نازل کیا جبکہ وہ ساری دنیا کی آبادی کے حیاب سے اقلیت تھے کیونکہ دوسری صورت میں وہ پیغام کو ہی نہ سمجھ سکتے تو کیا یہ معقول بات ہے کہ اللہ ایک عربی رسول کو عربی قر آن کے ساتھ ساری دنیا کے لوگوں کیلئے جھیجے گاجو چھ ہز ارسے زیادہ زبانیں ہولتے ہیں؟

اسلامی پیغام میں زبان کی اپنی ایک خاص اہمیت ہے جہاں سابقہ انبیاء کے معجزے طبعی نوعیت کے تھے جیسے سمندر کو چیر نامن وسلوی اتار نااور مر دوں کو زندہ کر ناوہاں محمد کو قر آن کے علاوہ کوئی معجزہ نہیں دیا گیا جس کی فصاحت وبلاغت پر قر آن کا خدا فخر کر تاہوا نظر آتا ہے اور مشر کین کو چینج کر تاہے کہ وہ اس جیسی کوئی ایک سورت لاکر دکھا دیں کیونکہ اس کی زبان بلاغت کے لحاظ سے معجزہ قرار دی گئی ایسے میں رہے کہو سکتا ہے کہ وہ خداجو سب کچھ جانتا ہے عربی زبان میں لغوی معجز واں پر مشتمل ایک الیہ کتا ہے جسے اہل عرب تک اچھی طرح نہ سمجھ سکے اور انہیں اس کی تفسیر کی ضرورت پڑی پھر وہ خدا تمام اہل ارض سے جو یہ زبان نہیں جانتے ان سے رہے مطالبہ کرے کہ وہ اس قر آنی لغت کی خوبصورتی کے قائل ہو جائیں اور بغیر کوئی معجزہ دیکھے (جیسے موسی کا معجزہ) ایمان لے آئیں ؟

الله يا قرآن كامصنف السبات يربهت فخركر تا تهاكه قرآن عربي زبان ميں نازل ہواہے:

(اِنَّا سَانَ ذَلَ لَنْهُ قُرِ اَمْنَاعَرَبِيًّا لِعَكُم نَ تَعَ قِلُونَ اَسَهِم سَو ۔ ۔ یوسف2)

( کتُٹِ فُصِّلَت ۚ الیُّهُ: قُرِ ٓ انَّا عَرَبِیاً لِقَوهِم لِیَّع ٓ اَهُو ٓ نَ – ایسی کتاب جسکی آیتیں جداجدابیان کی گئی ہیں یعنی قر آن عربی ان لوگوں کے لئے جو سمجھ رکھتے ہیں۔ – فصلت 3)

(إِنَّاجَعَل ۚ نَٰهُ قُر ۚ اِنَّا عَكُمُ ۚ تَعَ ۚ قِلُو ۚ نَ – كه ہم نے اسكو قر آن عربی بنایا ہے تا كه تم لوگ سمجھو۔ – الزخرف 3) (وَمِن ۚ قَبَ ۤ لِيهِ كِتْبُ مُوهِ ۚ سَى إِمَا مُاوَّرَح ۚ مَة ۚ وَالِمَهِ اَكَتْبُ مُّصَدِّقٌ لِنِّيا نَّاعَر بِبَّالِيُن ۤ ذِرَ الَّذِي ٓ نَ ظَلُوهَ ا ☆ ۖ ۖ وَ

بُش ٓ الى الل ٓ مُحُ ٓ سِنی ٓ نَ – اور اس سے پہلے موسٰی کی کتاب تھی لو گوں کے لئے رہنمااور رحمت۔ اور بیہ کتاب عربی زبان

میں ہے اسکی تصدیق کرنے والی تا کہ ظالموں کو خبر دار کرے۔اور نیکو کاروںِ کو خوشنجری سنائے۔-الاحقافِ12)

(وَكَدْلِكَ اَن ٓ زَل ٓ نَهُ قُرۡ اَنَاءَ بِيًّا وَّصَرَّف ٓ نَافِى ٓ هِ مِنَ ال ٓ وَعَى ٓ دِلْعَلَٰمُ ٓ يَتَّقُو ٓ نَ اَو ٓ ثُحُرِ ٓ اِنَّاءَ بِيًّا وَصَرَّف ٓ نَافِى ٓ هِ مِنَ ال ٓ وَعَى ٓ دِلْعَلَٰمُ ٓ مِيَّقُو ٓ نَ اَو ٓ ثُحُرِ ٓ اَنَاءَ بِيًّا وَصَرَّف ٓ نَافِى ٓ هِ مِنَ اللهِ وَعَى ٓ دِلْعَلَٰمُ مِيَتَّقُو ٓ نَ اَو ٓ ثُحُرَ ٓ الْمَاءَ لِيُم ٓ ذِك ٓ رًا –

اور ہم نے اسکواسی طرح کا قر آن عربی نازل کیاہے اور اس میں طرح طرح کے ڈراوے بیان کر دیئے ہیں تا کہ لوگ پر ہیز گار

بنیں۔ یااللّٰدانکے لئے نصیحت پیدا کر دے۔ –طہ 113)

( فَائِمَّا يَسَّر ۚ لِنَهِ بِلِمَا نَكِ لِتُبُشِّرَ بِهِ ال ٓ مُثَقِّى ٓ نَ وَثَن ٓ ذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدَّا – ے پیغیبر مَلَا لَٰیُّا ہِم نے یہ قر آن تمہاری زبان میں آسان بنا کر نازل کیاہے تاکہ تم اس سے پر ہیز گاروں کوخوشنجری پہنچادواور جھگڑ الوؤں کوڈر سنادو۔ – مریم 97)

(فَائِمَّا یَسَّر ۡ نَهُ بِلِیَا نِکَ لَعَلَٰہُم ٓ یَتَذَکَّرُوہؒ نَ–ہم نے اس قر آن کو تمہاری زبان میں آسان کر دیاہے تا کہ بیرلوگ نصیحت حاصل کی مصلمان میں میں کا میں میں کا میں اسلامی کا میں اسلامی کی مصلمان کے ایک کا میں ہوئی کے ایک میں اسلامی کی مصلم

كرين\_–الدخان58)

کیا اتنے زور اور تاکید و عربی زبان پر فخر کرنے کے بعد ہیہ ہو سکتا ہے کہ خدانے محمد کو کرہ ارض کے تمام لوگوں کیلئے بھیجا ہواور ان سے ایی زبان میں کلام کیا ہو جسے نہ وہ جانتے ہیں اور ناہی سجھتے ہیں؟ تقینی طور پر اللہ کا قرآن کے پیغام سے ساری انسانیت مر اد نہیں تھی، اس بات کا ثبوت آج کی د نیا میں بھی نظر آتا ہے ، عرب مسلمانوں کی تعداد جو عام عربی ہو لتے ہیں اور قرآن کی فصیح عربی نہیں سجھتے تقریبا سو ملمین ہے جن میں عور نیں اور نیچ سب شامل ہیں ان میں سے آدھے تو سرے سے ان پڑھ ہیں اور قرآن کو نہیں سجھتے جبکہ د نیا کے باقی مسلمان جن کی تعداد کوئی ایک ارب ہے وہ تو سرے سے عربی جانے ہی نہیں اگر چہ بعض نے پورا قرآن کو نہیں سجھتے جبکہ د نیا کے باقی مسلمان جن کی تعداد کوئی ایک ارب ہے وہ تو سرے سے عربی جانے ہی نہیں اگر چہ بعض نے پورا قرآن کو نہیں سکم سے تاہم میہ صرف ر ٹاہی ہو تا ہے اور انہیں اس کے ایک لفظ کے مطلب تک کا نہیں پت ہو تا اس طرح وہ قرآن کے اس قول کی زندہ مثال ہوتے ہیں: کمثل الحمار یحمل اسفارا (انکی مثال گدھے کی ہی ہے جس پر بڑی کی تابیں لدی ہوں) ایسے لوگوں کی بہترین مثال پاکستان کے مسلمان ہیں جو اپنے اسلام میں دیگر مسلمانوں سے زیادہ متعصب اور متشد دہیں جس کی وجہ ان کا عربی قرآنِ میں کو نہ سمجھنا ہے ۔ کیا اللہ کا محمد کو قرآن کے پیغام کے ساتھ تھیجنے کا بہی مقصد تھا کہ لوگ اسے بغیر سمجھے حفظ کر لیں؟

اور پھر خدانے جو ساری د نیاکا عال جانتا ہے 124000 پیغمبر بھیجے جیسا کہ بعض اسلامی مصادر میں مذکورہے،اگرا یک نبی کرہ ارض کے تمام لوگوں تک اس کا پیغام پہنچا سکتا تھاتو پھر استے پیغمبر بھیجے کی کیاضر ورت تھی جبکہ وہ بھیجے بھی زمین کے صرف ایک محدود جھے میں تھے جو چند سو کلو میٹر سے زیادہ نہیں ہے اور جہاں باقی زمین کے مقابلے میں صرف چند قومیں ہی رہتی ہیں؟ کیاوہ تمام انسانوں کو بغیر انبیاء کے اپنے ہی دین پر پیدا کر کے خود کو اور ہمیں مذاہب کے اس جنجال اور قتل وغارت گری سے نہیں بچا سکتا تھا؟

# بارے کھ اسلامی عبادارےکے

کعبہ ایک چوکوریا ملعب شکل کی عمارت ہوتی ہے جو شاید عربوں کی عبادت گاہوں کی پیندیدہ شکل رہی ہے، پر انے زمانوں میں عرب میں کئی کعبے رہے ہیں جن میں نجر ان کا کعبہ ، بیت اللات ، شداد الایادی کا کعبہ اور غطفان کا کعبہ خاصی شہرت کے حامل تھے نیزید کہ ہر کعبے میں ایک کالے پتھر (حجر اسود) کے لیے ایک فریم بھی ہوا کرتا تھا، ان تعبوں کو خدا کا گھر سمجھا

\_\_\_\_\_\_

جا تا تھا پھر ان کے گر دبتوں کا جال بچھا دیا جا تا تھا جو دراصل ایسے چھوٹے خدا ہوتے تھے جو آسان پر موجو د خدا کے ہاں لوگوں کی شفاعت کیا کرتے تھے.

نبطی عرب ایک سیاہ پتھر کو مقدس گر دانتے تھے جو سورج کے خدا کی علامت تھا، اسی طرح ہذلیوں نے منات نامی خدا کے سیاہ پتھر کی عبادت کی مزید بر آں ذوالشری نامی خدا کا بھی ایک سیاہ پتھر ہوا کر تاتھا.

جہاں تک ملے کے کعبے کا تعلق ہے تو کئی محققین کاخیال ہے کہ اس کی مقبولیت کی وجہ شہر مکہ کا تجارت کی پٹی پر واقع ہونا تھا یہی وجہ ہے کہ عربوں میں اس کی مقبولیت زیادہ رہی، ملے کا تجارتی راستہ کاٹنے کے لیے بیز نطیوں کی ایماء پر حبشیوں کی مکہ پر چڑھائی کی ناکا می بھی اس مقبولیت کی ایک نفسیاتی وجہ ہو سکتی ہے ، اس واقعے پر ایک عرب شاعر رؤبہ بن العجاج کہتے ہیں:

ومسمم مامس اصحاب الفيل ترميهم بحجاره من سجيل ولعبت بهم طير ابابيل فصير وامثل عصف ما كول

(نوٹ کریں کہ قثم بن عبداللات کی سورہ فیل اس کے پیداہونے سے بھی پہلے کے ایک شاعر سے کتنی مما ثلت رکھتی ہے)

ابر ہہ کی مہم کی ناکامی میں کوئی خدائی ہاتھ نہیں تھا کیونکہ تاریخ ناکام فوجی حملوں سے بھری پڑی ہے، کہا جاتا ہے کہ جس سال ابر ہہنے مکہ ودیگر تعبوں پرچڑھائی کی مہم شروع کی اس سال چیچک کی وباءبری طرح پھیلی ہوئی تھی.

جہاں تک اسلامی جج کا تعلق ہے توبہ قبل از اسلام کے "جوں" سے زیادہ مختلف نہیں ہے، اسلام نے اسے محض کچھ پالش کر ک اپنی آئیڈیالوجی گھیٹری ہے.

مثلاً اگر صفامر وہ کی سعی کو ہی لے لیاجائے تو معلوم ہو تاہے کہ تاریخی طور پر صفااور مر وہ اساف اور ناکلہ نامی بتوں کی عبادت کی حجادت کی حجادت کی حجادت کی دوسری وجوہات بیان کرتی ہے جس میں ہاجر کا قصہ اور آدم اور حوا کا صفامر وہ پر نازل ہونا شامل ہے .. یہاں بھی نوٹ کریں کہ اساف اور ناکلہ مر د اور عورت خداہیں ..

اس کے علاوہ ایک قبل از اسلام کہانی بھی ہے جس میں ایک جوڑے نے یہاں جنسی عمل انجام دیا، اسلامی راوی اس کہانی کوتر تی دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ وہ اس گندے فعل کی وجہ سے بت بن گئے تھے.. جبکہ ہم جو اس افسانوی قصے کو مستر دکرتے ہیں جنس کی عبادت کو اس قصے میں واضح طور پر دیکھ سکتے ہیں.

اگلی کسی تحریر میں ہم مزید ہو گسیات پر روشنی ڈالیس گے جیسے اسلام میں چاند کی اہمیت اور قبل از اسلام کے وہ مقدس دن جن سے اسلام دستبر دار نہیں ہواو غیرہ . .

نوٹ: تحریر میں دی گئی معلومات کے حوالوں کے لئیے آپ تاریخ العرب قبل الاسلام –الاسطورہ والتراث اور نحو المیثولوجیالدی العرب دیکھ سکتے ہیں.

#### <u>مانی</u>

اگر کوئی افسانوی قصہ یافکر کسی دوسرے قصے یافکرسے مشابہت رکھتی ہو تومنطقی طور پریہی نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ بعد والے نے پہلے والے سے اقتباس کیا ہے یا اس سے متاثر ہوا ہے . اس بات کو مدِ نظر رکھتے ہوئے ذرامانوی مذہب پر ایک نظر ڈالتے ہیں.

مانی 216ء عیسوی کوبابل میں پیداہوا..

اس نے دعوی کیا کہ اللہ نے اسے ایک فرشتے کے ذریعے بتایا ہے کہ وہ پہلے کے تمام انبیاء جیسے زر داشت، عیسی، بدھا کی رسالت کی تنکیل کرنے آیا ہے اور آخری نبی ہے..

مانی پر بذریعه وحی ایک کتاب بھی اتاری گئی جو الله کا کلام تھا..

مانوی مومن دن اور رات میں چار نمازیں پڑھتے تھے اور سال میں ایک ماہ روزے بھی رکھتے تھے..

مانوی عقیدے کے مطابق جب کوئی نیک مانوی مرتا ہے تواسے جنت ملتی ہے جس میں تمام ترتعیشات کے ساتھ ساتھ خوبصورت حوریں بھی شامل ہیں . .

مانی سب لوگوں سے اچھاہے یعنی" خیر الناس" ہے اور انسانیت کو ظلمات کے اندھیر وں سے بچپانے کا ذمہ اس کے سرہے اور جو لوگ اس کی رسالت پریقین نہیں رکھتے حقیقت سے بے بہر ہ ہیں یا حقیقت کا صرف کچھ حصہ جانتے ہیں (یعنی دوسرے انبیاء کو ماننے والے).. .

مانوی مذہب نے بہت مقبولیت حاصل کی اور جزیرہ عرب تک پہنچا. یعنی اسلام کو پیدا کرنے والے ماحول میں مانوی فکر اور روایات جانی پہچانی تھیں.

ان سب حقائق سے کیا نتیجہ بر آمد ہو تاہے؟ ہماراخیال ہے کہ نتیجہ روزِروش کی طرح عیاں ہے.

### جو يحال پېو بھي تو حلاله:

(اَ فَلَا يَتَدَّبُرُو ٓ نَ الَ ۚ قُرِ ٓ اٰنَ ۚ وَلَو ٓ كَانَ مِن ٓ عِن ٓ دِ غَی ٓ رِ اللّٰهِ لَوَجَدُو ٓ ا فِی ٓ وِا حَ ٓ ثِلَا فَا كَثِی ٓ رَا اسْمِی قر آن میں غور کیوں نہیں کرتے۔اگریہ اللّٰہ کے سواکسی اور کا کلام ہو تا تواس میں وہ بہت سااختلاف پاتے۔۔النساء82)

مسلمان قرآن کواتنے مقد سانہ طریقہ سے پڑھتے ہیں کہ آیات کے عیب ظاہر ہی نہیں ہوپاتے مگر کیا مقدس کتابوں کواس طرح کے معصومانہ طریقہ پڑھناچا ہیے؟ کیا ہی اچھا ہوتا اگریہ خدا کی بجائے عقل کو حاضر ناظر جان کراسے ناقد انہ نظر سے پڑھتے توانہیں اوپروالی آیت کا مذاق سمجھ میں آجاتا، ورنہ بغیر ناقد انہ نظر کے اتنی مقدس کتابوں میں صحیح اور غلط کا فیصلہ کیسے ہویائے گا؟

آج ہم ایسے ہی ایک قرآنی تضاد پر بات کرنے لگے ہیں جو مدت تک ظلمائے اسلام میں فساد کا باعث رہاہے.

(وَاِنَّ كُمْ فِي الْ أَن ۚ عَامِ لَعِب ۚ رَوَّ أَنُس ۚ قِي ٓ كُم ۚ مِّمَّا فِي ٓ أَبُطُونَ نِهِ مِن ٓ أَبِي ٓ نِ فَرَ ثِوْوَمٍ لَّبَنَا هَالِعِنَا سَاَئِغًا لِللَّهِ فِي ٓ فَلِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ان دو آیات میں "الله" اپنے بندوں کو دی جانے والی چند نعمتوں کا ذکر کر رہاہے:

یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ اپنے بندوں کو اپنی نعمتیں جتلار ہاہے کہ اس نے انہیں چو پائے، دودھ، کھجور اور انگور دیئے جس سے وہ شر اب بناتے ہیں اور عمد ہرزق کھاتے ہیں، یہی نہیں بلکہ اس میں عقلمندوں کیلئیے نشانی بھی ہے!!

یہ بیان شراب کو حرام قرار دینے والی آیت سے متصادم ہے جو کہتی ہے:

( ٰ ﷺ مَنْ اَمْنُونَ اَمْنُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ أَلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفُولُ الْمُنْ الْ

سوال بیہ ہے کہ بیہ کیسے ہو سکتا ہے کہ اللہ اپنے بندوں پر شراب کو نعمت قرار دیتے ہوئے اسے اپنے جملہ نعمتوں میں شار کرے اور پھر اچانک اس کے خلاف جاتے ہوئے اسے "اعمال شیطان" قرار دے دے؟

جب اللَّه شر اب کواپنی نعمتوں میں شار کر رہاتھا کیاوہ نہیں جانتاتھا کہ کل وہ اسے اعمال شیطان بنادے گا؟

تفسیرانی بکرالجزائری میں ہے:

"یعنی تھجور اور انگور کے بعض بھلوں سے تم شر اب بناتے ہو یعنی نشہ آور شر اب اور یہ شر اب کو حرام قرار دینے سے پہلے تھا"

الساہی بیان تفسیر الطبری میں ہے:

" په آيت اس وقت اتري جب وه شراب پي رہے تھے جو شراب کو حرام کرنے سے پہلے ہے"

نوٹ کریں کہ مفسر اسے شراب کو حرام قرار دیئے جانے سے قبل کا معاملہ قرار دے رہے ہیں مگریہ بات نظر انداز کر رہے ہیں کہ اللہ اسے اپنی جملہ نعمتوں میں شار کر رہاہے؟ تضاد صاف ظاہر ہے جو اس بات کا بھی ثبوت ہے کہ مصنف کو یہ پیتہ ہی نہیں ہو تا کہ اس نے کل کیالکھناہے!! \_\_\_\_\_

یہ ایساہی ہے جیسے آج کوئی کمیونزم کی خوبیاں شار کرے اور پھر کل آکر کیے کہ کمیونزم شیطانی نظام ہے!!!!

یہ آیت بہت بڑی فقہی بحث کی وجہ بنی رہی ہے اور فقہاءنے اس پر خوب قلابازیاں کہائی ہیں، مثال کے طور پر احناف کہتے ہیں:

"سکراسے مراد نشہ نہ دینے والی شراب ہے دلیل ہیہے کہ اللہ سبحانہ و تعالی نے اپنی نعمتیں اپنے بندوں کو جتلائی ہیں اور جتلانا حلال چیز پر ہو سکتاہے حرام پر نہیں جو اس بات کا ثبوت ہے کہ نشہ نہ دینے والی شراب پی جاسکتی ہے جب وہ نشہ آور ہو جائے تو جائز نہیں "

صاف ظاہر ہے کہ آیت کی تفسیر کی بو کھلاہٹ نے انہیں شر اب پینے کی اجازت دینے پر مجبور کر دیا مگر صرف اس صورت میں اگر وہ نشہ آور نہ ہو!!!

اس آیت کی وجہ سے امام سفیان الثوری اور ابر اہیم النخعی نے شر اب پینی شر وع کر دی تھی جو تفسیر القرطبی میں درج ہے:

"ابراہیم النخعی اور ابو جعفر الطحاوی نے اسے جائز قرار دیااور وہ اپنے زمانے کے لوگوں کے امام تھے اور سفیان الثوری بھی اسے پیتے تھے"

یوں فریق مخالف جواس آیت کو منسوخ قرار دیتاہے بہت اچھلا اور احادیث سے دلائل دے دے کر صفحات کے صفحات سیاہ کر دیے جیسے "ہر نشہ دینے والی چیز حرام ہے" وغیر ہ بلکہ بعض نے تولفظ "سکر" کا معنی ہی بدل دیا اور اسے عام مشر وب قرار دیا جیسے پیپیسی مرنڈ اور سپر ائٹ……!!!

اس سارے جاہلانہ مذاق میں کوئی ان سے پوچھے کہ عقل کہاں ہے؟ کیاان انہوں نے یہ آیت نہیں پڑھی:

( اِ سَمَیْهُمَا الَّذِی آنَ اُمنُو ٓ الَا تَق ٓ رَبُو الصَّلُوةَ وَ اَن ٓ مُّ مُنكُل ک مومنو! جب تم نشے کی حالت میں ہو توجب تک ان الفاظ کو جو منہ سے کہو سمجھنے نہ لگو۔ نماز کے پاس نہ جاؤ۔ – النساء 43)

کیا یہاں لفظ "سکاری" سے مراد نشہ نہیں ہے؟ یااس کامقام اور اور اُس کامقام اور ہے؟

کیاانہیں نظر نہیں آتا کہ آیت انگور اور تھجور کی بات کر رہی ہے جن سے شر اب بنائی جاتی ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ ابو ہریرہ نے نبی سے روایت کیا"شر اب ان دو در ختوں سے ہے تھجور اور انگور "

اورسب سے اہم سوال بہ ہے کہ اللہ اپنے وسیع اور بلیغ لغت سے اس لغوی مسکلہ سے پچ نہیں سکتا تھا؟

جواب یقیناً ہاں میں ہے اسے بس لفظ "سکرا" کو لفظ "شر اب" (عام مشر وب) سے بدلنے کی ضر ورت تھی اور یہ اشکال پیداہی نہ ہو تا:

"ومن ثمر ات النخيل والاعناب تتحذون منه شر اباطيباورز قاحسناان في ذلك لايه لقوم يعقلون"

آپ نے دیکھا کہ کس طرح صرف ایک لفظ بدلنے سے سارامسلہ حل ہو گیااور شبہہ کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہی،اب کوئی بھی شر اب کو حلال قرار نہیں دے سکتا کیونکہ اس طرح آیت میں شر اب کا کوئی ذکر ہی نہیں ہے اس طرح سفیان الثوری اور ابراہیم انتخعی اس حرام سے چکے جاتے اور کوئی اس لفظ سے غلط مطلب نہ نکال سکتا.. گر کیا بیہ کام خدا کیلئیے مشکل تھا؟ یااسے اپنے اس قول کے نتائج کی خبر نہیں تھی؟

یہاں کوئی اعتراض کر سکتا ہے کہ بیر آیت جیسا کہ مفسرین نے بھی اوپر بیان کیا ہے شر اب کو حرام کرنے سے پہلے کی ہے،ایسے خر د مند کو ہم کہیں گے کہ اس سے ہمیں بیہ یہ نہیں جاتا کہ اللہ نے شر اب کواپنی نعمتوں میں کیوں شار کیا؟ کیونکہ بیہ خبر ہے اور ابن عربی کے مطابق خبر منسوخ نہیں ہوتی،اگر اللہ جانتاتھا کہ وہ اسے کل حرام کر دے گاتواسے شر اب کواپنی نعمتوں میں شار کرنے کیلئیے کسی نے مجبور نہیں کیا تھااس آیت میں شراب کا ذکر اللہ کی نعمتوں کے بیان کے ضمن میں ہواہے!!!

کوئی پیراعتراض بھی کر سکتاہے کہ "حسنا" کی صفت شراب پر لا گونہیں ہوتی، ایسے چیمیئن کو بھی ہم پیر کہیں گے کہ بیہ ضروری نہیں کہ اس پر لا گو ہویانہ ہوا گر بفر ض محال اس پر لا گونہ بھی ہو تو بھی پہ بری قرار نہیں یائے گی کیونکہ شر اب نعمتوں کی فہرست میں آئی ہے جو کہ عبرت کملئے ہیں یعنی "جولوگ سمجھ رکھتے ہیں انکے لئے ان چیزوں میں نشانی ہے"!!

خلاصہ بیہ ہے کہ یہ ایبا قر آنی جھول ہے جو بیہ ثابت کر تاہے کہ یہ کتاب دنیا کی سب سے بڑی جعلسازی ہے اور قطعی طور پر آسانی نہیں ہوسکتی، کاتب کو پیۃ ہی نہیں تھا کہ ایک دن اسے شر اب کو حرام کرناپڑے گا چنانچہ وہ اسے اللہ کی نعمتوں میں شار کر .

گیا!اگریه کتاب الله کی طرف سے ہوتی توالله ایسے تضاد میں تبھی نه پڑتااور ایسالفظ استعال کرتا جس سے قطعی شبهه نه ہوتا جیسے "شر اباًطیباً"

### عبر الله بن ابي السرح اور وحي كا قرامه

جریل نے محمد کو کئی بار بے و قوف بنایا، جب فن نبوت میں اس کا استاد ورقہ بن نوفل مرگیا تو روایات کے مطابق کوئی تین سے دو سال وحی منقطع رہی حالا نکہ اس وقت کمیوں سے اس کی لڑائی میں عرورج پر تھی، مسلمان اخباری اسے "وحی میں فتور" قرار دیتے ہیں بینی کہ اسے جبریل نظر تو آتا تھا مگر کوئی آئیتیں نہیں دیتا تھا چنانچہ صاحب بہت غمز دہ ہوئے اور شدید نفسیاتی دباؤمیں آگئے اور کئی بار بلند و بالا پہاڑیوں پر چڑھ کر خود کشی کرنے کی کوشش کی مگر مین وقت پر جبریل آگر اسے یہ کہہ کرروک دیتا تھا کہ "اے محمد تم واقعی اللہ کے رسول ہو" جیسا کہ بخاری اور طبری میں فہ کور ہے .. دوسری بار جبریل نے اسے تب دھو کہ دیا جب قریشیوں نے اس کیلئیے النظر بن الحارث کی قیادت میں ایک امتحان وضع کیا اور اسے تین سوال دیے جن کے جو اب کملئیے اس نے اگلے دن کی مہلت مانگ کی مگر وقت پر نہیں آیا، اس وقت جبریل پندرہ دن تک غائب رہا اور جب آیا بھی تو اسے گول مول جو اب بی تھی اور وہ کہیں بھنس جا تا تھا تو فور آبی کہیں تھا تھا تو فور آبی کہیں بھنس جا تا تھا تو فور آبی کہیں گا اور اس کی اپنی بیو وہ تا تھا تو فور آبی کہیں بھنس جا تا تھا تو جو ال کرنے آئی اور اس کی اپنی بین وہ عائش ہو تا تھا تو فور آبی کمیلئی فور آبی ایک آبیت گھڑ کی تو عائشہ نے کہا" میں دیکھر رہی ہوں کہ تمہار ارب تمہاری مرضی میں بہت جلدی کر رہا ہے "!! نظر کو باتا تھا کیٹ آبیت گھڑ کی تو عائش نے کہا میں دیکھر کے دوالے کرنے آئی اور اس نے اس کی کی بیت جلدی کر رہا ہے "!!

#### اسے لکھ دورہ ایسے ہی اتری ہے!

یہاں ہماراسامنا جھوٹی و حی کے مسائل میں سے ایک اہم مسئلے سے ہے جو اتفاق سے و قوع پذیر ہوااور محمد کو ایک مشکل میں پھنسا گیا جب اس نے عبد اللہ بن ابی السرح القرشی الممکی کی تصنیف کر دہ ایک آیت پر ڈاکہ ڈالا جو مسلمان ہو کر مہاج بین کے ساتھ یثر ب آگیا تھا جہاں اسے و حی کی کتابت کا عہدہ دیا گیا .. ابن سید الناس اپنی کتاب "عیون الاثر فی المغازی والسیر" میں کہتا ہے کہ عبد اللہ بن ابی السرح قریش میں سے سب سے پہلا شخص تھا جس نے و حی کلھی تھی جبکہ انصار میں سے سب سے پہلے و حی کی کتابت کعب بن ابی انسرح قریش میں سے سب سے پہلا شخص تھا جس نے و حی کلھی تھی جبکہ انصار میں سے سب سے پہلے و حی کی کتابت کعب بن ابی نے کی تھی اگر چہ جیسا کہ اسلامی تاریخ کی روایت ہے اس حوالے سے پچھ متفاور وایات بھی موجو د ہیں ، اور حیسا کہ سب جانتے ہیں و حی لکھنے والا محمد کے سامنے بیٹھتا تھا اور محمد اسے پچھ آیات کھوا تا تھا جن کے بارے میں اس کا دعوی تھا کہ سب جانتے ہیں و حی لکھنے والا محمد کے سامنے بیٹھتا تھا اور محمد عبد اللہ بن ابی السرح کو سورہ المومنون کی پچھ آیات کھوا رہا تھا تو ایک غیب ڈرامہ ہوا ، آیات بہ تھیں:

﴿ وَلَقَدَ خَلَقَ أَنَا اللَّهِ مِنْ مَانَ مِن مُسُلَةٍ مِنْ وَطِي ۚ نِ ﴿ 12﴾ ثُمَّ جَعَلَ نَهُ لُط ۚ فَهَ فِي ۚ قَرَارِ بَكِي ۚ نِ ﴿ 13﴾ ثُمُّ خَلَقَ أَنا اللَّهُ مَنْ أَعَلَى مَنَا اللَّهُ مَنْ أَعَلَى عَلَمَ عَلَمُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمُ عَلَمَ عَلَمُ عَلَ عَلَمُ عَلَمُ عَلَ عَلَمُ عَلَى عَلَمُ عَلَم عَلَمُ عَلَم

یہاں – سیرت کی کتابوں کے مطابق جن میں الطبری،القرطبی اور البیضاوی شامل ہیں – عبد اللہ بن ابی السرح نے حیر ان ہو کر کہا: "تبارک اللہ احسن الخالفین".. معلوم ہو تاہے کہ یہ جملہ مجمد کوبڑا پیند آیا چنانچہ محمد نے عبد اللہ بن ابی السرح کو حکم دیا کہ "اکتبہا، ہکذ انزلت (اسے لکھ دویہ ایسے ہی اتری ہے)" چنانچہ عبد اللہ بن ابی السرح نے اسے لکھ دیا اور آیت یوں ہوگئ:

(ثُمُّ خَلَقَ نَاالنُّط ۚ فَهَ عَلَقَةَ فَكُن ٓ نَاال ٓ عَلَقَةَ مُض ٓ غَهُ فَكُن ٓ نَاال ٓ مُض ٓ غَةَ عِظْمًا فَلَسَو ٓ نَاال ٓ عِظْمَ كَحَامُ مُعُ مُّ اَن ۡ شَاۡ لَهُ خَل ٓ قَااخَرَ ۚ فَبَرَكَ اللّٰهُ اَحۡ ٓ سَنُ ال ٓ خُلِقِی ٓ نَ ﴿ 14﴾)

.

"نغم سواء (ہاں ٹھیک ہے)"..عبد اللہ بن ابی السرح نے یہ کھیل کئ آیات کے ساتھ کھیلا اور جب اسے یقین ہو گیا کہ محض ایک فراڈیا ہے واپس مکہ بھاگ گیا اور اسلام کو خیر باد کہہ دیا...

کہ جاکر عبد اللہ بن ابی السرح نے مکیوں کو محمہ کے جھوٹ کا بیہ تازہ قصہ سنایا جنہیں پہلے ہی محمہ کے جھوٹ کیلئیے مزید کسی دلیل کی ضرورت نہیں تھی کیو نکہ وہ اس کا امتحان لے چکے تھے اور محمہ اس میں بری طرح پٹ چکاتھا کہ کس طرح اس نے محض تعجب اور حیر انی میں ایک بات کہی اور محمہ نے اسے شامال کر دیا اور کس طرح وہ آیات میں رد وبدل کر کے اسے سنا تا اور اسے پچھ پیتہ نہیں چلتا اور ناہی وہ کوئی اعتراض کر تا…اس نے مکیوں کو بتایا کہ "وینکم خیر من دینہ (تمہارا دین اس کے دین سے بہتر ہے)"…جب محمہ کو پیتہ چلا کہ بندہ اس کے ساتھ کیا گیم کھیل کر گیا ہے تو اس کی سٹی گل ہوگئ، مگر اب تیر کمان سے نکل چکا تھا اور یہ چپانا مشکل تھا کہ عبد اللہ بن ابی السرح کو جھوٹا قرار دینے کی کو شش کرتے ہوئے محمہ داللہ بن ابی السرح کو جھوٹا قرار دینے کی کو شش کرتے ہوئے محمہ دوبارہ وحی کی گیم کھیلی اور ایک آیت لے آیا کہ:

آیت سے صاف ظاہر ہے کہ یہ ادبی چوری کو قانونی حیثیت دینے کی ایک بھونڈی کوشش ہے تا کہ اپنے احمق تابعین کو گمر اہ کرنے کاڈرامہ جاری رہ سکے کہ واقعی آسان سے کوئی وحی اس پر نازل ہوتی ہے گرسچائی کی گر دن مر وڑنے کی اس کے ہر کوشش رائیگال گئی کہ تاریخ کا مکر اس سے کہیں طاقتور تھا کیونکہ یہ آیت ہر صاحب عقل ودانش کیلئیے ایک اضافی دلیل کے طور پر موجو در ہی جس سے اس کے جھوٹے وحی کا پر دہ چاک ہوا.

ظاہر ہے اتنی بڑی" بیستی" کے بعد محمہ جبیباوحشی شخص عبداللہ بن ابی السرح کو زندہ کیسے جیبوڑ سکتا تھا. اس کی لغت میں ر حت نام کی کوئی چیز نہیں تھی . ان نے اپنے دستمنوں کو بدترین گالیوں سے نوازاتھا پیر گالیاں اس کی اعلی اخلا قیات کامنہ بولتا ثبوت ہیں جیسے: تباً، حمالہ الحطب، عتل، زینم، ہماز مشاء بتنمیم، افاک اثنیم، مثل الحماریحمل اسفارا، خنزیر وغیر ہ اور انہیں گھٹیاترین القاب سے پکاراجیسے عمروبن ہشام بن المغیرہ پر اس نے ابوجہل کالقب چیکا دیا حالا نکہ وہ ایک بڑاہی باحکمت شخص تھااور اہل مکہ اسے "ابی الحکم" کے نام سے بلایا کرتے تھے،اس طرح اس نے مسلمہ بن حبیب الحنی پر "مسلمہ الکذاب" کالقب چیکا دیا حالا نکہ اس کا جرم محض اتنا تھا کہ اس نے اسی کی طرح جھوٹی نبوت کا دعوی کیا تھا. غرض کے محمد کے ہاتھ جولگا اسے اپنی جان سے ہاتھ دھوناپڑا. . فنج مکہ کے دن – جسے وہ دعوت سے فنج نہ کر سکاتو تلوار سے فنج کرنے آن پہنچا–اس نے مکیوں میں سے دس لو گوں کو قتل کرنے کا تھم دیاجاہے وہ کعبے کے غلاف کے پیچھے ہی کیوں نہ چھیے ہوں،ان دس میں عبداللہ بن ابی السرح کا نام بھی شامل تھا. خون کے بیاسے اسے پاگل کتوں کی طرح ہر جگہ ڈھونڈتے رہے مگر عبداللہ بن ابی السرح محمد کے عزیز ترین دوست عثمان بن عفان کے گھر چھیا ہواتھا کیو نکہ وہ اس کار ضاعی بھائی تھا!!.. جب معاملات ٹھنڈے ہو گئے تو عثمان اسے لے کر محرکے پاس آیااور جبیبا کہ سیر ہ ابن ہشام ، الطبقات الکبری ، المغازی اور تفسیر القرطبی میں درج ہے عثان نے اس سملئیے امان طلب کی مگر محمد خاموش رہا، جب عثمان نے اپنی عرضی تین د فعہ دہر ائی تووہ اسے کرہاً معاف کرنے پر مجبور ہو گیا، جب عثمان اور عبداللہ بن ابی السرح چلے گئے تو محمہ نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ اس نے جان بوجھ کر اس امیدیر طویل خاموشی اختیار کی تھی کہ کوئی اٹھ کراس کی گردن اڑادے!!اور اس طرح عبد اللہ بن ابی السرح محمد کی خون آلود تلوار سے بڑی مشکل سے پچیایااور پھر "جہاد فی سبیل اللہ" کے کوڑنیم کے تحت لوٹ مار کی جنگوں میں شامل ہو گیا جس کے ساتھ محمد کا سچانبی ہونااتناضر وری نہیں تهاجتنا كه غلام، بإنديال اور مال غنيمت كا آناضر وري تها.

## اللہ کے بسی

پرانے زمانوں کے انسان کا خدا کو ایجاد کرنے کا مقصد خود کو آند تھی طوفانوں اور دیگر قدرتی آفات سے بچانا تھا جس کے بدلے میں وہ خدا کو قربانیاں دیتا تھا پھر جب انسان نے پچھ ترقی کرلی تواس نے خدا کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا جن میں ایک اچھائی اور ایک برائی کا خدا تھا اور ظاہر ہے اچھائی کے خدا کا کام محبت بارش وغیرہ دینا تھا جبکہ برائی کے خدا کا کام موت بیاری مصیبت اور قدرتی آفتیں نازل کرنا تھا یوں انسان نے ان نا قابلِ فہم امورکی ایک توجیہ تیار کرلی تھی ۔ پھر انسان نے ان خداؤں کو قربانیان دین شروع کیں حتی کہ بعض معاشروں میں کنواری خوبصورت لڑکیوں تک کو قربان کر دیا جاتا تھا تا کہ خداکی قربت کی ضانت

.

حاصل کی جاسکے اور خداان قربانیوں کے بدلے میں ان پر بارشیں نازل کرے اور فصلوں کو ہر ابھر اکر دے غرض کے تمام قدیمی معاشر وں میں خداہی انسان کو بچا تا اور اس کے دفاع کیلئیے لڑتا تھا.

پھر جنگوں، نفر توں اور دوسرے کوبر داشت نہ کرنے کی آیات سے بھر پور تورات کے ساتھ موسی پدھارااور انسانوں سے مطالبہ

کیا کہ وہ زمین کے حصول کیلئیے جنگیں لڑیں اور خون بہائیں، موسی کے خدانے صرف اس تھم پر بھی اکتفانہیں کیا بلکہ داود کیلئیے

جنگوں کی حکمت عملی ترتیب دی اور اپنے عرش سے اتر کر فوجیوں کے ساتھ زمین پر ان کے ساتھ شانہ بشانہ لڑا بلکہ ان سب کے

آگے آگے رہا، معلوم ہوتا ہے کہ موسی کے خدا کو اپنی باقی مخلو قات سے کوئی خاص دلچین نہیں تھی ماسوائے اس کی اپنی چنیدہ

قوم کے چنا نچہ اس نے شاہ چاؤول یا شاوول کو وصیت کی کہ وہ ہر حرکت کرنے والی چیز کو قتل کر دے، اور چو نکہ موسی کے خدا

کو اپنی چنیدہ قوم کے علاوہ دوسری کسی بھی قوم سے کوئی دلچین نہیں تھی چنانچہ اس نے ان کی سائیڈ لیتے ہوئے انہیں باقی تمام
قوموں کی زمین دینے کا فیصلہ کیا اور اس مقصد کے حصول کیلئیے ان کے ساتھ دوسری قوموں کو نیست ونا بود کرنے کیلئیے جنگ
کرنے کا فیصلہ کیا (یشوع کاسفر).

آغاز میں اسلام بھی ای ٹائپ کے خدا کے ساتھ نمودار ہوا جب قتم کمہ میں تھااور لوگوں کو سابقہ انبیاء کے قصے سناسنا کر ڈرانے کی کو شش کرتا تھا کہ کس طرح خدانے سابقہ قوموں کو اپنے انبیاء کی بات نہ مانے پر سزائیں دیں اور انہیں تہس نہس کر دیا اور جو ان پر ایمان لائے تھے ان کی حفاظت کی، مگر ججرت کے بعد خدا کا تصور اور کام دونوں اچائک تبدیل ہوگئے اور خدا کفار پر زمین النے یا طوفان جیجنے کے قابل نہیں رہا تھا چائچہ اس نے مو منین سے جنت کے بدلے میں ان کی جان اور مال خرید لیا تا کہ وہ اس النے یا طوفان تھیجنے کے قابل نہیں رہا تھا چائچہ اس نے مو منین سے جنت کے بدلے میں ان کی جان اور مال خرید لیا تا کہ وہ اس کے دین کی نصرت کیلئے جنگیں لڑیں (اِنَّ اللّٰہ اَسُّ حَرِّی مِن اَل ہُ مُوَ مِنی ہُن اَن ہُ فَنَام ہُوا اُئِم ہُوا اَنْ ہُمُ وَاللّٰم ہُوا اِن اَللّٰہ وَ اَن ہُوا اللّٰہ وَ اَن وَلَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اَن مِن مَا اللّٰہ وَ اَن فَی ہُم ہُوا اللّٰہ وَ اَن وَلَ اللّٰہ وَ اَن مِن اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اَن مِن اللّٰہ وَان وَ اللّٰہ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ وَ اللّٰہ اللّٰہ وَ اللّٰہ اللّ

اللہ کی راہ میں قتل یا قال کرنے والوں کو ایک تیر سے دوشکار کرنے کاموقع مل گیا، دنیا میں عور توں کو قید کرکے انہیں کنیزیں بنا کر عیش کریں جبکہ آخرت کی جنت میں مزید حوریں ان کی منتظر ہو تیں، جتناوہ اللہ کی راہ میں لڑتے اتنی زیادہ کنیزیں اور حوریں انہیں میسر آتیں، عیا ثی دینے والا یہ خدامو منین کو بہت پیند آیا اور وہ اس سے اتنا قریب ہوتے چلے گئے کہ وہ انہیں اپنی طرح انسان کی سی کوئی شئے لگنے لگا چنانچہ انہوں نے اس کیلئے ہاتھ پیرسننے کیلئے کان اور بولنے کیلئے زبان ایجاد کرلی تاہم اس بچورے خداکو شادی کی سی اہم صفت سے محروم رکھا تا کہ اس کے بچے نہ پید اہو جائیں اور "تو حید" کی عمارت ڈھیر نہ ہو جائے، تاہم باقی صفات میں کوئی کی نہیں چھوڑی گئی حتی کہ ابن تیمیہ نے تو اسے ہر رات اپنے عرش پرسے اتر کر زمین کی سیر کرنے پر مجبور کر دیا تا کہ وہ مو منین کی دعائیں سے اور انہیں پورا کرے گویا عرش کے دور ہونے کی وجہ سے خدا کو مو منین کی آواز سنے میں دقت کا سامنا تھا، اگر اس زمانے میں سیٹ لائیٹ سٹم ایجاد ہو گیا ہو تا قوشا یہ خدا کو بیر خمت نہ کرنی پڑتی.

پھر آہت ہ آہت مسلمانوں کے خدانے ان کی حفاظت کرنی حیوڑ دی جنہیں جنگوں بیاریوں اور قدرتی آفتوں کاسامناہو تارہا مگر خداان کی حفاظت کرنے کیلئے ذرا بھی ٹس سے مس نہ ہوا. چنانچہ خدانے جو ذمہ داری نبھانی جھوڑ دی وہ اس کے چچوں نے سنجال لی، اب جہاں کا فراپنی حفاظت کیلئے زلزلہ سے محفوظ عمار تیں، سیلا بوں سے بچنے کیلئے ڈیم اور دیگر چیزیں بنار ہے تھے وہاں مسلمانوں کی ساری توجہ کفار سے اپنے خدا کی حفاظت پر مر کوزر ہی، فقہاءنے خوب اجتہاد کر کے کفر کے فتوبے تیار کئے تا کہ ان سے اختلاف کرنے والوں پر لا گو کئے جاسکیں اور انہیں خدا کا دشمن قرار دیا جاسکے ، اس طرح اللہ کے دشمن اس کے دوستوں سے کہیں زیادہ بڑھ گئے،اب جس شخص کواللہ کا دشمن قرار دے دیاجائے اسے قتل کرناعین فرض ہو گیا تا کہ اسے قتل کر کے قاتل اللہ کی قربت حاصل کر سکے یوں خدااینے دشمنوں سے اپنی حفاظت کرنے سے بھی عاجر ہو گیااور یہ کام اس نے اسلامی جماعتوں کے شدت پیندوں کے حوالے کر دیاجو ساری دنیامیں کینسر کی طرح پھیل گئی ہیں، مرائش میں ایک اسلامی دہشت گر دنے عدالت کو بتایا کہ اس نے مقتول کو اللہ سے قربت حاصل کرنے کیلئے قتل کیااور مقتول اللہ سے قربت کیلئے اس کی پہلی قربانی تھا!!ہالینڈ میں فلم ڈائر کیٹر تھیووین گوخ Theo van Gogh کو قتل کرنے والے محمہ بویری نے عدات میں کہا کہ اسے اپنے کئے پر کوئی شر مندگی نہیں ہے اس نے بیہ قتل اللہ سے قربت حاصل کرنے ٹیلئے کیاہے کیونکہ مقتول اللہ کا دشمن تھا!!اسی طرح عراق کے مسلمان دہشت گر دلو گوں کو کیمرے کے سامنے قتل کرتے ہیں اور اس بربریت کور بکارڈ کر کے اللہ کا قرب حاصل کرتے ہیں کیونکہ وہ اللہ کے دشمنوں کو ذبح کر رہے ہوتے ہیں. خداصرف انسان کی حمایت ہے ہی دستبر دار نہیں ہوابلکہ مومنین کواپنے دشمن قتل کرتے ہوئے دیکھ کر مزے بھی لیتا ہے کیونکہ وہ انہیں خود قتل کرنے سے قاصر ہے، قابل ذکر بات پیہ ہے کہ اللہ کے دشمن کی صفت اسلام کے آغاز کے ساتھ ہی شروع ہو گئی تھی. عائشہ نے موقعہ الحمل میں علی بن ابی طالب سے جنگ کرنے کے بعد جب مدینہ کارخ کیاتوام اوفی العبدیہ نامی خاتون اس کے پاس آئی اور کہا کہ

·

اے ام المو منین ایسی عورت کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے جس نے اپنے جھوٹے بیچے کو قتل کر دیا ہوا؟ توام المو منین نے جواب دیا کہ اس پر آگ واجب ہو گئ! تواس خاتون نے کہا تو آپ کا اس عورت کے بارے میں کیا خیال ہے جس نے اپنے بیس ہز اربڑے بچوں کو ایک ساتھ قتل کر دیا؟ تو یہاں ام المو منین نے فرمایا کہ: اللہ کی دشمن کو پکڑ لو!!!(العقد الفرید) جو عورت ہز اربڑے بچوں کو ایک ساتھ قتل کر دیا؟ تو یہاں ام المو منین نے فرمایا کہ: اللہ کی دشمن کو پکڑ لو!!!((العقد الفرید) جو عورت اپنے بچے کو قتل کر دے اس پر جہنم کی آگ واجب ہو جاتی ہے مگر جس عورت نے جرات کر کے کہا کہ عائشہ نے علی کے خلاف اپنے موقف کی وجہ سے اپنے ہز اروں بیٹے مر وادیئے وہ صرف عائشہ کی نہیں بلکہ اللہ کی بھی دشمن کھر کی کیونکہ عائشہ سے دشمنی مول لین اللہ سے دشمنی مول لین اللہ سے دشمنی مول لین اللہ سے دشمنی مول لینے کے متر ادف ہے!؟

جس طرح انسانوں کی حفاظت کی ذمہ داری خداسے اس کی نااہلی کی وجہ سے چھین لی گئی اسی طرح خداخود کوئی فیصلہ کرنے کے بھی قابل نہیں رہااور بیہ بھاری ذمہ داری بھی اسلامی دہشت گردوں کے سر آن پڑی، اس کی مثال عراق میں جیش الاسلام کا بیہ بیان ہے جس میں کہا گیاہے (ملزمان محمہ ہارون حماد (سوڈانی شہری) اور ماہر عطایا (سوڈانی شہری) کے معاملے پر جیش الاسلام کی شرعی کمیٹی نے غور کرنے کے بعد یہ فیصلہ کیا ہے کہ ان کی توبہ سچی ہے لہذا انہیں چھوڑ دیاجائے – الشرق الاوسط 7 اپریل شرعی کمیٹی نے غور کرنے کے بعد یہ فیصلہ کیا ہے کہ ان کی توبہ سچی ہے لہذا انہیں جھوڑ دیاجائے – الشرق الاوسط 7 اپریل موٹر کی گئی کے ارکان نے اللہ کی جگہ لیتے ہوئے یہ فیصلہ کیا کہ دونوں حضرات کی اللہ کے حضور توبہ سچی تھی چنانچہ خدا کے پاس اس کے سواکوئی چارہ نہیں تھا کہ وہ اس فیصلے کو قبول کرے، خدانے مداخلت کر کے کسی کو بیہ بتانے کی جرات نہیں کی کہ کیاوہ "توبہ نصوح" تھی بھی کہ نہیں .

عجیب بات یہ ہے کہ فقہاء کو اللہ کے باتوں کے خلاف جانے کا پوراحق ہے مثلاً قرآن میں ہے (اِنَّ اللّٰہ کَدُفِحُ عُنِ اللّٰہ کَدُفِحُ وَ اللّٰہ کَا یَحُوبُ کُلُّ خَوَّانٍ کَفُو ہِ اللّٰہ تو مومنوں سے ایک دشمنوں کو ہٹا تار ہتا ہے۔ بیشک اللّٰہ کسی خیانت کرنے والے ناشکرے کو دوست نہیں رکھتا۔ الحجج 38) آیت صاف صاف کہتی ہے کہ اللّٰہ ہی دشمنوں سے مومنو کی حفاظت کر نیا اور اس کے دشمنوں کو ذیح کرناچا میکے جس طرح الجزائر کے دہشت گرد مخالفین کو ذیح کرتے ہیں کیونکہ وہ اللہ کے دشمن ہیں یا جس طرح سوڈان میں اسلامیوں نے الوفاق اخبار کے چیف ایڈیٹر کو ذیح کر ڈالا حالا نکہ اس کا تعلق اخوان المسلمین سے تھا مگروہ اچانک اللّٰہ کا دشمن بن گیا کیونکہ اس نے "المجہول فی کتاب الرسول" نامی کتاب کے چھے حصے شائع کر دیے تھے ، اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اسلامی دنیا میں اللّٰہ کا دشمن بٹنا کس قدر آسان ہے .

اب جبکہ خداکواس کے تمام بنیادی کاموں سے فارغ کر دیا گیا حتی کہ وہ اپنے آپ کواپنے دشمنوں سے بچانے سے بھی عاجز ہو گیا، یوں اس کے سارے کلام کی حیثیت کسی مجذوب کی بڑسے زیادہ نہیں رہی اور اس کا کوئی حقیقی معنی یامطلب باقی نہیں رہا، مثلا قرآن میں آتا ہے: • (اِنَّ الصَّلُوةَ تَنَ أَبَى عَنِ الرِّفِحُ ثَنَآءِ وَال َ مُن َكَرِ أَوَلَذِك َ رُاللَّهِ اَك َ بَرُ أَوَاللَّهُ بَعَيْ لَمُ مَا تَصَ فَعُونَ - يَهِهِ عَلَى اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى الْعَلَى الْعَ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْ

چودہ صدیاں پہلے قرآن کے نزول سے لے کراب تک مسلمان مسلسل نماز پڑھے جارہے ہیں، بلکہ نماز کوانہوں نے ایک نیا خدا بناڈالا ہے کیو نکہ نماز نہ پڑھنے والا کافر اور واجب القتل ہے، امام احمد نے اپنے مند میں نماز کیلئے سات باب وقت کئے اور بخاری نے محض رفع یدین پر پوراا یک باب لکھ مارا!! یوں نماز ہی نیا خدا کھم راجس کا بنیادی کام انسان کی حفاظت نہیں بلکہ یہ معلوم کرنا ہے کہ وہ کون کا فرہے جو نماز نہیں پڑھتا، یہ بات بھی یقین ہے کہ نماز نے انہیں کسی قشم کی برائی یا منکر سے نہیں روکا کیونکہ آج کی اسلامی دنیا نے باقی ساری دنیا کی برائیوں کے ریکارڈ توڑر کھے ہیں فرق صرف اتنا ہے کہ یہ لوگ یہ فحشاء اور منکر انڈر گراؤنڈ کرتے ہیں اور کا فر بر سرِ عام.

کیاوہ خداجے اپنے دفاع کے قابل تک نہ چھوڑا گیاہو کسی کو اپنے اوپر ایمان لانے یا پنی عبادت کرنے پر قائل کر سکتا ہے جبکہ اسے بیہ تک نہیں معلوم کہ اسے کیا کرنا ہے اور کیا نہیں کیونکہ فقہاءنے اس سے بیہ حق کب کا چھین لیا ہے اور اب وہ یہ فیصلہ کرتے ہیں کہ اسے کیا پہند کرنا چاہیے اور کیا نہیں، ذیل میں کچھ مثالیں ہیں جن سے پیۃ چلتا ہے کہ خدا کے فیصلے کون کرتا ہے:

• ابن الجوزی کا فرمان ہے کہ (کا فروں کو اللہ کی صفات کے حامل نام سے بلانے پر اللہ عزوجل کو غصہ آتا ہے۔زاد المعادج 2ص 197)

• بخاری کی حدیث میں ہے (اللہ کو چھینک پیند ہے اور انگڑ ائی سے نفرت ہے اگر تم میں سے کوئی چھینکے اور اللہ کاشکر ادا کرے تو یہ سننے والے ہر مسلمان پرلازم ہے کہ وہ اسے کہے پر حمک اللہ – سابقہ منبع)

معلوم ہو تاہے کہ خدا کی ساری ذمہ داری انسان کی حفاظت کی بجائے فقہاء اور شیخوں کو مذہبی کور فراہم کرنارہ گئی ہے تا کہ وہ اس کے نام پرلو گوں پر کنٹر ول کریں اور اپنی جیبوں کو کر پٹ حاکموں کی دولت سے بھریں جسے یہ ملک کی دولت لوٹ کر حاصل کرتے ہیں، تو کیا خدا کے پاس الیسی کوئی ذمہ داری باقی رہی گئی ہے جسے وہ فقہاء کی مداخلت کے بغیر خود انجام دے سکے؟ اور کیا آج کے انسان کو ایسے خدا کی کوئی ضرورت ہے جو اپنے آپ کو دین کے تاجروں تک سے نہیں بچاسکتا کجاہے کہ وہ انہیں قدرتی آفتوں سے بجائے گا؟

-----

### النضر بن الحارث - دیک جلیل القرر صحابی

نازی وزیر اطلاعات جوزف گو بلز Joseph Goebbels سے ایک مشہور قول منسوب ہے کہ "جب بھی میں لفظ مثقف سنتا ہوں تو اپنے پستول کو محسوس کر تاہوں" اسی طرح ہمیں ذرہ برابر بھی شک نہیں کہ محمد جب بھی النضر بن الحارث کانام سنتاہو گا اپنی تلوار کو ضرور محسوس کر تاہو گا کہ اقتدار کے اس پیاسے کے دل میں جو نفرت اس مثقف کیلئے موجود تھی اس کی یقیناً کوئی مدت مدنہیں رہی ہوگی کیونکہ النضر بن الحارث ایک ایس سیسہ پلائی دیوار تھی جو محمدی فراڈ کو کمی مرحلے میں ہی ناکام بنانے کی قدرت رکھتی تھی چنانچہ جیسے ہی وہ اس کے ہاتھ لگا س نے اس کاخون بہانے میں ذرا بھی تامل نہیں کیا.

النضر بن الحارث بن کلدہ قریش میں اپنے زمانے کامثقف اور تعلیم یافتہ ترین شخص تھا، اس نے ملک ِروم وفارس اور نجر ان کی سیر کرر کھی تھی اور ان کے علوم، تاریخ اور قصے کہانیوں سے اچھی طرح فیضیاب ہو چکا تھا. ابن ہشام اپنی سیرت میں لکھتا ہے کہ انضر بن الحارث جیرہ آیا اور فرس کے شاہوں، رستم اور اسبندیار کے قصے سنے، برطانوی مستشرق ڈیوڈ مارگو گتھ ۔ David S. انسان کو گتابیں کھتا ہے کہ اس نے یونان، فارس اور جیرہ کے عربوں کی کتابیں خرید کر ان کا مطالعہ کیا تھا.

محمہ بن حبیب بن امیہ بن عمر والبغدادی کی "المنمق من تاریخ قریش" میں درج ہے کہ وہ قریش کے زناد قد میں سے تھاجس نے حیرہ کے نصاری سے زند قد سیکھاتھا. اس شخص کے حوالے سے ایسی خبر وں سے پیتہ چلتا ہے کہ نہ صرف بیہ شخص اپنے زمانے کے علوم سے اچھی طرح آگاہ تھابلکہ اس نے پرانے قصے اور کہانیاں ان کے اصل مصادر سے حاصل کر رکھے تھے اور یوں اس نے محمد کے نبوت کے دعوے کو اس کے مکی دور میں ہی چیلنج کر دیا تھا.

دوسری طرف ڈیما گوگی محمہ تھاجو کسی بھی طرح سیاسی طاقت حاصل کر کے مطلق اقتدار کاخواہش مند تھااور عرب وعجم پر اپنا تسلط قائم کرناچاہتا تھا. محمہ کے ان الفاظ پر غور کیجئیے جواس نے اپنے چچا ابوطالب سے کہے تھے جب قریش کے سر دار ابوطالب سے یہ کہنے آئے تھے کہ وہ اپنے بھینچ کولگام ڈال کرر کھے جیسا کہ ابن ہشام کی سیر ت اور ابن سعد کی الطبقات الکبری اور دیگر میں آیا ہے: "اے چچاہیں چاہتا ہوں کہ وہ ایک لفظ کہیں اور عرب کے احسان مند اور عجم کی گر دنوں کے مالک بن جائیں" اور وہ ایک لفظ جو محمہ چاہتا تھاوہ تھا"لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ" یعنی اگر وہ اس کی چو دھر اہٹ کو تسلیم کرلیں اور اس کی نبوت پر ایمان لے آئیں تو وہ تمام جزیرہ عرب اور ممالک عجم کوان کے زیرِ نگیں کر دے گا. اگر ہم نبوت نامی کسی چیز کومان بھی لیس تو بھی کیا یہ کسی نبی کا بیان ہو سکتا ہے ؟ ایسی با تیں بس وہی کر سکتا ہے جس پر اقتدار کا بھوت سوار ہو...

دراصل برطانوی مستشرق مار گولتھ وہ پہلا شخص تھا جس نے محمد کوایک ماہر سیاستدان قرار دیا جو اچھی طرح جانتا ہے کہ کس کام کیلئیے کون ساشخص مناسب ہے اور مواقع سے فائدہ اٹھانا اور عربوں کی کمزوریاں بھی اچھی طرح جانتا ہے دوسری طرف وہ اسے نبی کی تمام ترصفات سے عاری قرار دیتا ہے خاص طور سے اخلاقیات کے باب میں.

ہم کہہ سے ہیں کہ محمد پہلے در ہے کاڈیما گوگی تھا، پہی ڈیما گوگی ہی دراصل اس کے سیاسی مقاصد کے حصول کاذر بعہ تھی، نبوت کادعوی کرکے اور لوگوں کی پنجلے در ہے کا ابھار کر اس نے بڑے آرام سے ایک حکومت قائم کرلی کہ اگر لوگ اس کی بات مان جائیں تو جنت میں حوریں، غلام، دودھ، شہد اور شراب کی نہریں ان کی منتظر ہوں گی بصورت دیگر ایک ایسا خطر ناک خداان کا منتظر ہو گا جو منکرین کا گوشت بھون بھون کر خوش ہو گا اور جب ان کی جلد جل کر خاکستر ہو جائے گی اسے نئی جلد سے تبدیل کر دیا جائے گا اور یہ سلسلہ بمیشہ ہمیشہ ہمیشہ تک کمیلئے چلتار ہے گا... اپنی نبوت کی تصدیق کمیلئے اس نے آئیس انگرنا شروع کر دیں جس میں پر انے لوگوں کی خبریں اور قصے کہانیاں تھیں اور جاہلوں کو یہ باور کر انے میں کا میاب رہا کہ یہ بکواس اس پر آسمان پر موجود میں خدا کی طرف سے بازل ہور ہی ہے ... ان افسانوں کا تعلق کچھ تو اسر ائیلیات سے ہے، پچھ ملک فارس، روم، یمن اور عراق سے ہیں، تاہم یہ سارے قصے اس کے پاس گڑ مڈ ہو کر پنچے چنانچہ اس نے ان میں اپنے و سیج تصور کا استعمال کر کے اپنی طرف سے بیں، تاہم میہ سارے قصے اس کے پاس گڑ مڈ ہو کر پنچے چنانچہ اس نے ان میں اپنے و سیج تصور کا استعمال کر کے اپنی طرف سے اضافے کئے، پچھ کو نئے سرے سے ترتیب دیا، بعض کے کر داروں کا نام بدل دیا، پچھ کے زمانے بدل دیے اور پچھ کی شخصیات جیسے کنواری مریم کو ہاروں کی بہن قرار دیناوغیرہ ...

برطانوی مستشرق ایڈورڈ سیل اپنی کتاب HISTORICAL DEVELOPMENT OF THE QUR'AN کومتاہے کہ بیٹر ب آنے تک محمد کو یہودیت اور عیسائیت کے در میان فرق کا نہیں پیتہ تھا، وہ سمجھتاتھا کہ دونوں کی تعلیمات کیساں ہیں، الیی حالت میں ایک ایسا شخص جو ان کہانیوں کو اللہ کی وحی قرار دے کر لوگوں سنا تا تھا اور ایک ایسے شخص میں جو ان قصے کہانیوں کی حقیقت جانتا تھا مگر او ہو نالاز می امر تھا جو اپنی قوم کو بتار ہاتھا کہ یہ سب محض سابقہ لوگوں کے قصے کہانیاں یعنی اساطیر الاولین ہیں.

#### محرکے گلے میں کانٹا

مکہ میں محمد کی ناکامی اور وہاں سے ذلت آمیز فرار کی وجہ النضر بن الحارث ہی تھا جس نے اس کی خرافات کاڈٹ کر مقابلہ کیا جن سے محمد مکیوں کو پید کہہ کر کہ یہ اللّٰہ کی وحی ہے بہرکانا چاہتا تھا.. وہ پہلا شخص تھا جس نے قریشیوں کو بتایا کہ محمد جو کچھ کہہ رہاہے وہ محض پر انے قصے کہانیاں ہیں، محمد نے اس کی اس بات کا جو اب ایک آیت سے دیا (اِذَاتُت آلی عَلَی آہِ اِلْتُنَاقَالَ اَسَاطِی آرُ

ال آوَّلی آن – جب اسکو ہماری آیتیں سنائی جاتی ہیں تو کہتا ہے یہ تو پہلے لوگوں کے افسانے ہیں۔ – سورہ المطففین آیت 13)
ابن ہشام اپنی سیرت میں لکھتا ہے کہ "جب بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کسی مجلس میں بیٹھتے اور اللہ کاذکر کرتے اور اپنی قوم کو سابقہ قوموں پر پڑنے والے اللہ کے عذاب سے متنبہ کرتے، اور جب چلے جاتے توالنضر بن الحارث اس کی مجلس میں پہنچ جاتا اور کہتا: میں اللہ کی قشم اے قریش کی قوم اس سے اچھی بات کہتا ہوں تو میرے پاس آؤ میں تمہیں اس کی باتوں سے بہتر باتیں سناؤں گا، پھر وہ انہیں فارس کے شاہوں اور رستم اور اسبندیار کے بارے میں بتا تا اور کہتا: کس چیز میں محمد مجھ سے اچھی باتیں سناسکتا ہے ؟"

برطانوی مستشرق ڈیوڈ مار گولتھ اوپر مذکور اپنی کتاب میں لکھتا ہے کہ النظر بن الحارث مکیوں سے کہتا تھا کہ اگریہ کہانیاں جو محمہ سنا تاہے نبوت کا معیار ہیں تووہ بھی اس کی طرح نبوت کا دعوی کر سکتا ہے کیونکہ وہ اس سے اچھی کہانیاں سناسکتا ہے .. مار گولتھ کا خیال ہے کہ جب محمد مکیوں کے مطالبہ پر کوئی معجزہ دکھانے میں ناکام ہو گیا تو اس نے قر آن کو ہی معجزہ قرار دے دیا اور چیننج کر دیا کہ وہ اس جیسی ایک سورت ہی لاکر دکھا دیں مگروہ نہیں لا سکیں گے چاہے جنوں کی مد د ہی کیوں نہ لے لیں .. یہاں النظر بن الحارث سامنے آیا:

One man, Al-Nadir Ibn Harith, accepted the challenge to produce anything as good," and either versified or put into rhyme the tales of the Persian kings which Firdausi some four centuries later rendered immortal or perhaps those of the kings of Hirah. These "surahs" he read out at seances similar to those in which the Prophet pub lished the Koran. The effect of this criticism must have been very damaging; for when the Prophet at the battle of Badr got the man into his power, he executed him at "..once, while he allowed the other prisoners to be ransomed

"ایک ہی شخص تھا جس نے یہ چینج قبول کیا اور اعلان کیا کہ وہ اس سے اچھا کلام لا سکتا ہے اور وہ تھا النظر بن الحارث، چاہے وہ فارس کے شاہوں کے قصے ہوں جنہیں فردوسی نے چار صدیوں بعد محفوظ کیا یا جیرہ کے شاہوں کے قصے ، وہ سور تیں جو النظر بن الحارث مجالس میں پڑھا کر تا تھا قر آن کی سور توں سے انتہائی مشابہ تھے ، اس طرح کی تنقید کا اثر یقیناً تباہ کن تھا چنا نچہ جیسے ہی غزوہ بدر میں النظر بن الحارث محمد کے ہاتھ لگا اس نے اسے فوراہی مار ڈالا جبکہ باقی قیدیوں کو اس نے فدیہ کے بدلے آزاد کر دیا تھا"

محمہ کی دعوت، اس کے قر آن اور خرافات کیلئیے النظر بن الحارث کتنابر اخطرہ تھا اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ بنی ہاشم کے بیتیم نے النظر بن الحارث کے جواب میں آٹھ آیات مخص کیں جیسا کہ ابن ہشام کی سیرت میں آیا ہے، افسوسناک امر بیتے کہ جو بھی نثر وشعر النظر بن الحارث نے محمہ کے مقابلے میں لکھاوہ سب ضائع کر دیا گیا، جس طرح محمہ کی ہجو میں کی جانے والی ساری شاعری ضائع کر دی گئی جو مختلف شاعروں نے اس زمانے میں کی تھی، اس شاعری میں مسلمان ہونے سے پہلے حسان بن ثابت کی شاعری بھی شامل ہے ۔۔ کیونکہ جوایسے شعر پڑھتایا انہیں لکھ کر رکھتا اس کا انجام موت ہوتا۔

اس طرح عربی اسلامی تاریخ میں صرف وہ اشعار اور قصے کہانیاں ہی باقی رہ گئے جن میں صرف اور صرف محمد کی تعریف ہے اور
اس سے ایسے ایسے معجزے منسوب کیے گئے ہیں جو اگر وہ واقعی کر گزر تا تو اسے اپنے جھوٹے پیغام کو پھیلانے میں پچھ محنت نہ
کرنا پڑتی ، اور اس طرح تاریخ کی سب سے بڑی جعلسازی عمل میں لائی گئی اور جیسا کہ سب جانتے ہیں کہ تاریخ ہمیشہ فتح پانے والا
ہی لکھتا ہے اور محمد بزور تلوار فتح یا چکاتھا.

محمر كاامتخان

\_\_\_\_\_

مکیوں نے جوامتحان محر کمیلئیے وضع کیاوہ کل دور کے محمہ کی دعوت کی حد فاصل ہے جس میں ایک معمولی سے امتحان کے ذریعے محمہ کو اپنی نبوت ثابت کرنے کا بھر پور موقع ملا، ابن ہشام کہتا ہے کہ قریشیوں نے انضر بن الحارث اور عقبہ بن ابی معیط کو پیٹر ب کے یہود کی طرف بھیجا کیونکہ وہ اہل کتاب تھے اور انہیں انبیاء کاعلم تھا تا کہ ان سے محمہ کے بارے میں پوچھا جائے، پیودیوں نے انضر بن الحارث کو تجویز دی کہ وہ محمد سے تین سوال کرے اگر وہ جو اب دے دے تووہ نبی ہے ورنہ وہ جھوٹا ہے...

پہلاسوال "ان نوجوانوں کے بارے میں تھاجو پہلے زمانے میں گئے ان کے ساتھ کیا ہواان کا ایک عجیب واقعہ ہے (اہل کہف)" دو سر اسوال "ایک آدمی جس نے مشرق اور مغرب کاطواف کیااس کی کیا خبر ہے اور وہ کون ہے (ذوالقرنین)" اور تیسر ااور آخری سوال تھا کہ "روح کیاہے".

اور جیسا کہ ابن ہشام کہتا ہے کہ النظر اور عقبہ نے مکہ واپس آکر قریش سے کہا کہ "اے قریش ہم تمہارے اور محمہ کے معاملے پر فیصلہ کن بات لائے ہیں" مگر بر طانوی مستشر ق مار گواتھ کہتا ہے کہ اسے یقین ہے کہ ان سوالوں کی تجویز یہودیوں نے نہیں دی تھی کیونکہ پہلے سوال کا تعلق سات سونے والوں (اہل کہف) سے متعلق ہے جبکہ دو سرے سوال کا تعلق عظیم سکندر مقلی کیونکہ پہلے سوال النظر بن الحارث نے ہی تر تیب دیے تھے اور اس کیلئے اسے یہودیوں کی مد دکی کوئی ضرورت نہیں تھی کیونکہ اسے تورات، انجیل، فارس اور روم کے قصوں کا پہلے سے ہی اچھی طرح علم تھا اس کے علاوہ وہ شاعر اور نثر نگار بھی تھا؟ کچھ بھی ہویہ سوالات محمد کیلئیے تباہ کن تھے جس نے جو ابات کیلئیے مکیوں سے اگلے دن کی مہلت طلب کرلی…!!

اگلادن آیااور گزر گیامگر محمہ نے اپناوعدہ وفانہیں کیا... دن گزرتے رہے اور محمد اپنی عاجزی سے نہیں نکل پایا.. اور جیسا کہ سیرت کی کتابیں کہتی ہیں لوگوں محمد کی اس عاجزی پر سخت افسوس ہوااور انہیں بقین ہو چلا کہ یہ شخص جھوٹ بول رہاہے اور کوئی اسے سکھا پڑھارہاہے السیرہ الحلبیہ میں ہے کہ اس وقت لوگوں میں یہ بات پھیل گئی تھی کہ یہ سکھانے والا دراصل بمامہ کا "الرحمن"نامی ایک یہودی ہے..

پندرہ دن بعد جواس کی مد دکرنے والوں سے رابطے کیلئیے کافی تھے محمد کچھ آیات لے کر نمو دار ہوا جن میں ان سوالوں کے جوابات تھے،ان جوابات پر نظر ڈالنے ہیں جوانتہائی در جے جوابات تھے،ان جوابات پر نظر ڈالنے ہیں جوانتہائی در جے کے احتمانہ بہانے ہیں نظر ڈالنے ہیں نے جب کمیوں سے اگلے دن جواب دینے کاوعدہ کیاتو"ان شاءاللہ" نہیں کہا..یہ

·

بہانہ سورہ کہف کی آیت نمبر 23 میں آیا ہے کہ (وَلَا تَقُو ٓ لَنَّ لِشَای ٓ ءِلِنِّی ٓ فَاعِلٌ ذٰلِکَ غَدًا – اور کسی کام کی نسبت نہ کہنا کہ میں اسے کل کر دوں گا۔)

دوسر ابہانہ ابوہریرہ کی ایک حدیث ہے جس میں کہا گیاہے کہ جبریل نے ان دنوں نہ آنے کی یہ وجہ بتائی کہ اس کے گھر میں حسن وحسین کا ایک کتا تھااور جس گھر میں کتے ہوں وہاں فرشتے نہیں آتے..!؟

جہاں تک جو ابات کا تعلق ہے تووہ محمد کی جہالت کا منہ بولتا ثبوت تھے.. اہل کہف سے متعلق سوال پر مار گلوتھ لکھتاہے کہ محمد نے ان کی تعداد کا کوئی تعین نہیں کیا...اور واقعی ایساہی ہے، آیت دیکھیے جو اللہ نے جواب کے طور پر بھیجی ہے:

لینی محرکے خداکوان کی صحیح تعداد نہیں معلوم کہ کیاوہ تین ہیں، پانچ ہیں یاسات... لیجیے محمد کنفیوز ہے اسے ان کی صحیح تعداد کا پیۃ ہی نہیں.. مصحکہ خیز بات ہے ہے کہ اس آیت میں اللہ محمد سے کہتا ہے کہ ( کہدو کہ میر اپرورد گار ہی انکے شار سے خوب واقف ہے) اگر اللہ کوان کی تعداد معلوم ہے تو بات کو گھمانے پھر انے کی بجائے انہیں ان کی صحیح تعداد کیوں نہیں بتا دیتا؟ یہ ساری جہالت کیوں؟ شاید تین، شاید بانچ .. شاید سات .. اس کا مطلب ہے کہ پندرہ دن بعد بھی محمد کوئی فیصلہ کن جو اب نہیں لا یا اور جس نے اسے یہ جو اب دیے میں مدودی اسے بھی دراصل غیر تقینی معلومات تھیں...

محمر کی بدقشمتی کہ وہ بیہ جانے بغیر ہی مرگیا کہ اہل کہف کا قصہ دراصل ایک افسانوی قصہ ہے جسے بیز نطہ Byzantium(حالیہ اسطنبول) کے ایک پادری نے چھٹی صدی عیسوی میں تعلیمی مقاصد کیلئیے گھڑ اتھاجو یورپ میں کافی مقبول رہااور تاجروں کے ساتھ مشرق تک پہنچا..! مگر محمد نے اسے ایسے پیش کیا جیسے یہ واقعتًا ایک حقیقی قصہ تھا.. اب آتے ہیں دوسرے سوال کی طرف جس کا جواب پہلے سوال کے جواب سے بھی زیادہ د ھندلااور فضول ہے، محمد کی آیت کہتی ہے:

یہاں بھی محد افسانے کے کر دار کا حقیقی نام پیش کرنے میں ناکام رہااور اپنے صحابیوں، سیرت دانوں اور مفسرین کو ایک ناختم ہونے والے مخمصے میں ڈال گیا. .

ابن اسحق کہتاہے کہ "ذاالقر نین اہل مصر میں سے تھا، اس کانام مر زیان بن مر ذبہ الیونانی ولد یونان بن یافث بن نوح تھا" ابن ہشام نے لکھا: "اس کانام الا سکندر تھااسی نے الا سکندریہ شہر بنایا تھا اور اسی سے منسوب ہوا" اس کے علاوہ ابن ہشام اپن سیر ت میں لکھتاہے کہ جب علی بن ابی طالب سے ذوالقر نین کے بارے میں پوچھا گیا تواس نے کہا کہ "وہ اللّٰہ کا ایک نصیحت کرنے والا بندہ تھا اس نے اپنی قوم کو اللّٰہ کی دعوت دی توانہوں نے اسے اس کے سینگ پر مارا اور وہ مرگیا تو اللّٰہ نین پڑگیا"…
زندہ کیا اور اس نے اپنی قوم کو دوبارہ دعوت دی توانہوں نے اس کے سینگ پر مارا اور وہ مرگیا تو اس کانام ذا القرنین پڑگیا"…

اواره هرس و تحقیق

الخطط المقريزيه ميں تو ذوالقرنين پورانسب درج ہے "الصعب بن ذی مر ائد بن الحارث الرائش بن الہمال ذی سد د بن عاد ذی منح بن عار الملطاط بن سکسک بن وائل بن حمير بن سبابن يشحب بن يعرب بن قحطان بن هو دعليه السلام بن عابر بن شالح بن ارفخشد بن سام بن نوح عليه السلام اور وہ حمير کاشاموں ميں سے ايک يمن کا ايک باد شاہ تھااور وہ عرب عاربہ ہيں"

کیا یہ سارے متضاد بیانات اس بات کا ثبوت نہیں کہ محمد کی آیت سے کسی کو کوئی فائدہ نہیں پہنچااوریہ سائلین کو کوئی جو اب نہیں دے پائی حتی کہ اس کے داماد سے بھی جب پوچھا گیا تو اس نے بھی ایسی کہانی سنادی جو عقل اور منطق سے بالکل منافی تھی..

اور یوں محمد اس امتحان میں بری طرح ناکام رہا.. وعدہ خلافی کرکے اور پندرہ دن تک غائب رہنے کے بعد بھی وہ ان کے سوالوں کا کوئی حتمی جو اب نہیں لاسکا، ناہی وہ اہل کہف کی حقیقی تعد ادبتا سکا اور ناہی ذو القرنین کی شخصیت متعین کر سکا اور ناہی ہے بتا سکا کہ روح کیا ہوتی ہے .. کیا ایسے بھونڈ ہے جو ابات جن سے خو د اس کے صحابہ پریشانی کا شکار ہو گئے قریشیوں اور خاص کر النظر بن الحارث جیسے فلاسفر شخص کو قائل کر سکتے تھے ؟ یہی وجہ تھی کہ مکیوں کو محمد کی جھوٹی نبوت کا یقین ہو گیا.. اس صورت میں اس کا ییر ب بھاگ جانا کوئی تعجب خیز امر نہیں جہاں جاکر اس نے ایک لٹیرے کاروپ دھار لیا اور قافلوں کی لوٹ مار پر گزارا کرنے لگا اور اینے دین کولوگوں کی گردن پر تلوارر کھ کر منوانا شروع کر دیا..

فلاسفر قاتل کے قضے میں

غزوہ بدر میں جس کی چنگاری شام سے آتے ابی سفیان کے قافلہ پر محد کے حملے سے بھڑ کی، الضربن الحارث دیگر ستر مکیوں کے ساتھ قید کر لیا گیا.. محد نے دیگر قیدیوں کو فلدیہ اس کے دس صحابیوں کو لکھنا سکھانا طے پایا (کیونکہ جابل ہی اس کے جھوٹ کے قائل ہو سکے سے) مگر اس ڈیل سے النظر بن الحارث اور عقبہ بن ابی معیط کو مشتق قرار دیا اور انہیں قتل کرنے کا حکم دیا.. السیرہ الحلبیہ میں لکھا ہے کہ قید ہوجانے کے بعد النظر بن الحارث نے اپنے ساتھی قیدی کو کہا کہ: "محمد مجھے مارنے والا ہے کیونکہ اس نے مجھے موت بھری نظروں سے دیکھا ہے" اس بات سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ محمد کے دل میں النظر کیلئے کتنی نفرت اور کر اہیت دفن تھی .. جب اس نے علی بن ابی طالب کو النظر بن الحارث کو قتل کہر بھی ہونے النظر میر اقیدی ہے" کیونکہ اس نے قتل کہیں ہونے قتل کہیں ہونے قتل کہیں ہونے اس کے کا حکم دیا تو المقد ادنے اس سے کہا کہ "النظر میر اقیدی ہے" کیونکہ اس نے النظر کو قید کیا تھا مگر اسے قتل کہیں ہونے

دیناجا ہتا تھا مگر محمدنے اسے یہ کہہ کر خاموش کرادیا کہ "یہ اللّٰہ کی کتاب پروہ کہتا تھا جو کہتا تھا.."

اوراس طرح"ر حمت کے نبی " نے اپنی زہر ملی نفرت کا بھر پور مظاہرہ کیا اور النفر بن الحارث کو قتل کر دیا کیونکہ وہ مکہ میں اپنی ناکامی پر النفر کے کر دار کو نہیں بھولا تھا جس نے اس کی خرافات کا ڈٹ کر مقابلہ کیا اور ناہی وہ امتحان بھولا تھا جس میں اسے ساری دنیا کے سامنے ذلت اٹھانی پڑی تھی. النفر بن الحارث کے قتل کا دن تلوار اور جہالت کا عقل و معرفت پر فتح کا دن تھا اور اسلام کی جاہلیت کی کامیابی کا آغاز تھا. یہ تلوار آج بھی چو دہ سوسال سے ہر اس شخص کی گر دن پر لنگتی رہتی ہے جو آزادی سے اور عقل کورا ہنما بناکر سوچناچا ہتا ہے اور کہناچا ہتا ہے کہ "یہ سب پچھلے لوگوں کی کہانیاں ہیں "... محمد کا زمانہ یورپ میں گھڑ سوار تلوار بازوں کی اخلا قیات کا حصہ تھا کہ اگر ان کا دشمن ان کے قبضے میں آجائے تو وہ اسے قتل نہیں تکوار بازوں کی اخلاقیات اس زمانے کے تلوار بازوں سے تو کیا نیاس منڈ بلا جیسے آج کے ہیر وز کے برابر بھی نہیں ہیں جس نے نصف صدی تک اسے قید میں رکھنے والے جلادوں کو اقتدار میں آنے کے بعد معانی کر دیا...

ا یک خوده ساخته حجویًا نبی جوعام لو گول کی اخلاقیات تو در کنار ممکنه انبیاء کی اخلاقیات تک پر پورانهیں اتر سکااگر واقعی انبیاء ہیں!

## اسلام اور بچوں کا فتل

بچوں سے محبت اور ان کاخیال رکھنا انسانی وحیوانی جبلت میں شامل ہے اور یہ جبلت نوع حیواں وانساں کی بقاء کمیلئے ضروری بھی ہے ، مال چاہے جانور کی ہویا انسان کی اپنے بچوں کمیلئے اپنی جان کی قربانی تک دینے سے گریز نہیں کرتی، قدیم زمانوں کا انسان جب ، مال چاہے جانور کی ہویا انسان کی اپنے بچوں کی قربانی دیتا تھا اور لڑکیوں کو سمندر بر دکر دیتا تھا تو تب بھی وہ ہمیشہ بالغ نوجوان یا لڑکی کی قربانی دیا کرتا تھا، تاریخ سے ایساکوئی واقعہ ثابت نہیں ہوتا جس میں انسان نے بچوں کی قربانی دی ہویا انہیں ذرج کمیاہو،

.

زمانہ قدیم کے عرب کہا کرتے تھے کہ "اطفالنا اکبادنا تمثی علی الارض" یعنی ہمارے بیچے ہمارے کلیج ہیں جو زمین پر چلتے ہیں،
یونانیوں نے توکیو پڑ Cupid نامی بیچے کو محبت کا دیو تا تک بناڈ الاجو مر دوں اور عور توں کے دلوں میں اپنے تیر مار کر ان میں محبت جگا تا تھا غرض کہ تمام انسانی تاریخ میں بیچے اپنے خاند ان کی خصوصی عنایت و توجہ کا مر کزرہے اور جب جدید معاشرے تشکیل ہوئے تو بچوں کے قتل، جنسی زیادتی، مار اور بے گار لینے کے خلاف قوانین وضع کیے گئے اور ان کیلئیے تعلیم اور صحت کے قوانین رائے کیے گئے .

آسانی نداہب کی آمد کے ساتھ جس کا آغازابراہیم نامی نبی ہے ہو تاہے بچوں کے ساتھ ظلم وزیادتی کا ایک لامتناہی سلسلہ شروع ہو گیا، ابراہیم کے خدانے اسے تھم دیا کہ وہ اپنے بیٹے اسحق کو ذرخ کر دے اور ابراہیم نے بلا چوں وچراں اپنے بیٹے کو ذرخ کر نے کی تیاری پکڑی اور اسے پہاڑی چوٹی پر لے گیا اور ہاتھ پاؤں باندھ دیے یعنی "و تلہ للجبین "جیسا کہ قرآن کہتا ہے تاہم ذرخ کر نے کے آخری کمح میں ابراہیم کا خدا اچانک بچے کو آسان سے اتاری ہوئی ایک بھیڑسے بدل دیتا ہے، یقیناً بچہ دہشت زدہ ہوگیا ہوگا جہ اسے پتہ چلا ہوگا کہ اس کا باپ اسے ذرخ کرنے والا ہے، بچوں کو ذرخ کرنے کہ یہ پہلا تاریخی ریکارڈ ہے جو ند اہب کی آمد کے ساتھ ہی شروع ہوگیا تھا، پھر" یہوہ" نامی خدا کی طرف سے موسی آیا اور بنی اسرائیل کو سکھایا کہ بچوں کو کیسے ذرخ کیا جاتا ہے چنانچہ صمو کیل کے پہلے سفر میں کہا" انہیں معاف نہ کرنا بلکہ قتل کر دینا ہر مر دوزن کو، بچوں کو اور شیر خواروں کو، جاتا ہے چنانچہ صمو کیل کے پہلے سفر میں کہا" انہیں سعادہ کرنا بلکہ قتل کر دینا ہر مر دوزن کو، بچوں کو اور شیر خواروں کو، خات کو اور کریوں کو اور ٹر ہوں کو اور گدھوں کو" (اصحاح 15 آبت 3) صرف اس پر بی بس نہیں بلکہ بچوں پر اپنی ہور حمی شاہت کرنے کملئے سے خدا مزید کہتا ہے" انہیں سعجدہ مت کرنا اور نابی ان کی عبادت کرنا کو نکہ میں، ہی تمہارار ب خدا ہوں جو بڑوں کے ٹیاہ ان کے بچوں کی تیسر کی اور چو تھی نسل تک سے بدلہ لینے پر آمادہ ہے الی ہے رحمی تو نظم رہیں مجر موں تک میں نہیں ہوتی۔ کا فیام ترین مجر موں تک میں نہیں ہوتی۔ فیل کے بول کی چو تھی نسل تک سے بدلہ لینے پر آمادہ ہے الی بے رحمی تو ظالم ترین مجر موں تک میں نہیں ہوتی۔

·

اینے ہمجولیوں کے ساتھ کھیلتے ایک معصوم بیچے کو خضرنے کیوں قتل کر دیا؟اس آیت کی تفسیر میں قرطبی کہتاہے (کہاجا تاہے کہ یہ خضرعلیہ السلام کا کلام ہے اور کلام کاسیاق اس بات کا گواہ ہے یعنی ہمیں خدشہ تھا کہ وہ انہیں اپنے ظلم و کفر سے تھا نہ دے اور اس ضمن میں اللہ نے انہیں اپنے اجتہاد سے نفوس کو قتل کرنے کی اجازت دےر کھی تھی، اور کہا گیاہے کہ یہ اللہ کا کلام ہے جس کی خضرنے نمائندگی کی ہے اور مطلب بیہ ہے کہ وہ اس کی محبت میں بہک کر اس کے دین میں داخل نہ ہو جائیں ، ابن جریج سے مروی ہے کہ بیچے کی ماں ایک مسلمان بیج سے حاملہ تھی اور مقتول بیہ کا فرتھا) جاہے یہ کلام خضر کا ہویااللہ کا حقیقت یہ ہے کہ خصرنے ایک بے قصور بیچے کو جس نے کوئی گناہ نہیں کیا تھا قتل کر دیا محض اس خدشے کی بنیادیر کہ وہ بڑا ہو کر اپنے والدین سیلئے فتنہ نہ بن جائے اور وہ اپنادین نہ بدل لیں جو کہ قر آن ہمیں نہیں بتاتا، یعنی مستقبل کے خدشات کی بنیادیر بچوں کو قتل کرنا اللّٰدے ہاں جائز ہے جس نے خضر کو نفوس کواپنے ذاتی اجتہاد کی بنیادیر قتل کرنے کی اجازت دے رکھی تھی جبکہ انسانی انصاف یہ کہتاہے کہ ملزم تب تک بے گناہ ہے جب تک کہ اس کا جرم ثابت نہ ہو جائے ایسے میں خداکے اس انصاف پر کیا کہا جائے؟ ایک منصف خداکسی نبی کوایک معصوم بیچے کو مستقبل کے شبہ پر قتل کرنے کی اجازت کیسے دے سکتاہے؟ افسوسناک امریہ ہے کہ مفسرین جنہوں نے اس بے گناہ بیچے کے قتل کو مستحسن قرار دیااسے کا فربناڈالا اور اس کے بھائی کوجوا بھی اس کی ماں کے پیٹ میں تھامسلمان بنادیا جس کامطلب ہے کہ اللہ نے اس کے والدین کو اس کے بدلے میں ایک مسلمان بچہ عطاکر دیاجو مقتول بیجے سے بہتر تھا کیونکہ وہ کا فرتھاں یہ کون سی منطق ہے جو بچوں کو مسلمان اور کا فرمیں تقسیم کرتی ہے جبکہ دنیا کے تمام قوانین نابالغ بچوں کے کسی بھی فیصلے کی ذمہ داری ان پر نہیں ڈالتے جب تک کہ وہ بالغ نہ ہو جائیں؟اسلامی فقہ میں بھی اگر کوئی مسلمان بچہ مرتد ہو جائے تواسے کوئی سزانہیں دی جاسکتی لیکن یہی وہ منطق ہے جسے بنیاد بناکرانہوں نے بنی قریظہ کے بچوں کو تلاش کر کر کے قتل کیا، تعجب خیز بات ہے ہے کہ اسلام کے فقہاء کا اس بات پر اجماع ہے کہ تمام لو گوں کی حقیقی فطرت اسلام ہے جبیا کہ ایک حدیث میں ہے (ہرپیدا ہونے والا بچہ فطرت پرپیدا ہو تاہے جب تک کہ اس کی زبان اس کی نما ئندگی نہ کرے اس کے والدین اسے یہودی نصرانی اور مجوسی بنادیتے ہیں) (الجامع الصغیر للسیوطی ج5 حدیث نمبر 6356) تواگر بیچے کی فطرت اسلام ہے جب تک کہ اس کے والدین اس کا مذہب نہ بدل دیں توبیہ بچیہ جسے خضر نے بڑی بے رحمی سے قتل کر دیا کافر کسے ہو گیا جبکہ اس کے والدین مسلمان تھے؟

اسلام میں بچوں کا قتل فقہائے اسلام کے ہاں مشہور وہ معروف معاملہ ہے جس کیلئیے وہ رب الغلام والی حدیث پر تکیہ کرتے ہیں جو یہ ہے:

(رياض الصالحين، صفحه 71 حديث نمبر 30 باب الصبر)

فقہائے اسلام نے اس بوگس حدیث پر استدلال کرتے ہوئے بے گناہوں میں کسی مسلمان کا اپنے آپ کو قتل کرناجائز قرار دیا اگر اس میں مسلمانوں کیلئے کوئی بھلائی ہو، اس بچے کا قصہ بیان کرنے کے بعد ابن تیمیہ کہتے ہیں کہ: (اس میں بچے نے دین کے ظہور کی مصلحت کے پیش نظر اپنے آپ کو قتل کروادیا اس لیے ائمہ اربعہ نے یہ پیند کیا ہے کہ مسلمان کفار کی صفول میں گھل مل جائے جاس میں اس کی جان کو خطرہ ہی کیوں نہ ہواگر اس میں مسلمانوں کی مصلحت ہو) (مجموع الفتاوی 28 / 540).

پاکستانی پچرفیق اللہ کا قصہ مشہور ہے جسے قتل و تباہی کے مولویوں نے امریکی فوجیوں کے در میان اپنے آپ کواڑانے کیلئیے افغانستان بھیجا، یہ بچپہ پاکستان کے دینی مدارس میں پڑھتا تھا جب اسے ان ظالموں نے بموں سے باندھ کر اس مقدس دینی مہم کمیلئیے افغانستان بھیج دیا مگر اس کی خوش قسمتی کہ اسے افغانی پولیس نے پکڑلیا، صدر کرزئی کے معاف کرنے پر بچے نے اپنے پی جانے پرخوشی کا اظہار کیا.

ایران میں دوہز ارسے زائدلوگوں نے عراق میں خودش کش حملے کملئیے اپنے آپ کورضاکارانہ طور پر پیش کیاجن میں 25 فی صدرضاکاروں کی عمر 18 سال سے کم تھی جبکہ سب سے چھوٹے خود کش حملہ آور کی عمر محض 7 سال تھی!!(ایلاف 5 جون 2004) عراق میں بچوں کا قتل توایک عام سی بات ہے جس کے لوگ عادی ہو چکے ہیں،بھرہ میں 68 بیچاس وقت موت کے گھاٹ اتار دیے گئے ، گھاٹ اتار دیے گئے ، کھاٹ اتار دیے گئے ، کار بم دھا کے میں موت کے گھاٹ اتار دیے گئے ، عراق کے بچوں کے قتل عام کی میے صرف چند مثالیں ہیں .

سوال یہ ہے کہ مسلمانوں میں بچوں کا اس طرح بہیانہ قتل کیوں رانج ہے ؟ وجہ یقیناً وہ مقد س کمتون ہیں جو اسلام کے یہ شخ پاکستان اور وہابیوں کے دیگر گڑھوں میں اپنے دینی مدارس میں بچوں کو پڑھاتے ہیں اور جب یہ بچے بڑے ہوتے ہیں تواگر اپنے آپ کو کسی خود کش جملے کی نذر نا بھی کریں تو بھی ان میں اسامہ بن لادن ، ایمن الظواہری ، محمہ عطااور اسلامی غزوات کے دیگر ہیر وہر آمد ہوتے ہیں ، اس چیز کی ذمہ دار مقد س تحریریں ہمیں قر آن میں بھی ملتی ہیں جب نوح اپنے خداسے یہ مطالبہ کر تا ہے کہ وہ کا فروں کو ہلاک کر دے کیو نکہ یہ صرف برے اور کا فرنچے پیدا کرتے ہیں ، نبی اسلام کی احادیث میں بھی وہ یہ یقین دلاتے ہوئے پائے جاتے ہیں کہ مشر کین کے بچے اپنے والدین کے ساتھ جہنم میں جائیں گے ، مند ابی داود میں ہے: (ابو عقیل نے ابی المتوکل الناجی اور اس نے بہیہ سے روایت کیا کہ بہیہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے مسلمانوں کے بچوں کے بارے میں پوچھا کہ وہ کہاں ہوں گے ؟ کہا: جنت میں ، پھر اس نے مشر کین کے بچوں کے بارے میں پوچھا کہ روز قیامت وہ کہاں ہوں گے ؟ کہا آگ میں تو اس نے کہا کہ وہ اعمال تک نہیں پنچے اور ان پر قلم نہیں چلائے گئے کہا تمہارار بہتر جانتا ہے کہ وہ کیا کرنے والے تھے قتم ہے جس کے ہاتھ میں میر می جان ہے اگر تم چاہو تو آگ میں تمہیں ان کی چینیں سنوادوں!!

تہذیب سنن ابی داود لابن القیم – باب فی ذراری المشرکین ) ابی عقیل کی وجہ سے پچھ اہل حدیث اس حدیث کو ضعیف قرار دیتے ہیں تاہم پھر بھی زیادہ ترشیخ و مولوی اسے اپنے شاگر دول کو سناتے اور پڑھاتے ہیں ، ابن ہشام روایت کرتے ہیں کہ بدر کے بعد جب نبی نے عقبہ بن معیط کو قتل کرنے کا حکم دیا تو عقبہ نے اس سے پوچھا: اے محمد بچوں کمیلئیے کون ہے ؟ تو نبی اسلام نے کہا: آگ – سیر ہ ابن ہشام تیسر احصہ ص 194). جو مذہب والدین کے گناہوں کی سز اان کے بچوں کو دے اور انہیں جہنم برد کرکے سخت ترین عذاب کی نوید سنائے اور انہیاء کو بچوں کو مستقبل کے خطرات کے پیش نظر قتل کرنے کی اجازت دے ایسا مذہب ناتو بچوں کی معصومیت کی پرواہ کرتا ہے اور ناہی اسے کوئی اہمیت دیتا ہے ، کتنا گھٹیا ہے وہ مذہب اور کتنا سنگ دل ہے وہ خدا جو بچوں کی گردن پر چھری بچیر کر اپنی ظالمانہ خواہشات کی تسکین کرتا ہے .

## <u> جبریل – مسیحانے پبغمبر</u>

قر آن کاغیر جانبدارانہ مطالعہ کرنے والا واضح طور پریہ نوٹ کرتاہے کہ جب بھی حضرت محمد مثلیًا فیُرُم کو کئی مسئلہ در پیش ہوتا ہے اچانک جبریل آکر اُن کامسئلہ حل کر دیتے ہیں جو ہمیشہ اُنکی منشا کے عین مطابق ہوتا ہے، مثلاً جب صحابہ کرام نے حرام مہینوں میں قریش کے ایک قافلہ پر حملہ کر کے مالِ غنیمت حاصل کیا اور حرام مہینوں کی وجہ سے سوالات اسطے تو اچانک جبریل علیہ السلام تشریف لائے اور انہیں خدا کی طرف سے بشارت دی کہ وہ اُن کے صحابہ کے اس فعل پر راضی ہے چنانچہ نبی پر کوئی حرج نہیں کہ وہ لوٹ مارکے مالِ غنیمت سے اپنا حصہ وصول کرلیں (ظاہر ہے اسکے بغیر بحیثیت اِنسان انکی گزر بسر کیسے ہوگی؟)۔

اعمال د نیااور آخرت دونوں میں برباد ہو جائیں گے اور یہی لوگ دوزخ میں جانے والے ہیں جس میں ہمیشہ رہیں گے۔۔سورہ بقرہ آیت217)

اگرچہ ایسے کئی سیاسی معاملے ہیں جن میں جبریل علیہ السلام آسمان سے بطورِ مدد گاربروقت تشریف لا کراُن کی مشکل آسان کر دیتے ہیں یااُن کی خواہشات پر تائید ایز دی کا پیغام لے کر آتے ہیں۔ تاہم اس پوسٹ میں ہم حضرت محمد مثل این آم سیاس مسائل سے ہٹ کر صرف اُنکے ذاتی مسائل پر نظر ڈالیس گے کہ کس طرح جبریل حسبِ منشاءوحی لے کر آتے ہیں۔.

ام المو منین حضرت زینب بنت جحش محمد منگافاتی آم کے چپاکی بیٹی اور اُن کے لے پالک بیٹے حضرت زید بن حارثہ کی زوجہ تھی، ایک دن حضرت میں حضرت رہنے ہوئی آجاتی ہیں، دن حضرت محمد منگافاتی آم کی تو حضرت زینب نے دروازہ کھولا اور انہیں دیکھتے ہی وہ آپ منگافی آم کو پہند آجاتی ہیں، قصہ مختصر کہ کچھ ہی عرصہ بعد حضرت زید نے حضرت زینب کو طلاق دے دی اور آپ منگافی آم کے لئے راستہ بن گیا، لیکن یہاں ایک مسئلہ تھا.. مسئلہ بیہ تھا کہ سب جانتے تھے کہ حضرت زید آپ منگافی آم کے لیالک بیٹے ہیں اور اس طرح حضرت زینب اُن کے بیٹے کی بیوی یعنی اُن کی بہو تھیں اور اُن پر حلال نہیں ہو سکتی تھیں .. اب اس مسئلے کو کیسے حل کیا جائے؟

#### حل سوره احزاب کی آیت نمبر 37 کی صورت میں آیا:

(وَإِذِ ۚ تَعُولُ لِلّذِي ۚ اللهُ عَمَ اللهُ عَلَى ۚ وَوَانَ ۚ عَمَ ہُنَ عَلَى ۡ وَانَ ۚ عَلَى ۡ وَاللهُ اَ حَقُ اللهُ عَلَى ہُنِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

·

مبادا کوئی اور حضرت زینب کے چکر میں پڑجائے اللہ تعالٰی نے ہروقت آیت نازل فرماکر حضرت محمد صَلَّا لَیْنِیْم کے لیے اُن کی سابقہ بہو کو حلال کر دیا، اور مسئلے کاحل بڑاسادہ ہے، یعنی اصلی بیٹوں اور گو د لیے ہوئے بیٹوں کی بیویوں میں تفریق کر دی گئی، اس کی تصدیق کے لیے اسی سورت کی آیت نمبر 40 میں گو دلینے سے منع کر دیا گیا:

(مَاكَانَ مُحُدُّ اَبَا سَاحَدٍ مِّن ۚ رِّجَالِكُم ۚ وَلَكِن ۚ رَّسُو ٓ لَ اللّٰهِ وَخَاتُمَ النَّبِيِّنَ ۚ وَكَانَ اللّٰهُ بِكُلِّ ثَى ٓ ءٍ عَلَى ٓ مًا – محمد صَلَّاتُنَا عُلَمْ تمهارے مر دوں میں سے کسی کے والد نہیں ہیں لیکن اللہ کے پیغمبر اور نبیوں کی مہریعنی سلسلہ نبوت کو ختم کر دینے والے ہیں اور اللہ ہر چیز سے واقف ہے۔)

اگرچہ تاریخ سے یہ پتہ چلتا ہے کہ حضرت زینب سے عقد روایتی اسلامی طریقے سے ہٹ کر یعنی بغیر نکاح یا گواہان کے ہوا جبکہ ابھی عدت کی مدت نہیں گزری تھی۔ لیکن پورے واقعے سے ہمیں تین باتیں پتہ چلتی ہیں۔

نمبرایک: کہ اللہ کواپنے رسول کی خوشی کتنی عزیزہ۔

نمبر دو، یتیم بچوں کواپنانام دے کر پالنادرست نہیں ہے۔اس سے شایدان بچوں کونام ونسب تومل جائے کیکن اللہ کو بہر حال بیہ پیند نہیں۔

نمبرتین: جن شادی شده جوڑوں کی اولاد نہ ہو، انہیں رضائے الہی پر شاکر رہنا چاہئے نہ کہ اللہ کی حکمت کو چلینج کرنا چاہئے۔

بعض لوگ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ "ہماری معلومات کے مطابق اسلام دنیا کا واحد مذہب ہے جو گو دلینے کو حرام قرار دیتا ہے محض اس لیے تا کہ نبی اپنی پیندیدہ خاتون سے شادی کر سکے!" بہر حال ہمیں یہاں اس بات سے بحث نہیں۔

حضرت خدیجہ کی رحلت کے بعد آپ مَنگانَّائِم نے حضرت سودہ بن زمعہ سے نکاح کیا، کہاجا تا ہے کہ اس شادی کامقصد اُن کی دونوں صاحبز ادیوں ام کلثوم اور فاطمہ کی دیچہ بھال تھا، حضرت سودہ سے نکاح کے تین سال بعد حضرت محمد مَنگانَّائِم نِّم نے حضرت عائشہ کہ اپنے عقد میں لیا جبکہ اسوفت حضرت عائشہ کی عمر مبارک نوسال تھی۔ پھر حضرت زینب بنت جحش اور یوں امہات المومنین کی تعداد میں اضافہ ہو تا گیا، اتنی شادیوں اور کئی سال گزرنے کے بعد حضرت محمد مَنگانَّائِم نِّم نے محسوس کیا کہ حضرت سودہ کی عمر مبارک ڈھل رہی ہے (حالا نکہ خود انکی عمر مبارک بھی اسوفت خاصی زیادہ ہو چکی تھی) چنانچہ اُنہوں نے حضرت سودہ کو چھوڑنے کا فیصلہ کیا مگر اُنہوں نے منت ساجت کی اور حضرت عائشہ کے حق میں اپنی باری سے دستبر دار ہونے پر تیار ہو گئیں، یوں آپ مَنگانِیْزُم مخصصے میں پڑگئے، ایک طرف اُن کے پاس ایک عمر رسیدہ کے ساتھ گزارنے کے لیے وفت نہیں تھا دوسری طرف لوگوں کی باتوں کی فکر.

اب كياكياجائي؟

#### اس كاحل سوره نساء كي آيت نمبر 128 ميں نازل ہوا:

(وَانِ ام آرَاةٌ خَافَت ٓ مِن ٓ أَ بَعَ آلِمَا نُشُو ٓ زَّ الَّهِ آلِ الْهِ آلَ عَلَى ٓ مِنَا ٓ اللَّهِ كَانَ مِنْ اللَّهُ كَانَ مِنَ اللَّهُ كَانَ مِنَ اللَّهُ كَانَ مِمَا اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَّهُ كَانَ مِمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعُلِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

یوں رسول اللہ نے حضرت سودہ کو طلاق نہیں دی کیونکہ وہ اپنی باری سے حضرت عائشہ کے حق میں دستبر دار ہو گئی تھیں اور چونکہ جبریل علیہ السلام نے بھی تصدیق کر دی تھی کہ اللہ آپ کے اس فیصلے سے راضی ہے .

اس کے بعد حضرت محمد منگافیائیم کی سیاسی اور دینی طاقت بڑھتی چلی گئی جس کے ساتھ ساتھ ازواجِ مطہر ات اور خاد ماؤں کی تعد اد میں بھی اضافہ ہو تار ہااور ہر معاملے کے لیے اتر نے والی آیات ناکا فی ہو گئیں کہ عور تیں اور بھی بہت تھیں جنکوسہارا دینا ضروری تھااور خود اُنکی عمرِ مبارک ساٹھ سال کے لگ بھگ ہو چلی تھی جبکہ کچھ ناسمجھ لوگوں کا منہ بند کرنا بھی لازم تھا

### اس کا حل بھی سورہ احزاب کی آیت نمبر 50 میں نازل ہو گیا:

(ی سَیَنُہُاالنَّینُّ اِنَّا سَاَحَ اَلَ اَلْکَارَہُوا جَکَ الْآی ہُ سَانِی ہُ سَانِی ہُ اَللَہُ اللّٰہِ اللّ

\_\_\_\_\_

بھی حلال ہے لیکن بی اجازت اے نبی مظافیہ خاص تم ہی کوہے سب مسلمانوں کو نہیں۔ ہم نے انکی بیویوں اور باندیوں کے بارے میں جو مہر واجب الا دامقرر کر دیاہے ہم کو معلوم ہے بیہ اس لئے کیا گیاہے کہ تم پر کسی طرح کی تنگی نہ رہے اور اللہ بخشنے والا ہے مہر بان ہے۔)

اس پر اللہ کی رضا کی مزید تاکید اور مستقبل کو محفوظ بنانے کے لیے جبریل اگلی آیت بھی لے آئے جو سورہ احزاب کی آیت نمبر 51 ہے:

(رُرِّ بِي آمَن آتَا اَهُ مِن آبُكُ وَ هُ سَان آبُكُ وَ هُ سَانِ آبُكُ أَن آبُهُ اَلَّهُ اَلَٰهُ مَن آبُكُ اَدَ آبُلُ اَللهُ عَلَى آبُ اَللهُ عَلَى آبَ اَللهُ عَلَى آبُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى آبُ اللهُ عَلَى اللهُ

یعنی آپ مَنْکَاتَّیْنِمُّ امہات المؤمنین میں سے اگر کسی کووقت کی ضرورت یاطبیعت کے تقاضے کے تحت " پیچھےر کھنا" چاہیں توانہیں اجازت ہے اور اگر جنگوں میں باندیاں بنائی گئی (مینَّن ٓ عَزَل ٓ ےَ)عور توں میں سے کسی سے مباشر ت فرمانا چاہیں تو بھی اسکی اجازت ہے۔..

دراصل مفسرین میں (ٹُر ہِی ہِ مَن ہِ نَشَاءُ مِن ہُنَ ) کی تفسیر میں اختلاف ہے، کوئی کہتا ہے کہ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ رسول اللہ ہمبستری کے لیے کسی بھی خاتون کا انتخاب کر سکتے ہیں اور جسے چاہے پینیڈنگ میں رکھ سکتے ہیں اور اس دوران کوئی اور ان سے عقد نہیں کر سکتا کیو نکہ وہ رسول اللہ اپنی ان سے عقد نہیں کر سکتا کیو نکہ وہ رسول اللہ اپنی ازواجِ مطہر ات، خاد ماؤں اور ان عور توں سے جنہوں نے خود کو اُن کے حوالے کر دیا ہے جب چاہیں ہمبستری فرماسکتے ہیں اور اس کے لیے عام مو منین کی طرح وہ کسی ٹائم فریم کے پابند نہیں۔

اور ظاہر ہے امت کا اختلاف رحمت ہی ہے..!

اور پھر جب ازواجِ مطہر ات کی تعداد اتنی بڑھ گئی کہ خود مؤرخین میں ان کی تعداد میں اختلاف پایاجا تاہے تواللہ نے اپنے رسول کی عزت اور گھر انے کو دوسروں کی نظر وں سے بچانے کے لئے سورہ احزاب کی آیت نمبر 53 کی صورت میں بذریعہ جبر ائیل علیہ السلام ارشاد فرمایا:

یوں اللہ نے اپنے رسول کو اس خدائی فرمان کے ذریعے بیہ اطمینان دلایا کہ اب کوئی اُن کی ازواجِ مطہر ات کی طرف آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھے گاکیو نکہ کسی کو اُنکی رحلت کے بعد بھی اُنکی ازواج سے عقد کرنے کی اجازت نہیں، اب بیہ ایک الگ بات ہے کہ اس حکم ربانی کی وجہ سے در جنوں امہات المؤمنین جن میں بیشتر کی عمر بیس سے بھی کم ہے اور جنہوں نے کثیر تعداد میں ہونے کی وجہ سے جسمانی آسودگی (جو کہ ہر انسان کا فطری تقاضاہے) بھی حاصل ہی نہیں کی ہوگی وہ کیا کریں گی؟ اپنے بیارے رسول کی خوشی کی خاطر اللہ عزوجل نے انکی رحلت کے بعد انکی ازواج کی طرف آنکھ اٹھا کر بھی دیکھنے کی پابندی لگا کر غیر تِ بینیمبری کا خیال رکھا.

کثیر تعداد میں امہات المؤمنین کے باوجود آپ مُٹاکٹیکٹم کو اپنی کنیز ماریہ سے خصوصی لگاؤ تھاجو مقوقس نے آپ کو بطور تحفتاً بھیجی تھی، اور روایات کے مطابق وہ بہت حسین اور گوری رنگت والی تھیں۔ ایک رات جب آپ مُٹاکٹیکٹم حضرت حفصہ کے گھر میں تھے (حضرت عمر بن الخطاب کی بیٹی جو دُنیاوی اعتبار سے کچھ زیادہ خوبصورت نہیں تھیں )حضرت حفصہ کسی کام سے اپنے

والدین کے گھر گئی (ایک روایت میں ہے کہ آپ منگانڈیٹم نے خود انہیں بھیجاتھا) تو آپ منگانڈیٹم نے اس دوران حضرت ماریہ کے ساتھ ہمبستری فرمائی۔ اس دوران حضہ واپس آگئی اور انہوں نے آپ منگانڈیٹم کو دیکھ لیااور انسان ہونے کی وجہ سے آپ غصہ میں آگئیں، حضرت محمد منگانڈیٹم نے اُنکو منالیااور وعدہ فرمایا کہ وہ پھر بھی ماریہ کوہاتھ تک نہیں لگائیں گے ،ماریہ کوہاتھ نہ لگانے کے آپ منگانڈیٹم کے اس وعدے کے اسباب کے متعلق اور بھی روایتیں ہیں تاہم فی الوقت اتناکافی ہے کہ انہوں نے حضرت حفصہ سے وعدہ کہا کہ وہ ماریہ کو پھر بھی ہاتھ نہیں لگائیں گے۔

لیکن جلد ہی اس کا حل بھی سورہ تحریم کی آیت نمبر 1 کی شکل میں آسان سے نازل ہوا:

( یُ سَایُنُهَا النَّبِیُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا سَاحَلَّ اللهُ لَکَ َّ تَبَ یَغِیمِ مَثَالِیُّیُّمِا جو چیز اللّٰد نے تمہارے لئے جائز کی ہے تم اس سے کنارہ کشی کیوں کرتے ہو؟ کیااس سے اپنی بیویوں کی خوشنو دی چاہتے ہو؟ اور اللّٰہ بخشنے والا ہے مہربان ہے۔)

اور یوں جبریل علیہ السلام نے ہمیشہ کی طرح بروقت آکر حضرت ماریہ سے دور رہنے کا آپ مَلَا لِیُّیَّا کِمَا وَعَدہ زائل فرما دیا اور اللّٰه تعالٰی نے آپ مَلَّا لِیُّیِّا کِم م ضی کے پیشِ نظر انکو پھر حضرت ماریہ کے نز دیک جانے کی اجازت مرحمت فرمادی۔

#### <u> اسلاموفوبيا</u>

سلام میں قیدی کے ساتھ ایساسلوک کیاجا تاہے

اسلامو فویبا کی اصطلاح اکثر و بیشتر سننے میں آتی رہتی ہے جو مسلمانوں کی متعارف کر دہ ہے خاص کر جولبر ل مسلمان ہیں۔۔اس اصطلاح کا مطلب مغربی اقوام کا اسلام سے بے جااور ہیسٹریا کی حد تک پہنچا ہوا خوف ہے۔۔ان لوگوں کا خیال ہے کہ اسلام سے خوف کی اصل وجہ یہودی انتہا پیندوں کا مسلمانوں کے خلاف پر و پگنڈ اہے گویا کہ اسے بھی مسلمان "یہودی سازش" ہی قرار دیتے ہیں جو کہ ان کی عادت بن چکی ہے۔

اس تصور کور د کرنے کیلئیے کہ اسلام دہشت گر دی اور قتل وغارت گری کا مذہب ہے یہ مسلمان اکثر وہیشتر کسی حد تک امن پہند ممالک کی مثالیں دیتے ہیں جن میں خصوصی طور پر ترکی اور ملائیشیا جیسے سیکولر ممالک شامل ہیں۔ مگریہ لوگ جان بوجھ کر .

طالبان کا ذکر نہیں کرتے جس کی ماضیء قریب میں افغانستان پر حکومت تھی اور جس نے افغانی قوم کے ساتھ کتوں سے بھی بدتر سلوک کیا۔

سعد الفقیہ کو یہ پیند نہیں۔شایدوہ پوری قوم کا اجتماعی قتل چاہتاہے

اس کے علاوہ یہ دھو کے باز طالبان جیسی دیگر حکومتوں کا ذکر بھی گول کر جاتے ہیں جو اگر چپہ اسلامی شریعت کے اطلاق میں طالبان جیسا کمال نہیں رکھتے کیونکہ طالبان کا اسلام از حدصاف ستھر ااور خالص اسلام ہے تاہم یہ بھی کم نہیں جیسے سعودی عرب۔ سوڈان اور صومال کی اسلامی عد التیں۔ سعودی عرب کی ہی اگر مثال لی جائے جہاں آج بھی خواتین کو کار چلانے کی اجازت نہیں ہے جبکہ مغربی دنیامیں وہ خلائی جہاز بغیر کسی پر ابلم کے چلاتی ہیں۔

در حقیقت اسلامو فوبیا کی اصطلاح بذات خو دایک اسلامی پر و پگنٹر اہے نا کہ کوئی یہو دی سازش جیسا کہ مسلمان دعوی کرتے ہیں۔۔یہ اصل میں ترقی یافتہ ممالک میں اسلامی خطرے کے خلاف شعور کی بیداری ہے۔

جنگل کا اسلامی قانون اس عورت پرلا گو کیا جار ہاہے

گیارہ سمبر سے قبل مغرب اسلام کو دیگر تو حیدی مذاہب کی طرح کا کوئی مذہب سمجھتا تھا۔ بعض لوگ اسے تشد دیسند عیسائیت سے مشابہ کوئی چیز سمجھتے تھے جبکہ کچھ حلقے مسلمانوں کو امن پسند بت پرست سمجھتے تھے تاہم زیادہ ترا قوام کو اسلام کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں تھیں اور ناہی وہ اسے کوئی اہمیت دیتے تھے۔ ہر کوئی اپنی روز مرہ کی زندگی میں مصروف تھا۔۔ مغرب پوری طرح غفلت میں تھا۔۔ برطانیہ نے تو انسانیت۔ جمہوری اقد ار اور شخصی آزادی کی بنیاد پر کئی دہشت گردوں کو پناہ تک دے رکھی تھی جیسے ابی حمز قا المصری اور سعود یہ کا مشہور تکفیری شخ سعد الفقیہ جسے سعودی عرب کا حالیہ تکفیری قا تلانہ نظام پسند نہیں اور وہ چاہتا ہے کہ اسلامی قا تلانہ شریعت پر اس سے بھی زیادہ مضبوطی سے عمل کیا جائے۔

گیارہ ستمبر کے بعد مشرق ومغرب دونوں کوشدید دھپچکالگا۔۔وہ ہز اروں بے گناہوں کی لاشوں پرخوابِ غفلت سے بے دار ہوئے۔۔اوپرسے طرہ بیہ کہ اس دہشت گر دی پر مسلمانوں نے جشن منائے۔۔سڑکوں پر نکل کررقص کئیے اور مٹھائیاں تقسیم کیں۔



فلسطین کے مسلمان گیارہ ستمبر کے واقعہ پر جشن مناتے ہوئے

اوراس طرح اسلام کے ساتھ مغرب کے تعلق نے ایک نیاموڑ لیااور لوگوں نے دھڑاد ھڑ آن خرید کراس خطرناک مذہب کی تعلیمات کی تعلیمات جاننے کی کوشش کی۔ دوسری طرف میڈیانے اسلام پر رپورٹیس تیار کرنانٹر وع کیس تا کہ اس مذہب کی تعلیمات کی بابت لوگوں میں شعور بیدار کیا جاسکے جس میں گردن کاٹنا۔ ہاتھ کاٹنا۔ کوڑے مارنا۔ عور توں پر تشد دکرنااور دیگر بربریت پر مشتل تعلیمات شامل تھیں۔

مغرب کوواضح بیغام۔ پھر اسلامو فوبیا کہاں ہے؟

صلعم کے کارٹونوں پر اسلامی دنیا کے شدیدر دِ عمل نے جلتی پر تیل کاکام کیا اور اس طرح مغرب کو اس شیطانی مذہب کی سٹینی اور اس سے در پیش خطرات کا احساس شدت سے ہونے لگا۔ جس وقت مغرب کو یہ احساس ہوا کہ آزادی۔ مساوات اور لبر ازم پر مبنی ان کی اقدار کو اسلامی اژد ہاسے شدید خطرات کا سامنا تھا وہیں اسلام کا دفاع کرنے والوں کو بھی اپنی بقاء خطرے میں نظر آنے لگی کیونکہ شہوت کا وہ آخری پہتہ جس نے ان کی شرمگاہ کو ڈھانپ رکھا تھا کھسک چکا تھا جس پر وہ مغرب کو اسلام سے بے جاخوف پر ملامت کرنے لگے۔



شاید اگلے سوسال تک انسانیت کو در پیش خطرات میں سے اسلام سر فہرست رہے گا۔ کیونکہ زیادہ ترمسلمان تعلیمی اور شعوری لحاظ سے جاہل ہوتے ہیں اس کی وجہ رہے کہ زیادہ تر اسلامی ممالک میں نظام تعلیم اسلامی شدت پسندوں کے ہاتھ ہے جسےوہ بچوں کی برین واشنگ کیلیئے استعمال کرتے ہیں اور بیر زہر نئی نسل کو منتقل کرتے ہیں

غيبي آوازيس

کیا آپ کو کوئی آوازیں سنائی دیتی ہیں؟ مجھول آوازیں جو آپ کے سوا کوئی دوسر انہ سن سکتا ہو؟اگر آپ کا جواب نفی میں ہے تو پھر آپ ایک صحت مند انسان ہیں جس کی دماغی حالت بالکل ٹھیک ہے، کیونکہ جسے ایسی آوازیں سنائی دیتی ہوں وہ دماغی مریض ہو تاہے، یا گل خانے ایسے مریضوں سے بھرے پڑے ہیں جنہیں ایسی آوازیں سنائی دیتی ہیں جوان سے بات کرتی ہیں.

کیا آپ نے کبھی ایسے کسی پاگل کو دیکھا ہے؟ میں نے بچپن میں ایسے کئی پاگل دیکھے تھے جو گلیوں میں آوارہ گھو متے پھرتے تھے،
ان میں سے ایک کی پیش گوئی تھی کہ ہماراشہر سمندر میں ڈوب جائے گا، یہ پیش گوئی وہ گلا پھاڑ پھاڑ کر کر تا تھااور لوگ اس پر
ہنتے تھے کیونکہ ہماراشہر سمندر سے ہز اروں میل دور تھااور اس کے سمندر میں ڈو بنے کے دور دور تک کوئی امکانات نہیں
سنتے سے ۔۔ کیا یہ ممکن ہے کہ وہ نبی ہو جس کاہم مذاق اڑاتے رہے اور اب اس کی پاداش میں اللہ ہمارے شہر کو غرقاب کر دے گا؟
وہ یہ بھی کہتا تھا کہ انڈین مرغا پاکستانی مرغے کو ہر ادے گا۔۔ اور سے کہوں تواس کی یہ پیش گوئی بالکل درست تھی کیونکہ کچھ ہی
عرصہ بعد پاکستانی کر کٹ ٹیم انڈین ٹیم سے ہار گئ تھی۔۔ سے تو یہ ہے کہ وہ شخص پوری طرح مالیخولیا کا مریض تھااور عقل سے
فارغ تھا۔

جب کوئی شخص کیے کہ اس نے ایک آواز سن ہے جو کہہ رہی تھی کہ اپنی قوم کو ہدایت دو تو غالب امکان یہی ہے کہ وہ بیار ہے اور ایساکوئی ثبوت نہیں ہے کہ میسنجر وں کے میسنجر اور بارہ پروں والے جبریل نے ہی اس سے بات کی ہے، بعض لوگ کہتے ہیں کہ فرشتے لوگوں سے بات کرتے ہیں، جبکہ کچھ اور لوگ ہیں کہ فرشتے لوگوں سے بات کرتے ہیں، جبکہ کچھ اور لوگ سجھتے ہیں کہ شیطان بھی لوگوں سے بات کرتا ہے۔۔ امریکہ میں ہز اروں لوگ یہ دعوی کرتے ہیں کہ ایلینز نے ان سے بات کر تاہے۔۔ امریکہ میں ہز اروں لوگ یہ دعوی کرتے ہیں کہ ایلینز نے ان سے بات کی جبکہ ان کے سواکسی اور نے یہ شرف ملا قات نہیں و کیھی ہوتی، قرین قیاس یہی ہے کہ یہ لوگ یا گل ہیں انبیاء نہیں .

پوری دنیامیں نفسیاتی اور اعصابی ڈاکٹروں کے پاس ہر سال لا کھوں لوگ ایسی آوازوں سے اپناعلاج کرواتے ہیں جوانہیں اپنے دماغ میں سنائی دیتی ہیں، ایساانسان جسے اس طرح کی آوازیں سنائی دیتی ہوں وہ یقیناً ایک مریض اور بے چارہ شخص ہے اور شاید دوسروں کیلئے بھی خطرہ ثابت ہو۔۔ کچھ عرصہ قبل ایک خبر پڑھی تھی کہ ایک عورت نے اپنے بچوں کو قتل کر دیا اور عد الت میں کہا کہ ایک آواز نے اسے ایساکرنے کیلئے کہا جسے اس نے یسوع کی آواز سمجھا۔۔ آپ بھی بیہ قصہ سن کریہی کہیں گے کہ بیہ عورت یا گل ہے مگر۔۔۔ کیا ہز اروں سال قبل مشرقِ وسطی میں ایسا ہی ایک واقعہ نہیں ہوا؟

جیہاں آپ ٹھیک سمجھے۔۔ابراہیم نامی ایک پاگل نے ایسی ہی ایک آوازسی جس نے اسے اپنے بیٹے کو ذرج کرنے کا تھم دیااوروہ
پاگل اپنے بیٹے کو ذرج کرنے کیلئے پہاڑ پر چڑھ گیا۔۔ ذراسو چیں اگر ایساہی کوئی ابراہیم آج کے زمانے میں آکر ایسی حرکت
کرنے لگے توکیا ہو گا؟ لوگ اسے پاگل خانے میں داخل کروانے میں ذرا بھی تامل سے کام نہیں لیں گے۔۔ مشرق وسطی ہی کا
ایک اور پاگل بھی ابراہیم ہی کی طرح آوازیں سنتا تھا اور ان کی بنیاد پر لوگوں کی زندگی کے فیصلے کرتا تھا۔۔اسے قتل کر دو۔۔
اس قبیلے کی عور توں کو باندیاں بنالو۔۔اس کا ہاتھ کاٹ دو۔۔اس کی گردن کاٹ دو۔۔۔ کس بنیاد پر؟ محض ایک آواز جو اس سے
بات کرتی تھی ،یہ ہمارے شہر کے اس پاگل سے مختلف نہیں ہے جو ہمارے شہر کے ڈو بنے کی پیش گوئی کیا کرتا تھا۔۔ گر پہلا نبی
اور دوسر ایا گل کیوں قراریایا؟

دونوں میں فرق صرف اتناہے کہ لوگوں نے پہلے پر یقین کر لیا جبکہ دوسرے کی بات کسی نے نہیں مانی ، بعض او قات ایسے کسی نفسیاتی مریض کا نکالگ جاتا ہے جیسے کچھ سالوں پہلے کینیا میں ایک نبی آیا اور لا کھوں لوگ اس پر ایمان لے آئے۔۔اس نے پیش گوئی کی کہ نیر وبی میں زلزلہ آئے گا اور اسے تباہ کر دے گا، پھر اتفاق ایسا ہوا کہ واقعی نیر وبی میں معمولی سے زلز لے کے جھٹے محسوس کیئے گئے چنا نچہ اس نے لوگوں سے کہا کہ یسوع انہیں متنبہ کر رہاتھا، یوں لوگ جوق در جوق اس پر ایمان لا نے لگے۔۔ کم از کم اس کی پیش گوئیاں صلعم سے تو بہتر ہی ہیں تو کیوں نااس پر ایمان لا یاجائے؟ آخر اسے بھی تو آوازیں سائی دیتی ہیں؟

ان انبیاء کی کامیابی کاراز ماضی میں آنے والی ایسے ہی پاگلوں پرہے، ہمارے شہر کوغر قاب کرنے کی پیش گوئی کرنے والے پاگل نے اپنے آپ کو سابقہ انبیاء سے منسلک نہیں کیا، جبکہ صلعم نے ایسا کیا اور پھے سابقہ انبیاء کے دستیاب قصے بیان کر دیئے، ساری Trick یہی ہے، اگر ماضی میں انبیاء کو آوازیں سنائی دیتی تھیں تووہ کیوں نا آوازیں سنے ؟ اور چو نکہ وہ سابقہ انبیاء کا احترام کر تا تھالہٰذا ہے بات یقینی ہے کہ اسے بھی آوازیں سنائی دیتی ہوں گی۔۔اس طرح اس کی نبوت پر مہر تصدیق ثبت ہو جاتی ہے۔

اپنے آپ کوایک نبی کیسے ثابت کریں؟ یہ بہت آسان ہے۔۔ آپ کو پر انی کتابوں کی تصدیق کرنی ہوگی اور توریت، انجیل اور زبور کاراگ الا پناہو گا پھر ہز اروں سال پہلے مر کر سڑ جانے والے انبیاء کے کندھوں پر بندوق رکھ کر بہترین جھوٹے قصے سنانے ہوں گے، یہ بعینہ نئے آنے والے ڈکٹیٹر کی طرح ہیں جو اپنے اقتد ارکو جو از دینے کیلئیے سابقہ ڈکٹیٹر کی تعظیم کرتا ہے تا کہ اپناالو سیدھاکر سکے۔۔عبد الناصر پھر انور السادات۔۔سٹالن پھر لینن انقلاب کو جاری رکھتے ہیں اور پھر اگلے موڑ پر یوٹر ن لیتے ہیں۔ یہاں پہنچ کر جب بیہ پاگل جسے آوازیں سنائی دیتی ہیں ہزاروں سال پہلے ایسے ہی پاگلوں کاحوالہ دیتا ہے جنہیں ایسی ہی آوازیں سنائی دیتی تھیں تو پھر اس کا انکار کفر بن جاتا ہے اور ایسے لوگوں کیلئیے جہنم کے دروغے سنج کباب لیئے منتظر ہوتے ہیں۔۔
انسانیت کی تاریخ مضحکہ خیز ہے خاص طور سے جب ایسے پاگل لوگوں کو بے وقوف بناکر دولت واقتدار تک پہنچ جاتے ہیں، یا پھر ایسے لوگ جو ایسے پاگلوں کی کہانیوں کو بنیاد بناکر لوگوں پر مسلط ہو جاتے ہیں۔۔پاگلوں کو بھی آوازیں سنائی دیتی ہیں اور ابنیاء کو بھی میر پاگلوں کی کہانیوں کو بنیاد بناکر لوگوں کو بیہ قائل کرنے میں کامیاب ہوگئے کہ یہ آواز اللہ کی ہے، ایسے باگلوں کی شخصیت احمقوں کیلئے کر شماتی شخصیت بن جاتی ہے اور وہ اسے یوجنے لگتے ہیں۔

جب یہ نفسیاتی نبی مرتا ہے اور جو کسی حد تک عیش و آرام کی زندگی گزار چکاہوتا ہے تواس کے بعد سیاستدان کی باری آتی ہے جسے سلطان یا خلیفہ کہاجاتا ہے، یہ خلیفہ یاسلطان بھاڑے کے راوی اور مؤرخ تعینات کرتا ہے جو احمقوں کیلئیے اس قصے کو عظیم بنانے میں کوئی کسر نہیں اٹھار کھتے۔۔ وہ اسے ڈرامہ اور سیر تِ نبوی بناویتے ہیں جن سے احکامات کشید کر فقہ، نثر یعت اور لاہوت بنایا جاتا ہے اور پھر آگے چل کریہ سب بکواس قانون بن جاتی ہے اور جو کوئی بھی ان قوانین کی خلاف ورزی کی جرات کرتا ہے اسے کڑی سے کڑی سزادی جاتی ہے، خلیفہ خداکا سایہ بن جاتا ہے اور اس کا حکم خداکا تھم اور اس کی معصیت خدااور نبی کی معصیت ندااور نبی کی معصیت بن جاتی ہے۔ وراس کا حکم خداکا تھم اور اس کی معصیت خدااور نبی کی معصیت بن جاتی ہے، وراس کی معصیت خداکا نائب بن کر لوگوں پر طویل حکومت کرتا ہے۔

تاہم سوال ہیہ ہے کہ ماضی میں لو گوں نے ان پا گلوں پر یقین کیوں کیا؟جواب آپ کی سوچ سے بھی زیادہ آسان ہے۔۔۔

اعجازیوں کی تاویلوں پر کان نہ دھریں۔۔ کہانی بہت ہی آسان ہے، نہ سائنسدان تھے نہ سائنس تھی،وہ ایک قدیم دنیا تھی جس پر جادو گروں، نجو میوں، جعلسازوں اور کمبی لمبی داڑھیوں والے انبیاء کاراج تھایہی وجہ تھی کہ لوگوں نے یا گلوں پریقین کرلیا.

یہاں کوئی اعتراض اٹھاتے ہوئے کہہ سکتاہے کہ یہ ساری کہانیاں جو قر آن سناتا ہے جو صلعم کو معلوم تھیں اور انجیل میں بھی کھی ہوئی ہیں۔۔ کسی ہوئی ہیں۔۔ وہ ساری پیش گوئیاں۔۔ ان سب کا کیا۔۔ ایسے شخص کو میں کہوں گا کہ ذرا آرام فرمائیں۔۔ لمبی سانس لیس۔۔ بیئر کاایک گلاس پئیں اور میرے ساتھ سوچیں۔۔ کیا آج بھی ایسے کہانیاں لکھنے والے موجود نہیں جو ایسی کہانیاں لکھتے ہیں جو کبھی ہوئی ہی نہیں تھیں؟ یہ کہانیاں بالکل ایسی ہی ہیں۔۔ آوازیں سننے والا ایک پاگل + بادشاہ، سلطان، خلیفہ + خیالی کہانیاں گھڑنے والا مصنف = مذہب۔۔۔ کنگ آرٹر یا جان ڈارک کا قصہ جنہوں نے اپنی قوم کو آزاد کیا۔۔ یہ موسی کا قصہ ہے۔۔ سورہ کہف میں موسی اور خطر کا قصہ شر لاک ہو مزکا قصہ ہے۔۔ موسی کو ایک تابوت میں ڈال کرنیل میں بہادینا اور اس کا مصریوں سے نی جان میں بٹھا کر وہاں سے نکال دیا۔۔۔۔ اس کی جہاز میں بٹھا کر وہاں سے نکال دیا۔۔۔۔

خیالی کہانیاں جن کی بنیاد آوازیں سننے والے پاگل ہیں اور جووقت کے ساتھ ساتھ ذہنوں میں پختہ ہوتی چلی جاتی ہیں اور مصد اقیت حاصل کر لیتی ہیں اور لوگوں کو یقین ہو جاتا ہے کہ یہ خلاء سے آئی ہیں جہاں خدار ہتا ہے۔۔وہڈر پوک خداجس کی آواز صرف پاگلوں کے دماغوں میں ہی گو نجتی ہے۔

#### منہب اور عورت

ہے خبر پڑھنے کے بعد سوچاپاکتانی عورت کے لیے ایک مضمون لکھاجائے کیونکہ ریٹیلے ممالک میں بھی صورتِ حال کچھ الیم ہی ہے ، ساتھ ہی میں نے اس مضمون کے ساتھ وو و نڈروو من میں تصاویر کا انتخاب کیا ہے کیونکہ یہ عورت کا میس کی دنیا میں ایک ایسے وقت میں آئی جب کا مکس کی دنیا پر وقوم دسپر ہیر وز می چھائے ہوئے تھے جیسے سپر مین، ہیٹ مین اور سپاکڈر مین وغیرہ، ایسے میں یہ تصویری کہانیوں کی پہلی اور سب سے زیادہ شہرت پانے والی وسپر ہیر و کین خاتوں میں ہم مصنف نے اس شخصیت کا اقتباس یونانی جنگجو امازونی خواتین سے کیا، ونڈر وو من عورت کی آزادی اور خود مختاری کی علامت ہے، یہ محض اپنی وسپر ہیر وانہ می طاقتوں پر ہی انحصار نہیں کرتی بلکہ اپنی عقلی صلاحیتوں کا بھی بھر پور استعال کرتی ہے، ایک ایسی دنیا میں جس میں ہر طرف مر د ہی چھایا ہوا ہے اس کا مقصد محبت، بھائی چارہ، اور جنسی مساوات کے امازونی قدروں کا فروغ ہے. وہ مواقع جو عورت کو آج حاصل ہیں وہ سونے کی طشتری پر رکھے ہوئے نہیں ملے تھے، یہ مذاہب اور فر سودہ روایات کے خلاف طویل

جنگ کے بعد ہی حاصل ہوپائے ہیں، مذہب عورت کی آزاد کی اور مرد کے ساتھ اس کے مساویانہ حقوق کی راہ میں ہمیشہ رکاوٹ رہا ہے، تمام جدید لبرل قدریں تنویری فکر کی مسلسل جدوجہد کا نتیجہ ہیں جس نے دنیا کے بیشتر ممالک میں عورت کو حقوق کے معاطع میں مرد کے برابرلا کھڑا کیا جس میں سیاسی اقتدار بھی شامل ہے، یہ سب اندھیری دنیا کے ساتھ فکری جنگ کے بغیر ممکن نہیں تھا، مذہب کا تعلق اسی اندھیری دنیا سے ہے جوعورت اور ترقی سے نفرت کرتا ہے، یہ قرونِ اولی کی دنیا ہے، اگر ہم منداہب پر ہی قائم رہتے تو بھی ترقی نہ کرتے اور ناہی انسانیت کچھ ایجادیا دریافت کرپاتی، مذاہب کی وجہ سے دنیا میں ترقی کا پہیہ کوئی ایک ہزارسال تا خیر کا شکار ہوا، اور اگر یہ سب جاری رہتا تو آج آپ اپنے کسی لخت ِ جگر کی کسی فضول وجہ سے موت پر آنسو بہار ہی ہو تیں جیسے و سکیدنیشن کی عدم دستیائی.

تمام مذاہب ایک ہی جیسے ہیں اور ایک ہی طرح سے ری ایکٹ کرتے ہیں ،عیسائیت بھی عورت کی مردسے مساوات کے سخت خلاف ہے مگر یورپ میں اپنی شکست کے بعد اسے حقیقت ِ حال کے آگے گئے ٹیکنے پڑے ، تاہم اسلام آج بھی وہی قرونِ اولی کا فرسودہ دراگ الاپ رہاہے اور یہ تصور بید اکرنے کی کوشش کر رہاہے کہ آپ کی آزادی مسلمانوں کوشکست دینے کی ایک یہودی ، امریکی ماسونی ، فرعونی شدادی سازش ہے . . ہر مذہب میں عورت کے خلاف ظالمانہ تعلیمات ہیں ، مگر تنویری اور آزاد فکر نے ہمیشہ عورت کی تعلیمات ہیں ، مگر تنویری اور آزاد فکر نے ہمیشہ عورت کی تعلیم کا ہتھیار استعال کیا اور ان فرسودہ مذہبی تعلیمات کا بھانڈ ایھوڑا جوخوبصورت لبادے میں عورت کی دشمنی پر مبنی تھے ، یہ ریاست اور اس کے قوانین کو سیکو لر بنائے بغیر ممکن نہیں تھا۔۔ ذیل میں یہودیت سے ایک مثال ہے :

اگر چہ اسر ائیل کے بیشتر یہودیوں نے سیکولر ازم اور لبرل ازم کو اپنالیا ہے تاہم شدت پیند اور بنیاد پرست یہودی خواتین کی تمام ترسر گرمیوں کے خلاف ہیں اور ایسے پیش آتے ہیں جیسے قرونِ اولی میں رہتے ہوں جہاں معاشر سے میں عورت کا کر دار صفر کے برابر ہے اس طرح یہ بنیاد پرست یہودی مسلمانوں کے مولویوں، پیروں اور شیخوں سے کسی طرح بھی مختلف نہیں.

یہودی مولوی الیا کیم لیوانون (Elyakim Levanon) کوا یک خاتون کا خط موصول ہوا جس میں اس خاتوں نے سوال کیا کہ

کیاوہ کمیو نٹی سیکریٹری کا عہدہ سنجال سکتی ہے؟ اور جیسا کہ آپ سب جانتے ہیں یہ سب سے بڑی غلطی ہے، کبھی کسی مولوی سے

پچھ نہ پوچھیں کیونکہ وہ یقیناً منع کر دے گاجو ان کا انسانوں کو کنٹرول کرنے کاروایتی طریقہ ہے اور اس کام کے لیے مذہب ایک

بہترین اوزار ہے، ریتیلے ممالک کے پاکھنڈی مولویوں اور عورت کے خلاف ان کے گھٹیا فتووں سے ہمیں عبرت حاصل کرنی

چاہیے.. آپ کا کیا خیال ہے کہ اس یہودی مولوی نے کہا ہوگا کہ ہاں جائز ہے؟ جبکہ اس کا تعلق ایک ایسے ملک سے ہے جو
عورت کو اقتدار دینے میں کئی مغربی ممالک سے آگے ہے؟ جو اب سنیے:

The first problem is giving women authority, and being a secretary means having "
authority, This is the proper way to prevent a situation in which the woman votes one
way and her husband votes another," He also said it was not appropriate for women to
.mix with men in late evening meetings of community leaders

## گویا کہ آپ اقراچینل پر کسی یا کھنڈی مولوی کو سن رہے ہوں؟

اس خبر پر کئی خواتین نے اپنے تحفظات کا اظہار کیا، ایک خاتون نے کہا کہ عورت نے اپناحق جہدِ مسلسل اور مشکل ترین او قات میں اپنے آپ کو ثابت کر کے حاصل کیا ہے، جبکہ نورٹ ٹسور نامی خاتون نے کہا کہ یہودی مولوی کا فتوی جمہوری اقد ار کے خلاف ہے، اب ہم قرونِ وسطی میں نہیں رہتے، مجھے تو قع ہے کہ مذہبی قیادت لیوانون کے بیان کی مذمت کرے گی اور معاشر ہے میں یہودی عورت کے مقام کو مزید واضح کرے گی.

عورت کے ہاتھ میں زمام اقتدار دینے کی روش کسی قدر نئی ہے، اس کی تاخیر کی وجہ مذاہب ہیں، دنیاکا کون سامذہب کہتاہے کہ عورت اقتدار میں حصہ لے سکتی ہے؟ یقین کریں ایک بھی نہیں.. مسلمان مولویوں کی اس بک بک پر دہان نہ دیں جو حقوقِ نسواں پر بات کرتے ہوئے یوں شر وعات کرتے ہیں کہ: اسلام نے عورت کو مر دکے برابر کا درجہ دیاہے ماسوائے (.........) اور پھر خالی جگہ کو سستی اور گھٹیا جسٹی فیکیسشن سے بھر دیتے ہیں جو عقل میں نہیں گھستی.. تمام مذاہب نے عورت کو مر دسے کم تر درجہ دیاہے اور اسی بنیاد پر اسے اقتدار کی ذمہ داریوں کے قابل نہیں سمجھا، اسلام بھی یہی کر رہاہے لہذاد ہو کہ نہ کھائیں.

بطور انسان آپ کے آزاد ہونے میں سیولر تحریوں اور آزاد فکر کابڑا گہر اتعلق ہے، اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آپ کو ملحدہ ہونا چاہیے مگر اپنی قسمت اور خوشی کو کسی پاکھنڈی مولوی یا شخ کے ہاتھوں پامال نہ ہونے دیں بلکہ معاشر سے کے ایسے گند ہونا چاہی خیس بلکہ مستقبل میں اپنی بیٹیوں اور پوتیوں کے انڈوں کے خلاف مضبوط اپوزیشن بنیں، صرف اپنے آج کے لیے ہی نہیں بلکہ مستقبل میں اپنی بیٹیوں اور پوتیوں کے لیے، ڈاکٹر عنیقہ ناز جیسی وو ونڈر وو من گاآپ کے لیے ایک بہترین نمونہ اور مشعل راہ ہے، جب تک زندہ رہیں، ایسے مذہبی جنونیوں کولگام ڈالے رکھی جو اب ان کی موت پر جتنا اظہارِ افسوس کر رہے ہیں اندر سے اپنے ہی خوش ہیں کہ شکر ہے بلا گلی ۔ اسلام پر تنقید صرف ملحدین کی حد تک ہی نہیں ہونی چاہیے بلکہ معاشر سے کے تمام طبقات کو اس میں شامل ہونا چاہیے جو ملک کو ترق کی راہ پر گامژن دیکھنا چاہی نہیں، ندا ہب ایک ناکام نظام ہیں جو صور یہ حال کو ویساکا ویسائی رکھتے ہیں، انصاف اور مساوات میں عورت کے حق کا دفاع کرنا کوئی امر کی یہو دی سازش نہیں ہے جیسا کہ یہ طفیلی آپ کوڈراتے رہتے ہیں، بلکہ یہ انسانی حق میں عورت کے حق کا دفاع کرنا کوئی امر کی یہو دی سازش نہیں ہے جیسا کہ یہ طفیلی آپ کوڈراتے رہتے ہیں، بلکہ یہ انسانی حق میں عورت کے حق کا دفاع کرنا کوئی امر کی یہو دی سازش نہیں ہے جیسا کہ یہ طفیلی آپ کوڈراتے رہتے ہیں، بلکہ یہ انسانی حق میں خوالے کا ایک کا نیف کرنا ہے گار کیوں کی کرنا کوئی امر کی یہو دی سازش نہیں ہے جیسا کہ یہ طفیلی آپ کوڈراتے رہتے ہیں، بلکہ یہ انسانی حق

یہودی مولوی لیوانون ایک جانی پہچانی تصویر ہے، یہ شخ عریفی اور بن باز اور عثیمین ہے، یہ شخ عوضی ہے، یہ سیستانی کی کاربن کاپی ہے..

عورت کو بھاری ذمہ داریاں دے کر ہم ان بکروں اور جو کچھ ان کا دین آپ کے بارے میں کہتا ہے غلط ثابت کر سکتے ہیں، ریتیلے ممالک میں مذہبی جنونیوں کولگام ڈالنے کے لیے حقوقِ نسواں کی جمایت کرناازبس ضروری ہے..

شاید آپ کومیرے ملحدانہ خیالات سے اتفاق نہ ہو مگر آپ کو یہ جانناچا ہیے کہ جس قدر دین کے ٹھیکیداروں کی جمتیں کمزور پڑیں گیاسی قدر عورت اپنی مساوات کی منزل کے قریب تر ہوتی چلی جائے گی، عورت کی آزادی پدری ثقافت سے چھٹکارے کے بغیر ممکن نہیں اور یہ سب مذہب پر تنقید کے بغیر حاصل نہیں کیا جاسکتا.

## انع کی ربوڑیاں

یہ معاشر ہ در حقیقت مر د کامعاشر ہ ہے، مشرق ہویا مغرب، دونوں ہی معاشر وں میں عورت مر دوں کے زیرِ تسلط ذلت وخواری کی زندگی جی رہی ہے۔ حقوق کے نام پر بھی اسکوشٹل کا ک برقع میں محبوس کیا جاتا ہے، بھی اسکے کپڑے نوچ اتا رے جاتے ہیں۔ کہیں یہ مر دکی تفریخ کاسامان بنی د کان میں سجی بیٹھی ہے اور کہیں یہ ساری زندگی گھر کی چار دیواری میں قیدِ بامشقت کا شخے کا شخے بوڑھی ہو جاتی ہے اور اس پر ستم یہ کہ اسکواسکی آزادی اور تعظیم کہا جاتا ہے۔

اسلامی سکالرزبلند وبانگ دعوے کرتے ہیں کہ اسلام نے آکر عورت کو ذلت کے گڑھے سے نکالا اور عظمت کی رفعتوں پہ بٹھا دیا۔ اسلام نے شاید کسی دور میں ایسا کیا ہو، لیکن موجو دہ معاشرے کو دیکھتے ہوئے اور اگر اسے اسلام مانیں توبیہ دعویٰ مجھے غلط نظر آتا ہے۔

عورت اور مر دمیں مساوات کیسے ہے۔ عورت گھر ہی میں رہے، باہر محرم کے بغیر نکلنا ممنوع، جب نکلے تواجھی طرح پر دہ کرکے نکلے کہ مر داسے دیکھ کر شہوت محسوس نہ کریں (مر دوں کواپنی غلیظ نظریں جھکانے کی ضرورت نہیں)، شوہر اسے ہمبستری کے لئے بلائے اور وہ رغبت نہ ہونے پر انکار کر دے تواللہ ناراض، خاوند کی خدمت اور بچوں کی پرورش، مجازی خدا کاہر تھم بجالانا، ہر ضرورت یا خواہش کے لئے مجازی خدا کی اجازت لازمی۔ گھر کے فیصلے مجازی خدا ہی کرے گا اسنے صرف ان پر عملد رامد کرنا ہے۔

ماتحت ہور ہاہے اور اسکو حکمت کانام دیاجارہاہے۔

"مر دحاکم ہیں عور توں پر،اسلئے کہ اللہ نے ان میں سے ایک کو دوسرے پر فضیلت دی "۔(4:34 القر آن) مساوات اسکو کہتے ہیں کہ "ایک کوایک پر فضیلت بخشی" یا "عور توں پر حاکم" کانام برابری رکھا گیاہے؟

کسی شاعرنے کیاخوب کہاہے کہ

ہمارا کھیت سانجھا ہے، مگر تقسیم ہے الیی

کہ ساری مولیاں میری ہیں، سارے مو نگرے تیرے ہیں

عزت وعفت صرف عورت ہی کاخاصہ ہے؟ مر داس سے بالاتر کیوں؟ اب کہنے والے کہیں گے کہ مر دوں کی بھی عزت و عفت ہے۔۔۔ تو بھائی میرے مر دکی عزت کیوں نہیں لٹتی؟ ہمیشہ عورت ہی کی عفت کیوں خطرے میں رہتی ہے۔۔ کیوں؟ اسلئے کہ یہ مر دمعانثرہ ہے۔

کیسی تکریم ہے کہ اسے کتے سے بھی بدتر قرار دیااور سور، گدھے کی کیٹیگری میں ڈال دیا گیاہے؟

"عورت گدھااور کتانماز کو قطع کر دیتاہے ہاں اگر کجاوہ کی پیچیلی لکڑی کے برابرستر ہہوتو نماز باقی رہتی ہے۔" (<u>صیح مسلم</u>) کم وبیش ایساہی بیان ایک اور جگہ بھی ہے، بس فرق میہ ہے کہ عام کتوں کو عورت پہتر جیح دی ہے اور سیاہ کتے (جسمیں شیطان ہوتاہے) کے برابر گر داناہے۔

"نماز کے دوران ستر ہنہ ہونے کی صورت میں کتا، گدھا، سور، یہودی، مجوسی یاعورت کا ایک پتھر پھینکے سے کم فاصلے سے گزرنے پر نماز قطع ہو جاتی ہے" (ابوداور) "عورت، گھوڑے اور گھر میں نحوست ہے" (صحیح بخاری) منحوس قرار دے کے کونسی عزت کی بلندی پہ بٹھار کھا ہے عورت کو؟

"اے ایمان والونشہ کی حالت میں نماز کے قریب نہ جاؤجب تک اتناہوش نہ ہو کہ جو کہواسے سمجھو، اور نہ ناپا کی کی حالت میں بے نہائے مگر مسافری میں ، اور اگر بیار ہویا سفر میں یاتم میں سے کوئی قضائے حاجت سے آیاہویا تم نے عور توں کو چھوا اور پانی نہ پایا توپاک مٹی سے تیم کرو۔۔۔(4:43 القرآن)
کیسی تعظیم ہے کہ اسے مچھونا غلاظت اور گندگی چھونے کے متر ادف ہے؟

اسکے ہاتھ کی پی روٹیاں توشوق سے ٹھونسنی ہیں لیکن اسے جھوئیں توطہارت حاصل کرناپڑتی ہے عبادت سے پہلے۔ کبھی اسے عقل میں مردسے آدھا قرار دے کر اسکی توہین کی جاتی ہے ، کبھی اس کی تخلیق کا مقصد آدم کی تنہائی دور کرنااور اسکی تسکین کرنا بتاکر اس کی تذلیل کی جاتی ہے۔ ہماری تمام معلوم انسانی تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہہ ہمیشہ عورت مرد کو جنم دیتی ہے، انبیاء تک نے عورت سے جنم لیا ، جبکہ دو سری طرف مذہب ہمیں بتاتا ہے کہ عورت نے آدم سے جنم لیا ۔۔۔ واٹ لگادی عورت کی ساری تخلیق کی اذیت برداشت کرنے کی جووہ ہز ارول سال سے کر رہی ہے تاکہ نسل انسانی باقی رہے۔ مرد کے لئے ایک سے زاید بیویوں کی اجازت اور جنت میں ستر ستر حوریں۔ اپناشریک حیات شئیر کرنے پر مجبور کون ہے ؟عورت۔ جنت میں حوریں کس لیے ہیں؟ مرد کے لئے۔ (عورت کیا چائے گی حوروں کو؟)

برابری اور مساوات کی کیاہی عمدہ مثال ہے کہ جو عور تیں پسند ہوں، دو دو، تین تین، چار چار نکاح کروان سے اور پھر انکے در میان مساوات اور عدل سے کام لو۔

اب بید نہ کہیئے گا کہ ملا ملحد بیویوں کو بھی چار خاوندر کھنے کا فتو کی جاری کر رہا ہے۔ مقصد یہاں مساوات کا ہے کہ مرد کو بھی چاہئے کہ ایک شریف انسان کی طرح ایک بیوی سے ساتھ ہنی خوشی زندگی گزارے اور ایک کے ہوتے ہوئے دوسری بیوی جیسے غیر انسانی وغیر اخلاقی فعل کو ذہن میں بھی جگہ نہ دے نہ بیوی کے بڑھا ہے کا بہانہ بنا کر اور نہ اولاد کا (تاو قتیکہ کہ وہ یہ حق عورت کو بھی دیے بی بھی پالے اور سالن عورت کو بھی دیے پر تیار نہ ہو جائے )۔ میں یہ نہیں کہتا کہ عورت پر دہری ذمہ داری لا ددی جائے کہ بچے بھی پالے اور سالن روٹی بھی کرے اور پھر باہر جائے بیسے بھی کمائے۔ نہیں۔ میری ذاتی رائے (جس سے اختلاف بھی ہو سکتا ہے ) یہ ہے کہ ٹھیک ہے زندگی کی کی دوڑ میں آدھامید ان عورت سنجالے اور آدھامر د، بھلے عورت گھر کا نظم و نسق، بچوں کی تعلیم و تربیت وغیرہ میں مشغول رہے اور خاوند محنت مشقت کر کے پسینہ بہائے چار پسے کماکر لائے، اسمیس میرے نزدیک کوئی عیب نہیں، دونوں کا اپنا اپنامیدانِ عمل ہے۔ اور خاوند محنت مشقت کر کے پسینہ بہائے چار پسے کماکر لائے، اسمیس میرے نزدیک کوئی عیب نہیں، دونوں کا اپنا اپنامیدانِ عمل ہے۔ لیکن صرف اسکو بنیا دبنا کر مر دکو عورت پر حاکم سمجھنا سر اسر غلط ہے۔ عورت کو اگر گھر گر ہستی سو نپی معاملات کسے طے کئے جائیں گے یہ مر د فیصلہ کرے اور گھر کے۔ معاملات کسے جائیں گے یہ مر د فیصلہ کرے اور گھر کے۔ معاملات کسے چاکھ جائیں گے یہ مر د فیصلہ کرے اور گھر کے۔ معاملات کسے چاکہ جائیں گے یہ مر د فیصلہ کرے اور گھر کرے۔

·

لیکن ساتھ میں یہ بھی کہ اگر کوئی عورت یہ سبھی ہے کہ وہ مقابلے کی دنیا میں اپنالوہامنواسکتی ہے اور اسمیں ایسی صلاحیتیں ہیں کہ وہ دنیا کو پچھ دے سکتی ہے اور دیناچاہتی بھی ہے تواسکواسکے اس حق سے محروم نہ کیا جائے۔ یہاں پھر خاوند کواسکی گھریلوذ مہ داریوں میں برابری کی سطح پر ہاتھ بٹانالازم ہے۔ اسکی راہ میں روڑے نہ اٹکائے بلکہ اسکی حوصلہ افزائی کرے۔ ہر معاشرے میں خبیث الفطرت لوگ موجو دہوتے ہیں کہ جنگی نظر میں عورت ایک "شے" ہے کہ جس کا مصرف صرف اس سے تسکین اور مزوع اصل کیا جانا ہے ، انکی حوصلہ شکنی کرنا، انکی نظریں جھکانا مسکلے کا حل ہے نہ کہ عورت کو کپڑے کی دبیز تہوں میں لپیٹ لپاٹ کرمر دکا طفیلی بنادینا۔ آپ گھرسے باہر نکلیں اور آپ کے راستے میں پچھ زہر ملے سانپ رہتے ہوں تو آپ کیا کریں گے ؟ ساری زندگی گھر میں رہیں گے ماسانیوں کو کپلیں گے ؟

عورت ایک آبجیکٹ نہیں، یہ بھی مر دکی طرح گوشت پوست سے بنی انسان ہی ہے۔ اسے انسانوں کی طرح برتیں، یہ صرف جسم نہیں جو آپی تفریخ کاسامان ہے بلکہ اسمیں چپی صلاحیتوں کو بھی نشو نماکاموقع دیں۔ اسکونا قصل العقل قرار دے کر معاملات سے الگ کرنے کی بجائے اس کو موقع دیں کہ یہ انسانیت کو درپیش مسائل کے حل میں اپنا کر دار اداکرے۔ مختلف ہونے اور کھالب ہونے اور کھال میں عورت سے پچھ مختلف ہے تواسکا یہ ہر گز مطلب نہیں کہ وہ بہتر ہے۔ مر داور عورت دو گلڑے ہیں کہ جنکے ملنے سے انسان بنتا اور مکمل ہو تاہے۔ کسی ایک کے بھی نہ ہونے سے دو سرے کا وجو د ممکن نہیں۔

## انقلاب کی تعریف

وہ لوگ جو آج مختلف عرب ممالک میں سوریا کے سفار تخانوں کے سامنے "انقلاب" کے حق میں مظاہر سے کررہے ہیں، انہی لوگوں نے کل" بحرین" کے مظاہر وں کو نظر انداز کیا تھا کیو نکہ ان کی نظر میں وہ "شیعہ" کے مظاہر سے تھے، اور یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے ماضی قریب میں سودان کے مظاہر وں سے نظریں پھیر لی تھیں کیونکہ وہ اخوان المسلمین کے حامی "سنی" صدر البشیر کے خلاف تھیں اور اس سرکاری روایت پریقین کر لیا تھا کہ یہ مظاہر ہے بے راہ رواور رنڈیاں کر رہی ہیں تا کہ انہیں زیادہ حقوق مل سکیں ..

اور یوں کسی بھی عرب ملک میں انقلاب کی تعریف ہے ہے کہ: "انقلاب ہر وہ عوامی "سنی"موومنٹ ہے جس کی قیادت کسی بھی عرب ملک میں "انوان المسلمون" کر رہے ہوں تا کہ اقتدار پر قبضہ کر کر کے اس ملک پر حکومت کی جاسکے" \_\_\_\_\_

اور جب کوئی ایسادن آئے جب آپ کوملاز مت نہ ملے اور "دورِ عمری" جیسا کوئی قحط آجائے اور آپ احتجاج کا اپناحق استعال کرنے کی غرض سے سڑک پر نکلنا چاہیں تواگلے دن کے اخبار میں اس سرخی سے آپ کو کوئی حیرت نہیں ہونی چاہیے کہ "کچھ خوارج (قاتلہم اللہ) نے مسلمانوں کے خلیفہ کے خلاف احتجاج کرنے جرات کی"

بشر طيكه آپ اگلے دن تك زنده ره پائے تو..

## منہب میں تجریر پلنے منہب کی ایجاہ

یہودیت، عیسائیت اور اسلام دونوں ایسے مذاہب ہیں جن کے اپنے طے شدہ مخصوص ارکان ہیں اور جو کوئی ان بنیادی ارکان کی پابندی کرنے سے انکاری ہوجائے انہیں ان مذاہب سے "فارغ" کر دیاجا تاہے چاہے یہ فارغ کیے جانے والے خود کو حق پر اور دوسروں کو باطل پر ہی کیوں نہ سمجھیں...

عیسائیت کی مثال لیتے ہوئے فرض کرتے ہیں کہ اگر کوئی عیسائی عیسی کو اللہ کا بیٹامانے اور وحی کے تصور کا انکاری ہوجائے تو بیشتر
کی نظر میں وہ بہر حال عیسائی نہیں رہے گا، اور اگر وہ در میانی صدیوں کا باشندہ ہو تا تواسے مرتد قرار دے کر قتل کر دیاجاتا، اس
اختلاف کے باوجو دبھی اگر وہ شخص خو دکوعیسائی سمجھتارہے توبہ اس کا حق ہے گر حقیقت ِ حال یہی ہے کہ اس نے دراصل اصل
نام کوبر قرار رکھتے ہوئے ایک نیامذہب ایجاد کر ڈالا.

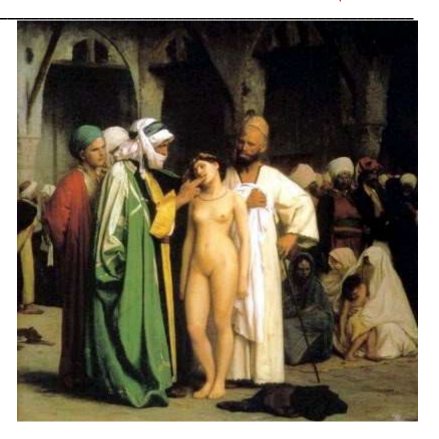
اسی نیچ پر جلتے ہوئے اب ہم اسلام کی بات کرتے ہیں اور فرض کرتے ہیں کہ کوئی مسلمان محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی نبوت کا انکاری ہو جائے اور قر آن کو کسی یہودی حاخام (مولوی) کی تصنیف قرار دے اور قج کے رکن کو بت پرستانہ رسم کہہ ڈالے جس میں لوگ ایک سیاہ پتھر کے گر د چکر لگایا کرتے تھے اور عور تیں تبرک کے طور پر اس سے اپنی شر مگاہیں رگڑ اکرتی تھیں تو کیا یہ شخص مسلمان رہے گا اور اگر وہ سرعام اپنے ان نظریات کا اعلان کر دے تو حکومت تو بعد کی بات ہے کوئی بھی "مجاہد" اسے مرتد قرار دیتے ہوئے اسے قتل کر ڈالے گا، لیکن اگر وہ شخص پھر بھی خود کو مسلمان قرار دے تو بھی اصل نام کو برقرار رکھتے ہوئے ایک نیادین ایجاد کر لیا۔

کچھ لوگ اس کے لیے "دین میں تجدید" کی اصطلاح استعال کرنازیادہ پسند کرتے ہیں جو کہ در حقیقت تقیہ کی ایک شکل ہے، یہ کہنے کی بجائے کہ ہم ایک نیادین بنارہے ہیں وہ اسے اس دین میں تجدید قرار دیتے ہیں جو کہ محض ایک تعبیر کی اختلاف ہے.

معاملہ کچھ بھی رہاہو، ہم نئے نداہب کی دہلیز پر ہیں جوانہی ناموں کے ساتھ قطعی مختلف مضمون کے ساتھ آن دھمکنے والے ہیں، ان نئے نداہب میں خصوصی طور پر خرافات کا خاتمہ کرنے کی کوشش کی جائے گی جس میں بنیادی خرافت ہی بہی ہے کہ مقدس کتابیں آسان سے خدا کی طرف سے انبیاء پر وحی کے طور پر "اتاری" گئی ہیں. آج کی اسلامی جماعتوں کی بنیاد ہی اسی افسانے پر قائم ہے اور اسی کی بنیاد پر وہ معاشر وں پر اسلامی شریعت " ٹھونسنا" چاہتے ہیں کیونکہ بیہ اللہ کی طرف سے ہے، تاہم اگریہ ثابت کر دیاجائے کہ قر آن اللہ کا کلام نہیں بلکہ ایک یہودی حاخام کی تصنیف ہے تو یہ ساری اسلامی تحریکیں اس طرح سے ڈھیر ہوجائیں گی جیسے دھوپ میں برف پھلتی ہے، یہاں یہ بتادینا ضروری ہے کہ ان مقدس کتابوں کو اتنی آسانی سے نہیں لینا چاہیے کیونکہ ساری دنیا پر ان کے تشویش ناک اثرات مرتب ہوتے ہیں.. مثلاً:

- مصر میں اخوان المسلمین کے صدارت کے امید وار کا فرمانِ اقد سہے کہ اگر وہ صدر بن گیا توعیسائیوں کو زبر دستی اسلام میں داخل کرے گایا پھر انہیں جزیہ دینے پر مجبور کیا جائے گابصورتِ دیگر انہیں ملک بدر کر دیا جائے گاکیو نکہ جزیہ ایک قرآنی تھم ہے جس کے تحت لازم ہے کہ غیر مسلم بے عزت ہو کر (وہم صاغرون) مسلمانوں کو جزیہ دیں اور چو نکہ قرآن اللہ کا کلام ہے لہذا اللہ کی شریعت کا اطلاق ضروری ہو جاتا ہے.

- کوئی اقتصادی مسائل کے حل کے لیے انسانی تجارت اور غلاموں اور لونڈیوں کے بازاروں کی واپسی چاہتاہے کیونکہ قرآن انسانی غلامی کو جائز قرار دیتاہے اور چونکہ یہ اللہ کاکلام ہے چنانچہ اللہ کی شریعت لازماً لا گو کی جانی چاہیے ، ملاحظہ فرمائیں ویڈیو ایک بلکہ اس کو یتی خاتون کا تو کو یتی حکومت سے دیرینہ مطالبہ ہے کہ لونڈیاں خرید سے اور رکھنے کا قانون پاس ہونا جائے گیونکہ یہ اسلام کے عین مطابق ہے اور اس میں کوئی برائی نہیں یعنی وہ اسلام کے دورِ عروج کے اس منظر کو بحال کرنا چاہتی ہیں:



- کوئی شرعی حدود کے اطلاق کا مطالبہ کر رہاہے جیسے سنگسار، ہاتھ کاٹنا، گردن کاٹنا، مرید کا قتل وغیرہ کیونکہ یہ اللہ کی شریعت ہے، ایسے بہت سے بڑے بڑے منصوبے ہیں جوان وحشانہ سزاؤں کو قانونی حیثیت دینے کے لیے سرگرداں ہیں جیسے:

1-مصری سزاؤں کا قانون جوایک بہت بڑا منصوبہ ہے جسے پارلمینٹ کی ایک سمیٹی نے 1982ء میں وضع کیا تھااور جووڈ ہے وڈ بے جج صاحبان اور قانون دانوں اور مولویوں پر مشتمل تھی... منصوبہ ملاحظہ فرمائیں.



2- عرب ممالک کاسزاؤں کا یکجا قانون جس کی عرب لیگ نے 1996ء میں منظوری دی تھی. بیہاں ملاحظہ فرمائیں. 3- خلیج تعاون کونسل کے ممبر ممالک کا یکجا قانون، بیہاں ملاحظہ فرمائیں. ·

— کوئی فرعونی آثارِ قدیمہ کے بتوں اور فرعونی نقوش کو تباہ کرنے کے درپے ہے کیونکہ قر آن بت شکن ہے .. اور کوئی ہندوستان میں ہندووک کے سارے بتوں کو تباہ کرنے کے چکر میں ہے اور یقیناً اس کی بھی وجہ قر آن ہے .

کوئی جین ، روم ، پورپ اور امریکہ پر قبضہ کرناچاہتا ہے تا کہ دین اللہ کے لیے ہو.. ملاحظہ فرہائیں ویڈیوایک اور ویڈیودو.
یقیناً پچھ لوگ ۔ جن کی تعداد کا تعین کرنامشکل ہے۔ ایسی ٹر افات کو خیر باد کہہ چکے ہیں مگر اپنے عقائد کا اظہار نہیں کرتے خاص طور سے اسلامی معاشر وں میں جبال ردت کی تلواران کے سروں پر ہروقت لئتی رہتی ہے ، مگر انٹرنیٹ کے بڑے بیانے پر پیداؤ اور اس پر عرفیتی نامول (نک نیمز) کے استعال نے ایسی فر سودہ حکومتوں اور معاشر وں کی لاگو کر دہ ساری پابندیوں کی بینڈ بجادی ہے جس کے سامنے حکومتی اور مذہبی حلقے بے بس نظر آتے ہیں ، یہی وجہ ہے کہ جلد ہی دنیاالی فکری تبدیلیوں سے بینڈ بجادی ہے جس کے سامنے حکومتی اور مذہبی حلقے بے بس نظر آتے ہیں ، یہی وجہ ہے کہ جلد ہی دنیا ایسی فکری تبدیلیوں سے دوچار ہونے والی ہے جس کی ماضی میں کوئی مثال نہیں . یہ امر سیاستد انوں اور مولویوں کے لیے تشویش کا باعث ہے بہی وجہ ہے کہ گزشتہ دس سال سے زیادہ عرصہ سے اسلامی ممالک اقوام متحدہ میں ندا ہب کی تو ہین کا قانون پاس کر انے کے چکر میں گئے ہوئے ہیں جس کے حوالے سے آخری کوشش غالباً 2010ء میں پاکتان کی جانب سے کی گئی تھی اور یہ قرار داد غالباً اس سے انگلے سال ویٹو کر دی گئی تھی .. وجہ صاف ظاہر ہے کہ وہ تو ہیں کی بات توکرتے ہیں مگر تو ہین کوڈیفائن نہیں کرتے اور مقصد سے انگلے سال ویٹو کر دی گئی تھی .. وجہ صاف ظاہر ہے کہ وہ تو ہین کی بات توکرتے ہیں مگر تو ہین کوڈیفائن نہیں کرتے اور مقصد سے انگلے سال ویٹو کی بی بی دور کی گئی تھی .. وجہ صاف ظاہر ہے کہ وہ تو ہین کی بات توکرتے ہیں مگر تو ہین کوڈیفائن نہیں کر قوائن کوڈیفائن نہیں کرتے اور مقصد سے انگلے سال ویٹو کر دی گئی تھی میں دور کو کو کو بائیس تا کہ اسلامی خرافات کے خلاف اٹھنے والی ہر آواز کو کیا جاسکی .

## <u>جناتی مسائل</u>



جنات کامسکہ باعثِ چیرت ہے..اس لیے نہیں کہ یہ محض خرافاتی "مخلوق" ہے جواسلام میں سابقہ مذاہب کے بھوتوں، بدروحوں اور چِڑیلوں کے قصوں سے داخل ہوئی ہے کہ مذاہب تو ہوتے ہی خرافات کے گڑھ ہیں اور اس ضمن میں اسلام استثناء نہیں انتہاء ہے.. بلکہ اس لیے کہ اسلام میں جنات کی اہمیت انسانوں کے برابر ہے..اور مزے کی بات یہ ہے کہ کسی مسلمان کو اس عجیب وغریب "مساوات" پر کوئی حیرت نہیں ہوتی!

اسلامی روایات کے مطابق زمین پر جن شیطان اور اس کے بیٹوں کی نسل سے ہیں جو ایک "غیبی" و نیامیں رہتے ہیں جسے دیکھا اور جانچا نہیں جاسکتا اس کے باوجود آپ کو احتقانہ طور پر اس د نیا کے وجو د پر یقین رکھنا ہے ، اگر چہ خدا نے انہیں آگ سے بنایا ہے (اور جنوں کو اس سے بھی پہلے بے دھوئیں کی آگ سے پیدا کیا تھا۔ – سورۃ الحجر آیت 27) لیکن ایک اور مقام پر فرمایا کہ اس نے پانی سے ہر چیز کو زندہ کیا (اور تمام جاند ارچیزی ہم نے پانی سے بنائیں – سورۃ الحجر آیت 30) چنانچہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ خدا نے جنات کو تخلیق کرنے کے لیے آگ کو پانی سے اس طرح مکس کیا کہ نہ تو آگ بھی اور نہ ہی پانی بخارات بن سکا..!؟ انٹر سٹنگ ہے .. ہے نا..

بہر حال جنوں میں ابلیس کے موقف کی احتقانہ طور پر حمایت کرنے والے برے جن بھی ہیں جنہیں وہ لوگوں کو "الو" بنانے اور بہر حال جنوں میں اللہ کی اطاعت میں زندگی گزارتے ہیں، لیکن جو بات سوچ کر پیٹ میں در دہو تا ہے ہیے ہے کہ اچھے جن انسانوں کو بہرکانے کی ابلیس کی اس" بہیانہ سازش" کو روکنے کے لیے مداخلت کیوں نہیں کرتے ؟ یا جنوں کی و نیامیں بھی مسلمان تنزلی کا شکار ہیں؟ بہر حال جنوں میں مسلمان تو ہیں ہیں. یہودی بھی ہیں، عیسائی بھی ہیں اور شاید دہر بے بھی لیخی اس معاملے میں وہ بالکل انسانوں کی طرح ہیں، ان کے اچھوں کو جزاء اور بروں کو سز املتی ہے لیخی وہ بھی انسانوں کی طرح مکلف ہیں چنانچہ لازم ہے کہ وہ بچھ مخصوص اعمال سر انجام دیں تا کہ وہ جنت میں داخل ہو سکیس ور نہ اپنے بایپ کے ساتھ جہنم کی آگ ان کی منتظر ہے.

جنوں کے حوالے سے وارد ہونے والے متون دلچبی سے خالی نہیں، مثلا سورہ الکہف کی آیت 50 کی تفسیر میں تفسیر القرطبی میں آیا ہے: "مجاہد نے کہا: اس میں سے نسل اس طرح پید اہو تی ہے کہ اس نے اپنے باہ کو اپنی ہی شر مگاہ میں داخل کر دیا اور پانچ انڈے دیے ، کہا: یہی اس کی نسل کی اصل ہے، اور کہا گیا: اللہ نے اس کی دائیں ران پر باہ پیدا کیا اور بائیں ران پر شر مگاہ اور وہ اس سے ساس سے مباشر سے کر تا ہے اور یوں اس کے لیے روزانہ دس انڈے نکھتے ہیں، ہر انڈے سے ستر شیطان مر داور ستر شیطان عور تیں نکلتی ہیں، وہ اڑتے ہوئے نکھتے ہیں، ان کے باپ کے ہاں سب سے عظیم وہی ہے جو آدم کی نسل میں سب سے شیطان عور تیں نکتی ہیں، وہ اڑتے ہوئے نکتے ہیں، ان کے باپ کے ہاں سب سے عظیم وہی ہے جو آدم کی نسل میں سب سے کہا رابر قانی سے نقل کیا ہے کہ اس نے اپنی کتاب میں ابی محمد عبد الخافظ سے ایک سند نکالی ہے جو عاصم نے ابی عثمان اور اس نے سلمان سے روایت کی ہے کہار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا: بازار میں سب سے پہلے داخل ہونے اور سب آخر میں نکلنے والے نہ بنو کیو نکہ اس میں شیطان نے انڈے دیے ہوتے ہیں، اور بیاس بات کی دلالت ہے کہ شیطان میں سے ساس کی نسل ہے، واللہ اعلم"

یہ تھے شیطان اور اس کی نسل پر "اہلِ علم" کے کچھ اقوال، یقیناً آج کل ایسے علمی خزانوں سے استفادہ کافی کم ہو گیاہے ورنہ ان میں صرف شرعی ہی نہیں بلکہ حیاتیاتی علوم بھی موجو دہیں، یہ ہیں وہ کتا ہیں جو علمائے حق چاہتے ہیں کہ ہم پڑھیں تا کہ امت کا سابقہ دورِ عروج واپس آ جائے، اور امتوں میں نکالی جانے والی سب سے بہترین امت کاسر فخر سے بلند ہو جائے!!

یہ بات دلچسی سے خالی نہیں کہ مذہبی فسانوں کے مطابق تمام انبیاء – جن کی تعداد نامعقولیت کی حد تک جاتے ہوئے ایک لاکھ چو ہیں ہز اربتائی جاتی ہے – صرف انسانوں کے لیے بھیجے گئے تھے سوائے محمد صلعم کے، یعنی انسانوں پر ڈھائی گئی مصیبتیں کیا کم تھیں کہ انہوں نے جنوں کے لیے بھی آلے کا دعوی کر دیاوہ بھی بالکل بر ابری کی حیثیت سے ؟، فوٹون سوال اٹھا تا ہے کہ انسانوں کے لیے ایک لاکھ تنئیں ہز ار نوسو ننانوے نبی بھیجنے کے بعد خدا کو آخر میں اچانک جنات کا خیال کیوں آگیا؟.. عنیقہ کا میے فوٹون کا فی خطر ناک سوالات کرتا ہے .. وہ کہتا ہے کہ جب وہ جن وانس دونوں کے لیے بالکل بر ابر بھیجے گئے تھے تو جنوں کے لیے انہوں نے کیا کیا؟

در حقیقت انہوں نے معاملے کو زیادہ اہمیت نہیں دی اور جنوں کے لیے پچھ بھی نہیں کیا، نہ جنوں کی دنیامیں جاکر مسلمان جنوں کے شانہ بشانہ کافر جنہوں سے جہاد کیا، نہ ان کے شرعی مسائل حل کیے اور ناہی بیان، ثبوت کے طور پر ساراد بنی لٹر یچر اٹھا کر دکھے لیجے آپ کو جنوں کے بارے میں پچھ نہیں ملے گا۔ کیا جنوں پر ہمبستری کے بعد عنسل جنابت واجب ہے یا نہیں ؟ کیا جن عور تیں ماہواری کے دوران نماز پڑھ سکتی ہیں یا نہیں ؟ ان کے روزے کے احکام کیا ہیں؟ نماز کے احکام کیا ہیں؟ آگ سے بنے ہونے کی وجہ سے کیا نماز کے انہیں پانی سے وضوء کرنا ہوگا یہ ریت منہ پر ملنی ہوگی؟ ان کی رفع حاجت کی دعاء کیا ہے؟ الغرض یہاں آپ ایک ہز ارسوالیہ نشان لگا سکتے ہیں؟؟

جوچند سطور ملیں گی وہ بھی ڈرامہ بازی سے زیادہ کچھ نہیں، جب خدانے دیکھا کہ انہوں نے جنوں کے لیے کچھ نہیں کیا تواسے خود ہی انہیں یاد دلانا پڑا کہ:"اے پنجمبر مَثَلُظْنِیْ الو گوں سے کہدو کہ میرے پاس وحی آئی ہے کہ جنوں کی ایک جماعت نے اس کتاب کو سنا تو کہنے لگے کہ ہم نے ایک عجیب قرآن سنا۔ – سورۃ الجن آیت 01"

ایسے ہی اچانک جنات کی ایک جماعت نے اتفاق سے قر آن سن لیا. ذراتصور کرتے ہیں کہ جنات کی ایک جماعت اپنے روز مرہ امور کی انجام دہی کے لیے حسبِ معمول کہیں جارہی تھی کہ اچانک انہیں گانے جیسی کوئی چیز سنائی دی جس نے ان کی توجہ اپنی جانب مبذول کر الی اور آگے بڑھنے سے پہلے وہ اسے سننے کے لیے رک گئے، غور سے سننے اور تصدیق کرنے پر ان پر انکشاف ہوا کہ دراصل بیہ قر آن ہے جس نے انہیں خیرہ کر دیا تھا اور یوں اچانک وہ سب مسلمان ہو جاتے ہیں.. ایسے ہی چلتے پھرتے، ان میں سے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ محمد اور اس کے میں سے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ محمد اور اس کے میں سے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ محمد اور اس کے میں سے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ محمد اور اس کے سے کا کہ دوران سے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ میں اسے کسی نے بھی یہ نہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سرے سے کوئی لینا دینا ہی نہ ہو کیونکہ میں اسے کسی نے بھی بھی سے کسی نے بھی ہیں سوچا کہ بھی سے کسی نے بھی ہیں سوچا کہ ہو سکتا ہے ان کا اس معاطے سے سے کوئی لینا دینا ہی نہ کی کے کہ در اسے کسی نے بھی سے کسی نے بھی سوچا کہ بھی سے کسی نے بھی سے بھی سے کسی نے بھی سے کسی نے بھی سے کسی نے بھی نے بھی نے بھی سے بھی سے بھی نے بھی سے کسی نے بھی سے بھی نے بھی سے بھی سے بھی نے بھی سے بھی نے بھی نے بھی نے بھی نے بھی نے بھی نے بھی بھی نے ب

.

قر آن کا مضمون خالصتاً بشری ہے اور اگر قر آن کا ان سے کوئی لینادینا ہو تا تواس میں ان کے مسائل پر بھی کچھ نہ پچھ ضرور ہو تا جس طرح اس میں انسانوں کے مسائل بیان کیے گئے ہیں .

پھر جنوں کے نبی یٹر ب کی طرف ہجرت کر جاتے ہیں اور خدا کے نام پر قبا نکی روایات لا گو کرتے ہیں، جہاد کے نام پر جنگیں لڑتے ہیں، سیاسی معاہدے کرتے ہیں، آس پاس کے ممالک کے حاکموں کو خطوط ارسال کرتے ہیں وغیر ہوغیر ہ مگر جنوں کی دنیا کے لیے وہ کچھ بھی نہیں کرتے بلکہ ان بے چاروں کا تواس ساری تاریخ میں کہیں ذکر ہی نہیں ہے، نہ ان کی دنیا میں جہاد ہو تا ہے، نہ معاہدے ہوتے ہیں، نہ خطوط ارسال کیے جاتے ہیں اور ناہی کوئی شریعت بیان کی جاتی ہے؟!

ایک دلچسب قصہ صحیح مسلم میں یوں بیان ہواہے: "عامر الشعبی کہتے ہیں کہ میں نے علقمہ سے یو چھا کہ کیالیلۃ الجن میں سیدناابن مسعو در ضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے؟ انہوں نے کہا کہ میں نے سیرناابن مسعو در ضی اللہ عنہ سے یو چھاتھا کیالیلۃ الجن میں تم میں سے کوئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھا؟ (یعنی جس رات آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنوں سے ملا قات فرمائی) انہوں نے کہا کہ نہیں، لیکن ایک روز ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کم پایا۔ پس ہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پہاڑ کی وادیوں اور گھاٹیوں میں تلاش کیا، لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہ ملے۔ ہم سمجھے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جن اڑالے گئے پاکسی نے جیکے سے مار ڈالا اور رات ہم نے نہایت برے طور سے بسر کی۔جب صبح ہوئی تو دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم حراء (جبل نوریہاڑ ہے جومکہ اور منیٰ کے در میان میں ہے ) کی طرف سے آ رہے ہیں۔ ہم نے عرض کیا کہ یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم!رات کو ہم نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو گم یا یا اور جب تلاش کے باوجو دنھی آپ نہ ملے تو آخر ہم نے (آپ کے بغیر) بہت برے طور سے رات گزاری۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے جنوں کی طرف سے ایک بلانے والا آیاتو میں اس کے ساتھ چلا گیااور جنوں کو قر آن سنایا۔ پھر آپ ہمیں اپنے ساتھ لے گئے اور ان کے نشان اور ان کے انگاروں کے نشان بتلائے۔ جنوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے زاد راہ جاہاتو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس جانور کی ہرہڈی جو اللہ کے نام پر کا ٹا جائے، وہ تمہاری خوراک ہے۔ تمہارے ہاتھ میں پڑتے ہی وہ گوشت سے پر ہو جائے گی اور ہر ایک اونٹ کی مینگنی تمہارے جانوروں کی خوراک ہے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہڈی اور مینگنی سے استنجاء مت کرو، کیونکہ وہ تمہارے بھائی جنوں (اور ان کے جانوروں) کی خوراک ہے۔" زبر دست..!!انہیں اجانک جنوں کا خیال آیا اور وہ ایک مشکو ک اند از میں پوری رات غائب رہے حالا نکہ صحابہ کو بتانے میں کوئی قباحت نہیں تھی کہ وہ جنوں کی طرف جارہے ہیں لہذاوہ آج رات ان کے بارے فکر مند نہ ہوں.. مضحکہ خیز بات بیہ ہے کہ جنوں کی ملا قات کی جگہ پر آگے انگارے پائے گئے، لگتا ہے محمہ سے اس اہم کا نفرنس کے دوران آگ سے بینے جنوں کو آگ جلانے کی ضرورت پڑی، اور بجائے اس کے کہ وہ اس نادر موقعے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنی طرف بھیجے ہوئے نبی سے خشوع وخضوع سے انسانوں کی طرح اپنے ماحول کے حساب سے تعالیم اسلام سے فیض یاب ہوتے انہوں نے بھوکے ہونے کی شکایت کی! مسئلہ کو حل کرنے کے لیے محمہ نے اللہ کے نام پر کاٹے جانے والے ہر جانور کی ہڑی جو جنوں کو کچرے کے ڈبوں میں ملے ان کی خوراک قرار دیا، اس سے پہلے نہ جانے وہ بے چارے کیا کھا کر گزارہ کرتے تھے نہیں معلوم ... ؟! یہاں بھی فوٹون کے پیٹے میں شدید مر وڑ اٹھتے ہیں اور وہ سوال کرتا ہے کہ دنیا میں اللہ کے نام پر کاٹے جانے والے

# اوریہ جنات کا آج رات کاڈنر ہے

جانوروں کی تعداد ہی کتنی ہے جوان کی ہڈیاں جنوں کی ضخیم آبادی کو پوری ہوں گی؟



چنانچہ یہ جاننے کے لیے کہ اسلام کے احکامات محض انسان کے لیے ہی مخصوص تھے ناکہ کسی سیارے کی خلائی مخلوق کے لیے، آپ کا جن ہوناضر وری نہیں ہے، مسلمانوں کے ہی زعم کے مطابق قر آن کی آیات خالصتاً انسانی واقعات کے پیش نظر اتاری گئیں تھیں اور خدانے صرف انسانوں کو ہی مخاطب کیا اور وعیدیں دیں. محمہ صلعم نے سورۃ جن اور سورۃ رحمن (جس پر پھر کبھی بات ہو گی) کی شکل میں بڑی تاخیر سے معاملات سنجالنے کی کوشش کی اور پھر ایک دن ایک متنازعہ واقعے میں اس دارِ فانی سے کوچ کر گئے مگر ناتو جنوں کی اسلامی حکومت کا نظام وضع اور واضح کیا اور نا ہی قر آن میں صراحت سے ان کے احکامات بیان کیے جو کہ آسان کا زمین کے لیے آخری پیغام تھا.. اگر چہ اس ضمن میں انسان کی صورتِ حال بھی کچھ اتنی خوش کن نہیں.

آج بھی جن حیرت وپریشانی کے عالم میں قر آن کے صفحات پلٹتے ہیں مگر انہیں ناتوا پنے فرائض اور واجبات کا پنۃ چلتا ہے اور ناہی دیگر احکامات کا جن کا آغاز کلمہ پڑھ کر اسلام میں داخل ہونے سے شر وع ہو تاہے اور حیض ونفاس اور جنابت کے مسائل سے ہوتے ہوئے کا فر جنوں سے جہاد فی سبیل اللہ پر آگر ختم ہوتا ہے ، حالانکہ وہ بالکل انسان کی طرح مکلف ہیں مگر ان کے شرعی احکامات گدھے کے سرسے سینگ کی طرح غائب ہیں.



## ووسرے سیاروں پر فہمین حیات اور قرآن

ہو تا ہے ہے کہ آپ کے ذہن میں ایسے کئی سوالات یا موضوعات ہوتے ہیں جنہیں آپ ایک بلاگر کی حیثیت سے زیرِ کیبورڈلانا چاہتے ہیں مگروفت کی قلت اور سستی اکثر وبیشتر آڑے آتی رہتی ہے اور معاملہ التواء کا شکار ہو تار ہتا ہے، مگر پھر کوئی ایساوا قعہ ہو تا ہے کہ آپ کو اس مخصوص موضوع پر لکھنے میں ذرا جلدی کرنی پڑتی ہے، یہ تحریر بھی کچھ ایسی ہی صورتِ حال کا نتیجہ ہے، میرے بلاک کے پاسازیافٹر میں موجو دشٹ بلس یاشاؤٹ بلس میں ایک صاحب نے مندرجہ ذیل تبصر ہ کیاجویہ سطور لکھتے وقت تک بڑھاجاسکتاہے:

"فرحان: مکی صاحب میری خواہش ہے کہ آپ ایک تحریر اس بارے میں بھی لکھیں کہ اس پوری کا نات میں صرف زمیں پہ انسان ہی کیوں ہیں اور اگر صرف زمیں یہ ہی انسان بسانے تھے تو یہ لا محدود کا ناتیں بنانے کا مقصد کیا تھا؟؟؟"

الیا نہیں ہے کہ میں خصوصی طور پر اپنے اس قاری کی خواہش کو مد نظر رکھتے ہوئے یہ تحریر لکھ رہاہوں تاہم جھے اعتراف ہے کہ اس سے جھے مہیز ضرور ملی، کیا اس وسیج وعریض کا ننات کے دوسر ہے سیاروں پر ذہین حیات موجو د ہے ؟ حقیقاً اس سوال کا کوئی براہ راست جو اب موجو د نہیں ہے کیو نکہ اس ضمن میں ہمارے پاس کوئی مسکت شہادت نہیں ہے، جو بھی پچھ ہے وہ محض قیاسات پر مبنی ہے اس کے باوجو د کا ننات میں کسی ذہین حیات کی موجو دگی پر اس وقت تقریباً تمام علمی حلقوں میں اجماع پایا جاتا ہے اورا اگر متعدد کا کناتوں کا نظریہ درست ثابت ہو جاتا ہے تو ذہین حیات پر مشتمل ایسے سیاروں کی تعداد میں جونی اضافہ ہو جائے گا، مختصراً کیہ نظریہ نظریہ درست ثابت ہو جاتا ہے تو ذہین حیات پر مشتمل ایسے سیاروں کی تعداد میں جونی اضافہ ہو جائے گا، مختصراً کیہ نظریہ علم فلک کے علمی حقائق پر مبنی ہے جو کرہ ارض اور اس کے ستارے (سورج) کوالی کوئی فوقیت یا خصوصیت نہیں دیتا اور کہتا ہے کہ تمام کا نات مجموعی طور پر انہی طبیعاتی اور کیمیائی قوانین کی پابند ہے جو ہمارے سیارے پر حسیس درائج ہیں، اس سلسلے میں علم پہندوں کو میر امشورہ ہے کہ وہ بالخصوص کارل ساگان اور دیگر طبیعات دانوں کے مضامین پڑھیں درائج ہیں، اس سلسلے میں علم پہندوں کو "پڑھے" کے اس کھن مراحے سے گزرنے کی قطعی ضرورت نہیں ہے کیونکہ ان کے پاس پہلے ہے ہی ایک کتاب موجو د ہیں جبہہ کسی بھی دیگر کے سادہ موجو د ہیں جبہہ کسی بھی دیگر مسللے کے حل کے لیے مولوی موجو د ہیں جبہہ کسی بھی دیگر مسللے کے حل کے لیے "دوان کی جگہ " موجو د ہیں جبہہ کسی بھی دیگر کے سادہ کے لیے مولوی موجو د ہیں جبہہ کسی بھی دیگر مسللے کے حل کے لیے "دوان کی جگا دوران کی جگہ د سوالات کے لیے مولوی موجود ہیں جبہہ کسی بھی دیگر مسللے کے حل کے لیے "دوان کی جگہ د شوخود کی دستیاب ہے ابداوہ پر کشٹ نہ کریں.

اسبار "اندھے کو اندھیرے میں بڑی دورکی سوجھی" کی مصداق مومنین نے بازی لینے کی ٹھانی اور اس سے پہلے کہ یہ نظریہ حتی طور پر ثابت ہو جائے انہوں نے اسے پہلے ہی قر آن سے ثابت کر ڈالا ہے اور ایک آیت کی گردن مروڑ کر اس میں سے کا نئات میں ذہین حیات کی موجو دگی کشید کرلی ہے چنانچہ میں انہیں اس عظیم پیشگی دریافت پر پیشگی مبار کباد دیتا ہوں اور امید کرتا ہوں کہ وہ اسی نئج پر چلتے ہوئے قدری میکا نیات سمیت تمام تر پیچیدہ علمی نظریات میں موجو د مشکلات کو اسی طرح حل کر کے نہ صرف جدید علوم کی بلکہ انسانیت کی بھی خدمت کرتے رہیں گے.

·

مو منین کے ایک اعجازی ڈاکٹر عبد الدائم الکحیل نے اپنے <u>اس مضمون میں</u> کائنات میں ذہین حیات کی موجو دگی پر فلکیات دانوں کے پورے دس حوالے پیش کرکے آخر میں حسبِ سابق و حسبِ روایت بیہ ثابت کیا ہے کہ علم تواب اس نتیج پر پہنچاہے مگر اللّہ نے قرآن میں چودہ سوسال پہلے ہی ہمیں بیہ معجزہ سورہ شوری کی آیت نمبر 29 میں بتادیا تھا کہ:

وَمِن ٓ اليَّهِ خَل ٓ ثُل السَّمُوتِ وَال ٓ اَر ٓ ضِ وَمَا بَتَّ فِي ٓ بِهَا مِن ٓ وَ ٱجْدِةٍ ۖ وَهُوَ عَلَى جَم ٓ ءَهُم ٓ اِذَا يَشَآءُ قَدِى ٓ رُوسوره شورى آيت 29﴾

(اوراسی کی نشانیوں میں سے ہے آسانوں اور زمین کا پیدا کرنااور ان جانوروں کا جو اس نے ان میں پھیلار کھے ہیں۔اوروہ جب چاہے انکے جمع کر لینے پر قادر بھی ہے۔)

اگرچہ میں اس آیت کی بیہ من مانی تفسیر جو دیگر تفاسیر سے قطعی متصادم ہے مستر دکر تاہوں لیکن موضوع پر بر اہر است داخل ہونے کے لیے میں بیہ تفسیر عارضی طور پر قبول کرلیتاہوں اور اس کے قبول کر لینے کے نتیجے میں قر آنی تضادات کاجوانبار کھڑا ہو گاانہیں مخضر اُزیرِ بحث لانے کی کوشش کر تاہوں.

موضوع پر براہ راست آنے کے لیے اس اسلامی مفروضے سے آغاز کرتے ہیں جس کے مطابق خدا ایک مطلق اور کامل منصف (عادل) ہے، مطلق انصاف کی بیر صفت اسے مجبور کرتی ہے کہ وہ اپنی تمام تر مخلو قات سے مساوی سلوک کرے، اور اس مساوات کے لیے لازم ہے کہ وہ کا نکات کے ایسے تمام سیاروں پر جن پر ذہین حیات موجود ہے کی ہدایت کے لیے انبیاء بھیج اور انبیں اپنی طرف متوجہ کرتے ہوئے انبیاء بھیج اور انبیں اپنی طرف متوجہ کرتے ہوئے انبیں اپنی عبادت پر مامور کرے جیسا کہ اس نے اہل زمین کے ساتھ کیا، دو سرے لفظوں میں ان مخلو قات میں ادراک اور عقل کا وجود انہیں عبادت اور فر اکفن کے لیے مکلف بنادیتا ہے، دو سری طرف بیر بھی ضروری میں ان مخلو قات جیسا کہ اہل زمین کے ساتھ ہوا ۔ خو د کار طور پر کا نئات کے خالق اور زندگی کے معنی اور مقصد اور انجام پر سوال اٹھائیں گی، اور ان سوالوں کے جو ابات کی سعی میں مذہب اور فلفے کا وجود میں آنا حتی ہے، چنانچہ ان میں ایس لیے لوگ ضرور ظاہر ہوں گے جو ان سوالوں کے جو ابات و سے کی مقدرت کا دعوی کریں گے اور یوں بہت ممکن ہے کہ کچھ لوگ نبوت کا دعوی تھی ہوگی کہ سوت کا دعوی تھی ہوگی کہ فی ہوگی کہ سے متبے میں ظالم اور مظلوم وجود میں آئیں گے اور مطلق انصاف کی جو بھینا صرف حیات بعد از مرگ کی صورت میں بی ممکن ہے، اس کے علاوہ موت بالکل وہی فکری اور علیاتی سائل پیدا کرے گی جو بھینا صرف حیات بعد از مرگ کی صورت میں بی ممکن ہے، اس کے علاوہ موت بالکل وہی فکری اور عذائی مسائل پیدا کرے گی جو بھینا صرف حیات بعد از مرگ کی صورت میں بی ممکن ہے، اس کے علاوہ موت بالکل وہی فکری اور عذائی مسائل پیدا کرے گی جو بھینا صرف حیات بعد از مرگ کی صورت میں بی ممکن ہے، اس کے علاوہ موت بالکل وہی فکری اور عذائی مسائل پیدا کرے گی جو بھینا مون حیات بعد از مرگ کی صورت میں بی ممکن ہے، اس کے علاوہ موت بالکل وہی فکری اور

مو منین کے لیے قر آن اللہ کے کلام کی حیثیت رکھتا ہے، سادہ لفظوں میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ ان کے پاس قر آن کی شکل میں بالکل وہی الفاظ موجود ہیں جو اللہ نے "بول" کر جبریل نامی فرضتے کے ذریعے اپنے نبی محمہ بن عبد اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) تک پہنچا کے اور اس نے اس کلام کو غلطیوں سے بالکل پاک صورت میں ہم تک پہنچایا، اور چو نکہ مو منین کے نزدیک قر آن ازلی (کم از کم معزلیوں کے اس مفروضے کے سقوط کے بعد کہ قر آن مخلوق ہے) ہے چنا نچہ بینہ صرف نافذ الحکم اور مطلق حق ہے بلکہ ہر زمان و مکان اور تمام وجود کے لیے (جس میں موجود گی کی صورت میں دیگر کا بنا تیں بھی شامل ہیں) کارآ مدہے، یعنی طبیعات، کیمیاء اور دیگر طبعی قوانین کی طرح اسے وجود کے ہر گوشے اور ہر زمانے کے لیے کارآ مد ہونا چا ہے اور اس کی درستگی اور حقانیت پر کسی بھی نوعیت کا نقص نکالنا اللہ اور اس کی وحد انیت میں نقص نکا لئے کے متر ادف ہو گا.

تاہم حقیقت سے ہے کہ قر آن کی ازلیت اور اس کے ہر زمان و مکان کے لیے کارآ مد ہونے کا دعوی کا ئنات میں ذہین "مخلو قات" کی موجو دگی کے ممکنات سے کلی طور پر متصادم ہے اور بہت سارے تضادات کو جنم دیتا ہے جن میں کچھ درجے ذیل ہیں:

#### زبان:

چونکه قر آن عرب کی زبان عربی میں "اتاران گیا چنانچه لازم ہے که ہر اس سیارے پر جس میں ذہین "مخلوق "موجود ہو کوئی ایسی قوم یا قبیله لاز ماً ہوناچا ہیے جو "فطر تا" عربی زبان بولتا ہو اور وہ بھی عین اسی طرح جس طرح کی عربی چھٹی اور ساتویں صدی عیسوی میں جزیرہ نماعرب میں بولی اور سمجھی جاتی تھی.

#### فلكياتي اور زماني مسائل:

اگر ہم یہ تسلیم کرلیں کہ ذبین حیات صرف زمین ہے ہی مثابہت رکھنے والے سیاروں پر نمو دار ہوسکتی ہے جس میں زندگی کی نمو کے لیے زمین ہے مثابہت رکھتا احول سیارے کا جم اور اپنے سورج ہے اس کی دوری اور اس کی طبیعاتی اور کیمیائی تکوین وغیرہ شامل ہے تب بھی اس سے دیگر بہت سارے بڑے بڑے مکنہ فرق کے امکانات سے نہیں بچاجاسکتا جیسے اس سیارے کا کسی دہرے ساروی نظام (binary star system) کا تالع ہونا یا عام طور پر ایک سے زائد سور جوں کا تابع ہونا ،سیارے کا اپنے سورج (یاسور جوں کا تابع ہونا ،سیارے کا اپنے سورج (یاسور جوں) کے گر د چکر کا دورانیہ ، اپنے محور کے گر د چکر کا دورانیہ ، دن کی لمبائی ، چاندوں کی تعداد اور اس کے نظمے کے ساروں کا ماحول و غیرہ . . ان ممکنات کے حقیقی ہونے کی صورت میں – جس کا یقیناً کافی امکان ہے – لازم ہے کہ قر آنی آیات میں اس حساب سے بنیادی تبدیلیاں کی جائیں جن میں سر فہرست لغوی تبدیلیاں شیش کر رہا ہوں جو ایک ممکنہ سیارے کے بہاں میں "صرف مثال کے طور پر "اور بات واضح کرنے کے لیے وہ تبدیلیاں پیش کر رہا ہوں جو ایک ممکنہ سیارے کے دو ہر سے ستاروی نظام کے گر دگر دش کر رہا ہوں جو ایک ممکنہ سیارے کے دو ہر یہ بیاں میں "صرف مثال کے طور پر "اور بات واضح کرنے کے لیے وہ تبدیلیاں پیش کر رہا ہوں جو ایک ممکنہ سیارے کے دو ہر سے ستاروی نظام کے گر دگر دش کر نے کی صورت میں ان آبیات میں کرنی پڑیں گی جن میں سورج کا ذکر ہواہے ، مزید

\_\_\_\_\_

بر آں میں بیہ فرض کر رہاہوں کہ اس سیارے کا کم از کم ایک چاند ضرور ہے، چنانچیہ کچھ مخصوص آیات کی صورتِ حال کچھ یوں ہوگی:

1- فَاصَ ۚ بِرِهُ عَلَىٰ مَا يَقُو ٓ لُو ٓ نَ وَ بَيِّحٞ ٓ بِحِمَ ٓ دِرَ بَّكِ قَبِ ٓ لَ كُلُو ٓ عِ الشَّم ٓ سِوَ قَبِ ٓ لَ اللَّهِ عَلَىٰ مَا يَقُو ٓ لُو ٓ بِ﴿ سوره ق آيت 39﴾

(توجو کچھ یہ کفار بکتے ہیں اس پر صبر کرواور آفتاب کے طلوع ہونے سے پہلے اور اسکے غروب ہونے سے پہلے اپنے پرورد گار کی تعریف کے ساتھ تسبیح کرتے رہو۔)

اس آیت کوبوں کرنایڑے گا:

فاصبر على مايقولون وسيح بحدر بك قبل طلوع الشمسين وقبل غروبهما

يا

ت. قبل طلوع الشمس الاولى وغروب الثانييه

یا

.. قبل طلوع الشمس الثانيه وغروب الاولى

2-اَلثُّم ۡ سُ وَال ۡ قَمَرُ بِحُس ٓ بَانٍ ﴿ سوره رحمن آیت 5 ﴾

(سورج اور چاندایک حساب مقررسے چل رہے ہیں۔)

اس آیت کوبوں کرناپڑے گا:

الشمسين والقمر يحسبون (ايك جاند كي صورت ميں)

والشمسين والقمرين يحسبون ( دوچاند ہونے کی صورت میں )

والشمسين والاقمار يحسبون (تين يااس سے زيادہ چاند ہونے کی صورت میں )

3-وَّجَعَلَ الَّ قَمْرَ فِي ءَ بِنَّ نُو ۡ رَّاوَّجَعَلَ الشَّم ٓ سَ بِيرَ اجًا ﴿ سوره نوح آيت 16 ﴾

(اور چاند کوان میں روشن بنایا ہے اور سورج کوچر اغ بنادیا ہے۔)

يه آيت يول هو گي:

وجعل القمر فيهن نوراوجعل الشمسين سراجين (ايک چاندکی صورت ميں) وجعل القمرين فيهن نوراوجعل الشمسين سراجين (دوچاند ہونے کی صورت ميں) وجعل الاقمار فيهن نوراوجعل الشمسين سراجين (تين يااس سے زيادہ چاند ہونے کی صورت ميں)

> 4-وَجُمِعَ الشَّمِ ؒ سُ وَالِ ۗ فَمُرُ ۖ ﴿ سورہ القيامہ آيت 9 ﴾ (اور سورج اور چاند جمع کر دیئے جائیں۔)

> > یہ آیت یوں کرنی پڑے گی:

وجع الشمسين والقمر (ايک چاند کی صورت میں) وجع الشمسین والقمرین (دوچانے ہونے کی صورت میں) وجع الشمسین والأقمار (تین یااس سے زیادہ چاند ہونے کی صورت میں)

> 5-إِذَاالشَّم ۡ سُ كُوِّرَت ۡ ۚ ۚ ﴿ سورہ التَّكوير آيت 1 ﴾ (جب سورج لپيٹ لياجائے گا۔)

> > يه آيت يول كرني پڑے گا:

اذاالشمسين كورتا

6-حَدُّ سَى إِذَا بَلَغَ مَعْ آرِبَ الشَّمِ آسِ وَجَدَ بَا لَغَ آرُبُ فِي ٓ عَی ۤ نِ حَمِیَةٍ وَّوَجَدَعِن ۤ دَبَا لَوَ ٓ تَکُلَّ اللهَ اللهُ ا

اس آیت کی صورتِ حال کچھ یوں ہو گی:

حتی اذابلغ مغرب الشمس الاولی وجد ہاتغرب فی العین الحمئة الاولی ثم حتی اذابلغ مغرب الشمس الثانیہ وجد ہاتغرب فی العین الحمئة الثانیہ ووجد عند ہاقوماً قلنا...( دہرے ستاروں کے گر دسیارے کا چکر اس سادہ تمثیل سے کہیں پیچیدہ ہے مگریہاں صرف ایک مثال دینامقصود ہے )

7-وَالثَّم ۚ سِ وَضُحِبًا ۪ ۚ ﴿ سوره الشمس آیت 1 ﴾ (غور کریں کہ یہاں سورت کانام سورہ "الشمسین" ہوناچا ہیے )

یہ آیت یوں کرنی پڑے گی:

والشمسين وضحابها

یہ تو تھی صرف سورج کی صورتِ حال جہاں تک چاند کا معاملہ ہے تو یہ بھی قر آن میں کئی لغوی اور عقائدی مسئلے کھڑے کردے گا، مثال کے طور پر جبیبا کہ میں نے پہلے کہا کہ سیارے کا ایک سے زیادہ چاند ہو سکتا ہے، یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس چاند کا چکر زمین کے چاند کے چکر سے بڑایا چھوٹا ہو جس سے رمضان کے روزوں اور مہینے کے دنوں کامسئلہ کھڑا ہو جائے گا..

اس کے علاوہ سیارے کے سال کی لمبائی کامسکلہ بھی ہے بہت ممکن ہے کہ اس کا سال زمینی سال سے لمباہو اور چاند کے بارہ دورانیوں سے کم سے ناپا جاتا ہو دونوں صور توں میں سورہ دورانیوں سے کم سے ناپا جاتا ہو دونوں صور توں میں سورہ التوبہ کی آیت 36 قطعی طور پر غلط ہو جائے گی:

انَّ عِدَّ ةَ الشُّهُو ۡرِعِن ٓ وَ اللّٰهِ اللهِ أَنَا عَشَرَ شَه ٓ رَّ ا فِي ٓ كَتْبِ اللّٰهِ يَهِ ٓ مَ ظَلَقَ السَّلُوٰتِ وَ ال ٓ اَرِهِ صَنَّمَ مَنَ وَ اللّٰهِ عِنَ وَ اللّٰهِ عِنَ وَ اللّٰهِ عَنَى اللّٰهِ عَلَيْهَا لَهُ مَنَّ اللّٰهِ عَلَيْهَا لَهُوهَ ا فِي ٓ يَنَ اللّٰهِ مَعَ اللّٰهَ عَلَيْهَا لَهُوهَ ا فِي ٓ يَنَ اللّٰهِ مَعَ اللّٰهَ مَعَ اللّٰهَ مَعَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَعَ اللّٰهُ مَعَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَعَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَعَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَعَ اللّٰهُ اللّٰقَ اللّٰهُ اللّٰلّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ

(الله کے نزدیک مہینے گنتی میں بارہ ہیں اس روز سے کہ اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا۔اللہ کی کتاب میں سال کے بارہ مہینے کھے ہوئے ہیں ان میں سے چار مہینے ادب کے ہیں یہی دین کاسیدھارستہ ہے توان مہینوں میں قال ناحق سے اپنے آپ پر ظلم نہ کرنا۔اور تم سب کے سب مشر کوں سے لڑو جیسے وہ سب کے سب تم سے لڑتے ہیں۔اور جان رکھو کہ اللہ پر ہیز گاروں کے ساتھ ہے۔)

سیارے کاموسم:

سیارے کا موسم اس کے مدار کی تفصیلات اور دونوں ستاروں (سورجوں)سے اس کی دوری کے حساب سے تبدیل ہو گا اور پیر چیز تھی کچھ آیات سے براہ راست متصادم ہوگی جیسے:

> اِلْفِيمِ ۚ رِحَ ۚ لَةَ الشِّيَاءِ وَالصَّى ۚ فِ ۚ ﴿ سُورِهِ قَرِيشُ آيت 2 ) (یعنی انکو جاڑے اور گرمی کے سفر سے مانوس کرنے کی بنایر۔ )

> > حياتياتي ماحول:

قر آن بہت سارے بھلوں کاذکر کر تاہے جیسے تین ، زیتون ، انگور ، تھجور وغیر ہ لیکن اگر بیہ سارے پھل ان سیاروں پر نہ ہوئے تو ؟

ذہین مخلوق کی جسمانی ساخت:

یہ ضروری نہیں ہے کہ یہ ذہین مخلوق بالکل اسی طرح ہی ارتقاء کرے جس طرح کا ارتقاء زمین پر ہواہے چنانچہ یہ ناممکن نہیں کہ ان کے چار ہاتھ ہوں، دیکھنے کامختلف نظام ہویامنہ سونڈھ کی صورت ہو وغیرہ..یہ صورتِ حال بھی بہت ساری قرآنی آیات سے متصادم ہوگی جوانسانی جسم کے اعضاء بیان کرتی ہیں جیسے:

> اَلَمِ ۚ نَجَےۡ عَرِ ٓ لَّهُ عَی ٓ نَی ٓ نِ ۚ ﴿ ٨﴾ وَلِیَا نَاوَّشَفَتَی ٓ نِ ؕ ﴿ سورہ البلد آیت 8 اور 9 ﴾ ( بھلا ہم نے اسکو دو آئکھیں نہیں دیں؟ – اور زبان اور دو ہونٹ نہیں دیئے۔ )

> > ذہین مخلوق کی ذہانت کی سطح:

لازم نہیں ہے کہ زیرِ بحث ممکنہ سیارے کی ذہین مخلوق کی ذہنی سطح ہمارے برابر ہو، یہ زیادہ یا کم ہوسکتی ہے، قر آن کا منطقی اور کہانیاں بیان کرنے کا عمو می انداز انتہائی سادہ ہے جو کہ ظاہر ہے اس دور کے سادہ لوگوں کو سمجھانے کے لیے تھا، یہ کسی طور پیچیدہ منطقی اور فلسفیانہ انداز کا حامل نہیں ہے، مختلف سیاروں کی مختلف ذہین مخلو قات کی ذہنی سطح میں یقیناً بہت فرق ہوگا، یہ فرق اتنازیادہ بھی ہو سکتا ہے کہ ان کی ذہنی سطح کے حساب سے الگ سے کوئی دوسری کتاب اتارنے کی ضرورت پیش آ جائے۔

ستاروں کی عمر:

اگرچہ قرآن نہیں کہتا کہ قیامت دراصل سورج کی طبعی موت کے نتیجے میں برپاہونے والی زمینی تباہی کی صورت آئے گی تاہم

\_\_\_\_\_

بہت سارے اعجازیے قیامت کی یہی توجیہ بیان کرتے ہیں، اگر یہ مفروضہ مان لیاجائے کہ کسی آباد سیارے پر قیامت اس کے ستارے کی موت کی وجہ سے آئے گی-اور چونکہ ستارے حجم میں ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں۔ چنانچہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ قیامت کا کوئی ایک دن نہیں ہے بلکہ یہاں بہت ساری قیامتیں ہیں، بلکہ اس کا مطلب یہ بھی ہے کہ اس وقت بہت سارے ایسے سیاروں پر واقعی قیامت آچکی ہے اور ان پر آباد لوگ اس وقت جنت یا جہنم میں جا آباد ہوئے ہیں.

#### قرآن میں مذکور شخصیات:

کیااس سیارے پر ابولہب اور اروی بنت حرب (حمالة الحطب یعنی ام جمیل) ہوگی؟ زید بن حارثہ ہوگا؟ محمد، موسی، عیسی اور مریم ہوگی؟ سلطنتِ روم ہوگی؟ ذوالقر نین ہوگا؟ آدم اور حواکے قصہ ۽ تخلیق کا کیا؟ کیااس سیارے کا اپنا آدم اور حوا، ہابیل اور قابیل ہوگا؟ کیااس میں جن ہوں گے جو اس سیارے کے آسان سے گزر کر خد ااور فرشتوں کی باتیں سننے کی کوشش کریں گے اور انہیں شہابیے مار کروایس بھگادیا جائے گا جبیا کہ بقولِ قرآن ہمارے ہاں ہوتا ہے؟

### قرآن میں مذکور مقامات:

قر آن بہت سارے مقامات کا ذکر کر تاہے جیسے بدر، حنین، مکہ ، یثر ب، بیت المقد س، مصر، سیناءوغیر ہ اسی طرح کچھ پہاڑوں کا ذکر بھی کر تاہے جیسے احد، طور . . کچھ عمار توں کا ذکر بھی ہے جیسے کعبہ ، مسجد اقصی وغیر ہ . . تو کیا اس سیارے پر بیہ تمام مقامات ، پہاڑ اور عمار تیں ہوں گی وہ بھی بالکل انہی ناموں سے ؟

الغرض اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہر زمان و مکان میں اور کا ئنات کے ہر گوشے میں قر آئی متن ان تمام سیاروں پر لا گوہو جائے جن پر
کوئی ذہین مخلوق آباد ہے تو ہمیں لا متناہی خدائی طافت سے ان پر یا تو کمزور شر الطلا گو کرنی ہوں گی یا مضبوط، کمزور شر الطلا گو کرنی ہوں گی یا مضبوط، کمزور شر الطلا گو کرنی ہوں گی عصوصیات کا حامل ہو اور ایک چاند کرنے کی صورت میں لازم ہے کہ ایسے تمام سیاروں کا کم از کم ایک سورج ہو جو زمینی سورج کی خصوصیات کا حامل ہو اور ایک چاند کھی ہو جو زمینی چاند کی خصوصیات کا حامل ہو اور ایک چاند کھی ہو جو زمینی چاند کی خصوصیات کا حامل ہو اور ایک چاند کے جور کا جھیکا وُوغیرہ دیں کی طبیعی خصوصیات بالکل زمین کی خصوصیات جیسی ہوں ہوں کہ سیار کے پر قر آن میں مذکور و پی اور خصیات موجو د ہوں اور انہی ناموں سے ہوں ، اس کا اطلاق ان تمام اوصاف اور واقعات پر بھی ہو تاہے جو قر آن میں مذکور ہیں جیسے وہ تمام جاندار موجو د ہونے چاہمیں جنہیں ہر سیارے کے عرب جمال (اونٹھ) حمیر پر بھی ہو تاہے جو قر آن میں مذکور ہیں جیسے وہ تمام جاندار موجو د ہونے چاہمیں . یا پھر مضبوط شر اکط جیسے کہ ان تمام سیاروں کو قدری (کوانٹم) حد تک زمین کی بالکل کار بن کا پی ہونا چاہیے لیعنی کہ ہر سیارے کے استے بی ایکم ، الیکٹر ان ، پروٹان اور نیوٹر ان ہونے چاہمیں جینے کے زمین کے ہیں .

دونوں صور توں میں یہ لازم ہوجائے گا کہ ہر سیارے کا اپناایک ابولہب ہو، اس کی اپنی حمالۃ الحطب ہو، اپنا محمہ ہو، اپنی فاطمہ ہو، اپنا الوجہل ہواور اپناہی زید بن حارثہ ہو، اسی طرح لازم ہے کہ ہر سیارے کا اپنا ابو بھر ہو، اپنا احد ہو، اپنا جزیرہ نما عرب ہو، اپنا یو بھر ہو، اور اس کے تمام اونٹھ، گدھے گھوڑے اور خچر بالکل زمین کے گدھوں گھوڑوں اور خچر وں کے عین مطابق ہوں.. اسی طرح ان تمام سیاروں پر وہی تمام واقعات و قوع پذیر ہونے چاہئیں جو اب تک زمین پر ہوئے... ان شر الط میں یہ بھی شامل ہے کہ ان تمام سیاروں کے سورجوں کی کمیت اور عمر بھی زمین کے سورج کی عمر اور کمیت کے بر ابر ہو.

ان سیاروں اور ان کے ماحول پر کمزور شر انط کے اطلاق سے نئے سوالات اٹھ کھڑے ہوں گے .. کیا قر آن بالتر تیب تمام سیاروں پر اتاراجائے گا؟ (معاملات کو آسان کرنے کے لیے ہم اضافیت کی لا گو کر دہ حدود و قیو د پر بات نہیں کریں گے بلکہ اسلامیوں کے نیچ پر چلتے ہوئے ان تمام پیچیدہ مسائل پر خدائی قدرت کا جھاڑو پھیر کر انہیں آسانی سے حل کرلیں گے ) اگر جواب ہاں میں ہے تو پھر ہر سیارے کا اپناایک جریل ہونا چاہیے جو ہروقت ہر سیارے پر موجود ہر محمد پر ہروقت قر آن اتار سکے اور اگر صرف ایک جبریل ہے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ ہر سیارے پر قر آن کے اتر نے کے وقت میں فرق ہے جس سے کہانی میں مزید ٹویسٹ آ جائے گا.

مضبوط شر ائط کے اطلاق کی صورت میں سب سے پہلا سوال ہی یہی اٹھے گا کہ ہز اروں یالا کھوں کی تعداد میں ایک دوسر سے کے کاربن کا پی سیارے اور لوگ بنانے کا کیا فائدہ جبکہ قر آن کہتا ہے کہ:

> وَمَا خَلَقَ ۚ نَا السَّمُواتِ وَال ٓ اَرِ صَٰ وَمَا بِيَ أَنْهُمَا لَعِيى ٓ نَ ﴿ سوره الدخان آیت 38﴾ (اور ہم نے آسانوں اور زمین کو اور جو کچھ ان میں ہے اسکو کھیل کیلئے نہیں بنایا۔)

دو سرے سوال بھی یقیناً اٹھیں گے جیسے کیاا یک ہی شخص کی لاکھوں کا پیاں جنت میں جمع ہو سکیں گی؟

مذكوره بالا تناظر ميں مومنين كو تين ميں سے ايك موقف اختيار كرناہو گا..

پہلاموقف یہ ہے کہ وہ کا نئات میں قرآن کی مرکزیت سے چھٹے رہیں اور یہ موقف اختیار کریں کہ کا نئات میں ذہین مخلوق صرف زمین پر ہی ہے اور اس کے علاوہ اور کسی سیارے پر قطعی نہیں ہوسکتی، تاہم اس صورت میں ان کا جدید علوم کے عمومی ٹرینڈ سے بہت بڑا تصادم ہو جائے گا جس سے وہ ہر ممکنہ طریقے سے چھٹے رہنے کی کوشش کرتے ہیں، مزید برآں کسی سیارے پر ذہین حیات کی دریافت کی صورت میں انہیں شدید خفت کا سامنا کرنا پڑے گا. دوسر امکنہ موقف یہ ہوسکتا ہے کہ مومنین قرآن کی مرکزیت سے چیٹے رہنے کے ساتھ ساتھ یہ عقیدہ اختیار کریں کہ انہیں دوسر سے سیاروں پراس کی تبلیخ کرنی چاہیے، تاہم اس آپٹن کے بھی اپنے مسائل ہیں، سب سے پہلامسکہ تو یہی ہے کہ کسی دوسر سے سیارے کارہائٹی جس کی شکل وشاہت بھی ممکنہ طور پر انسان جیسی نہیں ہے اور اس تعریف میں وہ "انسان" ہی نہیں ہے وہ گزرے زمانوں میں کسی چوتھے سیارے پر آئے کسی انسانی نبی کی نبوت پر کیوں یقین کرے گا؟ (اس کی مت ماری گئ ہوتو الگ بات ہے ) اس کے علاوہ اگر ہم مادی رکاوٹوں کو مد نظر رکھیں جس میں کا کنات کا بے پناہ جم اور انسان کی محدود عمر شامل ہے اور اسلام کے اپنے مسائل بھی پیشِ نظر رکھیں جن کی وجہ سے وہ محض کرہ ارض پر ہی اپنے دین کو پھیلانے میں ناکام رہے ہیں تو بھی تا مکن ہے .

مو منین کا تیسر اموقف جس کے بارے میں وہ شاید سوچنا بھی پیندنہ کریں ہے ہو سکتا ہے کہ وہ ہے اعتراف کرلیں کہ وہ تمام تر آیات جو زمان و مکان، واقعات اور انسان سے متعلق ہیں کا ئناتی نہیں ہیں اور صرف زمین پرلا گو ہوتی ہیں اور ہے کہ ہر وہ سیارہ جس پر کوئی ذہین مخلوق موجو دہے کا اپناالگ قر آن ہے، بات کو ذرا گھما پھر اکر اگر نتیجہ نکالا جائے تو اس کا مطلب ہے ہوگا کہ انہیں معتزلہ کے تخلیق قر آن کے موقف سے مشابہ موقف اختیار کرنا پڑے گا، اس موقف سے بچنے کا ایک طریقہ ہے ہو سکتا ہے کہ یہ کہا جائے کہ زیادہ ترقر آن جس زمانے میں اتر اس کے زمان و مکان میں محد و دہے اور مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ اجتہاد کرتے ہوئے زمان و مکان میں محد و دقر آن کو الگ کریں اور اسے ترقی دیں اور آفاقی قر آن کو محد و دقر آن سے الگ کرتے ہوئے اس پر بھی اجتہاد کی چھری چلائیں اور اس میں جو پچھ عقل اور منطق کے مطابق ہو اسے یاد کریں.

آخر میں ایک سوال. کیا خدا کوئی ایساکا ئناتی قر آن "نازل" کر سکتاہے جو ہر زمان و مکان کے لیے کارآ مد ہو؟

عقل مندول كوسلام!

#### عباور يا ريكارور!

کیا خدانامی میہ ہستی ایک ہی کلام کے باربار تکر ارسے بور نہیں ہوتی ؟!

دولو گوں کے در میان کسی بھی قشم کا مکالمہ دونوں کی ثقافتی سطح اور اندازِ فکر کی نمائندگی کرے گا مگر جب ہم عبادت کی بات کرتے ہیں جسے مکنہ طور پر انسان اور خدانامی اس ہستی کے در میان مکالمے کی سی حیثیت حاصل ہونی چاہیے توبیہ بھی اس امرکی عکاس ہے کہ یہ انسان اپنے خدا کو کس طرح دیکھتاہے.

جب انسان روزانہ اپنے خدا کے حضور پیش ہو کرایک ہی طریقے سے وہی کلام بار بار دہر اتا ہے ہے سوچے بغیر کہ دوسری طرف
کی وہ ہستی ایک ہی بات کی بار بار تکر ارسے بور بھی ہوتی ہے یا نہیں تواس طرح وہ گویا یہ یقین دلار ہاہو تا ہے کہ اس کا خدا محض
ایک مشین کی مانند ہے جو روزانہ مخصوص کلام کی تکر ارسے ہی چارج ہو تا اور ردِ عمل ظاہر کرتا ہے کیونکہ ایک محبت کرنے
والے حقیقی خدا کی حیثیت سے اسے مکنہ طور پر سننا، بولنا، سمجھنا اور مکالمہ کرناچا ہے چنانچہ عبادت مکالمے کا ایک ایساذر بعہ ہونا
چاہیے جس میں فریقین ایک دوسرے کو سمجھ سکیں اور ان کے نقطہ ہائے نظر مزید قریب ہوں، اس صورت میں انسان کے خدا
نامی اس ہستی کے ساتھ تعلقات درست نہج پر جاتے قرار دیے جاسکتے ہیں.

عبادت اگر انسان کواس کے خدا کی سطح تک نہ لے جائے تووہ یقیناً خدا کواس کی سطح تک لے آئے گی،اور اگریہ ان میں قربت پیدانہ کرسکے تو پھریہ محض کلام کی باطل تکر ارہے جو انسان کوایک ٹیپ ریکارڈر میں بدل دے گی جوایک ہی بات باربار دہر ائے چلاجا تا ہے .. ذراسو چے اس کی خدا کی کیا حالت ہوتی ہوگی جب وہ یہ ریکارڈروزانہ کروڑ ہابار کروڑ ہالو گوں سے سنتا ہوگا.. کیا اسے دردِ شقیقہ نہیں ہوجا تا ہوگا؟

زندہ خداوہ ہے جس کے ماننے والوں کی عبادت میں زندگی اور تازگی حجملتی ہے، وہ خدامر دہ ہے جس کے ماننے والوں کی عبادت اسے اپنی ہی نظروں میں گراکرر کھ دے .

## مزاہیں کی میتھالوجی

اگر آج کے مذاہب کا آپس میں موازنہ کیا جائے تو معلوم پڑے گا کہ ان کی بہت ساری صفات باہم مشتر ک اور ایک جیسی ہیں، اور کچھ نہیں تواس سے انسان کے مزاج کا ایک معمولی ساتکوینی نقص ضرور ابھر کر سامنے آتا ہے جسے ارتقاءاور علوم کی طاقت ابھی تک ختم نہ کر سکی اور وہ ہے اطمینان اور یقین کی شدید خواہش.

تاریخ ایسے مذاہب سے بھری پڑی ہے جو مرکر ناپید ہوگئے کیونکہ ان کے ماننے والوں کاان پرسے اعتقاد اٹھ گیا، جب مذہب مرکز ختم ہو تاہے اور اسے کوئی ماننے والا نہیں رہتا تب ہے جدید مفہوم میں "میتھالو جی" بن جاتا ہے جیسے مشہور و معروف یونانی میتھالو جی جو اب صرف قصے کہانیوں اور قدیم خرافات کا مجموعہ بن کررہ گئی ہے جنہیں بچوں کوسلانے کی غرض سے نیند سے پہلے سنایا جاتا ہے .

·

ایسے ہی مذاہب میں جواب محض افسانوں کی سی حیثیت رکھتے ہیں قدیم مصری مذہب ہے جو فوت ہو کر ختم ہو چکا ہے ،اسی قدیم
مصری مذہب سے ملتا جلتا ایک قرطا جی مذہب بھی ہے جو تمام ہو چکا ہے ،روم کا قدیم مذہب بھی قصہ و پارینہ بن چکا ہے جبکہ
قدیم طاوی مذہب تیزی سے ناپیدگی کی طرف گامژن ہے تاہم جو بات زیادہ ترعام لوگ نہیں جانتے وہ یہ ہے کہ آج بھی لوگوں
کے در میان رائج بیشتر خرافات جنہیں وہ خداکی طرف سے بھیجی گئی مطلق حقیقت سمجھتے ہیں دراصل ناپید ہونے والے انہی
پرانے مذاہب کی باقیات ہیں جن پر زمانے کے حساب سے کچھ ٹوٹے لگا انہیں خوشنما بنادیا گیا ہے .

کوئی پوچھ سکتاہے کہ آخر میں پرانے مذاہب ناپید ہو کر خرافات میں کیسے تبدیل ہو گئے؟ کیااس لیے کہ یہ غیر حقیقی مذاہب سے اور اب خدانے حقیقی مذاہب نازل کر دیے ہیں؟ جو اب یقیناً نفی میں ہے، یہ مذاہب اس لیے ناپید ہو گئے کیو نکہ ان سے زیادہ طاقتور لوگوں کے مذہب نے ان پر قبضہ کر کے ان پر اپنی نئی فکر تھوپ دی مثال کے طور پر فرعونی مصر پر باز نطینی سلطنت نے قبضہ کر کے اپنا آر تھوڈ کس عیسائی مذہب تھوپ دیایا پھر اس لیے کہ پر انامذہب تقلباتِ زمانہ کے ساتھ ہم آ ہنگ نہ ہوسکا جس کی وجہ سے اس کے ماننے والے اپنے آپ کو اپٹر میٹ کرنے پر مجبور ہوگئے اور پھر وقت کے ساتھ وہ مذہب ناپید ہو گیایا پھر اس لیے کہ نیامذہب پر انے سے زیادہ طاقتور تھا، اس کی قریبی مثال ہسپانویوں کی ہے جب وہ اسلحے اور گھوڑوں سمیت جنوبی امریکہ کینچے تو وہاں کے اصل شہریوں پر واضح ہو گیا کہ ہسپانویوں کا نیاخد اان کے پر انے خداوؤں سے زیادہ طاقتور ہے چنانچہ انہوں نے اپنایر انادین چھوڑ کر عیسائیت کو اپنالیا.

انسانی دماغ کے پاس یقین کرنے، اعتقاد رکھنے اور ایمان کی بڑی صلاحیت ہے چاہ یہ عقیدے ہمارے آج کے زمانے کے حساب سے کتنے ہی بوسیدہ کیوں نہ ہوں کیونکہ وہ حقیقت میں کسی ایسی چیز کی تلاش میں ہوتا ہے جو اسے بعد از مرگ بھی زندگی دے سکے اور اس مر ادکے لیے چاہے اسے اپنے آپ کو کسی فریب سے ہی کیوں نہ قائل کر ناپڑے کہی وجہ ہے کہ دنیا میں آج بھی ایسے ہزاروں عقیدے موجود ہیں جو ایک دو سرے سے نہ صرف متصادم ہیں بلکہ ایک دو سرے کا اعتراف تک نہیں کرتے ۔۔۔ غور طلب بات یہ ہے ماضی کے ہزاروں نہ اہب کا زندگی کے آغاز کے حوالے سے اپنے الگ نظریات تھے اور ہر فریق کو اپنے نظریے کی در سکی کا ایمان کی حد تک یقین تھا چنانچہ ہیں کہ آج کی بلی مرکز ہاتھی کی صورت میں پیدا ہو سکتی ہے قدیم ہاشندوں کا عقیدہ تھا یہ مروحوں کی Reincarnation کا نتیجہ ہیں کہ آج کی بلی مرکز ہاتھی کی صورت میں پیدا ہو سکتی ہے حکم کا خیال ہے کہ آدم اور حواء ہی اصل ہیں جبکہ اصل میں ان میں سے کسی بھی تاویل کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے ، چھے عرصہ قبل میں اپنے ایک ذرا آزاد خیال دوست سے گفتگو کر رہاتھا، اس نے بتایا کہ اصل میں نظریہ ارتقاء قرآن سے متصادم کی بیاں میں اسے نیا کہ اصل میں ان طریہ ارتقاء قرآن سے متصادم کی جھے عرصہ قبل میں اپنے ایک ذرا آزاد خیال دوست سے گفتگو کر رہاتھا، اس نے بتایا کہ اصل میں نظریہ ارتقاء قرآن سے متصادم کی جھے عرصہ قبل میں اپنے ایک ذرا آزاد خیال دوست سے گفتگو کر رہاتھا، اس نے بتایا کہ اصل میں نظریہ ارتقاء قرآن سے متصادم

\_\_\_\_\_

نہیں ہے!!! یہ یقیناً ایک مذہب کی ناپیدگی کی علامت ہے جیسا کہ اوپر بیان کیا گیاہے یعنی زمانے سے ہم آ ہنگی کی کوشش میں مذہب میں تبدیلی کرنا.

جب انسان کی عقل میہ سمجھنے گئے کہ صرف اس کے پاس ہی مطلق حقیقت ہے تو یقیناً اسے باقی لوگ غلطی پر نظر آئیں گے یہی وجہ ہے کہ سنی اور شیعہ کی بحث کبھی ختم نہیں ہوتی کیونکہ ہر کوئی اپنے آپ کوحت پر سمجھتا ہے جبکہ عیسائی ان دونوں پر ہنس رہا ہوتا ہے یہ سمجھتے ہوئے کہ وہ دونوں غلطی پر اور وہ حق پر ہے جبکہ بہائی ان تینوں کو دیکھ کر ان کی بے وقوفی پر دل ہی دل میں ہنستا ہوگا اور پیتہ نہیں ہندو کیا سوچتا ہوگا۔؟!

مذاہب اندھیری جگہوں پر ہی پنیتے ہیں جہاں جہالت ناچر ہی ہوتا ہم انٹر نیٹ اور جدید میڈیا کی آمدسے ان کا پھیلاؤ کس حد تک رک گیاہے اور جلد ہی مذہب کے پیڑ کا آخری پیتہ بھی گر جائے گا جس نے مذہبی فکر کی شر مگاہ کو چھپار کھاہے، کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ حالیہ مذاہب کی زیادہ سے زیادہ بقیہ عمر دوسوسال سے زیادہ نہیں تب آج کے بڑے مذاہب کا انجام بھی اپنے سابقہ مذاہب سے مختلف نہیں ہوگا کہ تاریخ کسی افسانے پر رحم نہیں کرتی...

## <u>انصاف کا فسانہ</u>

جب ابتدائی انسان نے پچھ شعور پکڑا توا ہے تجربے سے اسے یہ معلوم ہوا کہ طاقتور ہی ہمیشہ زیادہ ترچیزوں پر قابض ہو جاتا ہے اور اس طرح کمزوروں پر ظلم کامر تکب ہوتا ہے ،اسی صور تحال کاسامنا جاگیر داروں اور تاجروں کی صورت میں بھی رہا جنہوں نے اقلیت ہونے کے باوجو د صرف طاقت کے بل بر اقلیت پر مظالم ڈھائے اور ان کا استحصال کیا، اس صور تحال کے حتمی نتیج کے طور پر انسان نے "انصاف" کا مفہوم ایجاد کیا جو ہر انسانی معاشر ہے کہ تمام افراد میں مساوات کا مظہر تھا، مگریہ خوبصورت نظریاتی مفہوم نظریاتی ہمفہوم نظریاتی ہمفہوم ایجاد کیا تو پچھ خداؤں گو انصاف کی صفت بھی مرحمت فرمادی تا کہ وہ اسے طبعی ہے کہ جب انسان نے آسانی خداؤں کا نظام ایجاد کیا تو پچھ خداؤں کو انصاف کی صفت بھی مرحمت فرمادی تا کہ وہ اسے طبعی آفتوں ، برے انسانوں کے شر اور برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں انہوں کی نصرت کر تا اور انہیں بچا تا ہے ، مگر انصاف کا مفہوم پھر بھی افسانوں اور قصے کہانیوں تک ہی سمٹا

پھر اتفاق سے وہ مشہورِ زمانہ تینوں توحیدی مذاہب کہیں سے نمو دار ہوئے اور دعوی کیا کہ خداہی انصاف ہے اور اس کے انصاف جیسا کوئی انصاف نہیں ہے، مگر ان مذاہب نے جب بیہ فرمایا کہ خدانے انسان کواپنی صورت میں بنایا ہے اور اس میں اپنی روح پھوئی ہے تب وہ اپنی بات میں ہی تضاد کا شکار ہوگئے، کیونکہ اگر انسان خداکی صورت میں ہی بنایا گیا ہے جو عین انصاف ہے اور اس کی روح خداکی روح کا ہی حصہ ہے تو پھر دنیا میں ظلم اور برائی کے انبار کہاں سے لگ گئے؟ کئی فلسفیوں نے اس تضاد کو حل کرنے کی بھر پور کو ششیں کی مگر ناکام رہے، چنانچہ صور تحال سے تنگ آکر بیل Bayle نے کہا کہ: 1- یا تو خداد نیا سے ظلم اور برائی کا خاتمہ جاہتا ہے مگر کر نہیں سکتا

2- یا پھروہ ایسا کر سکتاہے مگر کرنانہیں چاہتا

3- یاوہ ناچا ہتاہے اور ناہی کر سکتاہے

4- یا توچاہتاہے اور قادرہے

اگر پہلے مفروضے کو درست تسلیم کر لیاجائے تو خدا کمزور ثابت ہو گا اور خدا ہونے کے لاکن نہیں رہے گا،اگر دوسر کے مفروضے کو درست تسلیم کیاجائے تو خدا حاسد قرار پائے گا جو انسان کی زندگی پر حسد کر تاہے اور چاہتا ہے کہ اس پر اپنے ظلم جاری وساری رکھے اور اسے سکھ کاسانس نہ لینے دے ،اگر تیسر ہے مفروضے کو تسلیم کر لیاجائے تو خدا کمزور ہو گا اور خدا ہونے کے قابل نہیں رہے گا،اور اگر آخری لیعنی چو تھا مفروضہ درست ہے یا درست تسلیم کر لیاجائے یعنی خدا دنیاسے ظلم و برائی کا موجو دگی نا ممکن ہے .. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و برائی کا موجو د گانا ممکن ہے .. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و برائی موجو د ہے چانچہ یہ امریقینی ہے کہ بید ظلم خدا کی روح سے ہی آر ہاہے جو اس نے انسان میں پھو تکی جس وہ ظالم بن گیا، سوزن نہین ہے چانچہ یہ امریقینی ہے کہ بید ظلم خدا کی روح سے ہی آر ہا ہے جو اس نے انسان میں پھو تکی جس وہ ظالم بن گیا، سوزن نہین کا نامت کی خوبصورتی اور اس کے قوانین کا نظم وضبط خالق کی حکمت کے گواہ ہوں، مگر مخلوق جو خالق کی صورت میں بنائی گئی اس حکمت کی عکاسی نہیں کرتی، چنانچہ اگر ہم نسل انسانی کی تاریخ اور اس کے مظالم پر نظر ڈالیس تو ہمیں معلوم ہو گا کہ خالق کی حکمت اور خوبصورتی کی صفات ایسی صفات ہیں جن کا دفاع نہیں کیا جاسکت ...

اس ضمن میں اگر اسلامی خدا کی بات کی جائے تووہ کہتاہے:

وَمَا خَلَقَ ٓ ثُوالِ ٓ إِن ٓ سَ إِلَّالِيَعَ ٓ بُرُو ٓ نِ (سورہ الذاریات آیت 56) اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔ ایتنی انسان کو تخلیق کرنے کی پہلی اور آخری وجہ محض اس کی عبادت ہے اور جو اس کی عبادت نہیں کرے گاوہ گویا اپنے وجو دکی وجہ سے انحر اف کامر تکب ہو گا اور خدا اسے سخت ترین سزادے گا، اگر خدا انصاف پبند ہو تا تو انسان کو اپنی عبادت کے لیے پہلے سے ہی پروگر ام شدہ بنا تا اگر اسے تخلیق کرنے کا مقصد محض اپنی عبادت ہی کر وانا تھا، مگر ایسا نہیں کیا گیا بلکہ اس کے برعکس قرآن میں ایسی بہت ساری آیات ملتی ہیں جن سے معلوم ہو تا ہے کہ زیادہ تر لوگ جنہیں خدانے تخلیق کیا ہے اس کی عبادت نہیں کرتے:

1- أَفَمَن ۚ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ بِّن ۚ رَّتِهٖ وَيَت ٓ لُوهُ شَابِدٌ بِّن ٓ هُوَمِن ۚ قَبَ ٓ لِهٖ كَتُبُ مُوهُ اللَّهُ مُؤَةً اللَّهُ مُوهُ اللَّهُ مُوهُ اللَّهُ مُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمُوهُ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّذِي اللللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْمُ الللِهُ الللللْمُؤْمُ اللللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّالِمُ اللْمُؤْمُ اللَّالِمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللِمُؤْمُ

بھلاجولوگ اپنے پرورد گار کی طرف سے دلیل روش رکھتے ہوں اور انکے ساتھ ایک آسانی گواہ بھی اسکی جانب سے ہواور اس سے پہلے موسٰی کی کتاب ہوجو پیشوااور رحمت ہے تو کیاوہ قر آن پر ایمان نہیں لائیں گے ؟ یہی لوگ تواس پر ایمان لاتے ہیں اور جو کوئی اور فرقوں میں سے اس سے منکر ہو تواس کاٹھ کانہ آگ ہے تو تم اس قر آن سے شک میں نہ ہونا۔ یہ تمہارے پرورد گار کی طرف سے حق ہے لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے۔

2-وَاتَّنَعَ حُثُ مِلَّةِ اٰبَآءِی ٞ سَابِ ۡرابِی ٓمَ وَاسِ ۤ حٰقَ وَلَعَ ۚ قُوۡ بَ ۖ مَاکَانَ لَنَا سَانَ ۚ نُشُ ۤ رِکَ بِاللّٰهِ مِن ۤ شَی ٓءٍ ۚ ذٰلِکَ مِن ٓ فَض ۤ لِ اللّٰهِ عَلَی ٓ نَاوَ عَلَی النَّاسِ وَلَٰکِنَّ اُک ۤ ثَرَّ النَّاسِ لَا یَش ٓ کُرُو ٓ نَ (سورہ یوسف آیت 38) اور میں اپنے باپ داداابر اہیم اور اسحٰق اور یعقوب کے مذہب پر چلتا ہوں۔ ہمیں شایاں نہیں ہے کہ کسی چیز کو اللہ کے ساتھ شریک بنائیں یہ اللہ کا فضل ہے ہم پر بھی اور لوگوں پر بھی۔ لیکن اکثر لوگ شکر نہیں کرتے۔

> 3-وَمَا مَعْ اَكَ ثَرُّ النَّاسِ وَلَو ٓ حَرَص ٓ تَ بِمُوَ ٓ مِنْ ٓ نَ (سورہ یوسف آیت 103) اور بہت سے آدمی گوتم کتنی ہی خواہش کروایمان لانے والے نہیں ہیں۔

4-ال ﷺ ٹَرْ ۚ ثِل ٓ کَ اٰیْتُ ال ۡ کَتٰبِ ۚ وَالَّذِی ٓ ۖ ﴾ اُن ٓ زِلَ اِلَی ٓ کَ مِن ٓ رَّ کَبُ ال ٓ حَقُّ وَکُلِنَّ اَک ٓ ثَرََ النَّاسِ لَا یُکِیۡ مِنُو ٓ نَ (سورہ الرعد آیت 1)

ا آمرا۔اے نبی یہ کتاب الٰہی کی آیتیں ہیں۔اور جو پچھ تمہارے پر ورد گار کی طرف سے تم پر نازل ہواہے حق ہے لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے۔ -5-وَلَقَد ۡ صَرَّ فَ نَهُ بِي ٓ نَهُم ٓ لِيَدَّ كَرُوهِ ا هُ ۚ فَأَلِيسَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهَ لَفُوهَ رَا (سوره الفرقان آيت 50)

> 6- وَلَقَد ٓ ضَلَّ قَب ٓ لَهُم ٓ اَك ٓ ثِرُّ ال ٓ اَوَّلِى ٓ نَ (سورہ الصافات آیت 71) اور ان سے پیشتر بہت سے پہلے لوگ بھی گمر اہ ہو گئے تھے۔

7- إِنَّ السَّاعَة لَاتِيةٍ لَّارَى ٓ بِ فِي ٓ ہَاوَكُلِنَّ اَک ٓ ثِرَّ النَّاسِ لَا يُوَےۤ مِنُو ٓ نَ (سورہ غافر آيت 59) قيامت تو آنے والی ہے اسکے آنے میں کچھ شک نہیں۔ لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں رکھتے۔

مزید یہ کہ خدانے لوگوں کو تخلیق کرنے سے پہلے ہی یہ فیصلہ کرلیا تھا کہ وہ جہنم کوان سے اور جنوں سے بھی بھر دے گا:

1- قَالَ الْحَدِّنِ مِن مِن مِن مِن مِن مِن مَن مُن مُن مُن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُ اَحَ مَعِي نَن (سوره الاعراف آيت 18)

اللہ نے فرمایا نکل جایہاں سے پاجی۔ مر دود جولوگ ان میں سے تیری پیروی کریں گے میں ان کواور تجھ کو جہنم میں ڈال کرتم سب سے جہنم کو بھر دوں گا۔

2-وَلَو ٓ شَآءَرَ ثَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسَ اُمَّة وَّاحِدَةً وَّلَا يَرْ الُو ٓ نَ مُحُ ٓ تَلِفِی ٓ نَ ﴿118 ﴾ ٰ إِلَّا مَن ٓ رَّ حِمَ رَ بَّکَ ۖ وَلِدْ لِکَ خَلَقَهُم ٓ ۖ وَ وَلَو َ شَکَّتَ ۚ کَلِمَ مُونَ النَّاسِ اَن َ مَعِی ٓ نَ ﴿119 ﴾ (سورہ ہود) اور اللہ حَلَم مِن اللہ حِنَّةِ وَالنَّاسِ اَن َ مَعِی ٓ نَ ﴿119 ﴾ (سورہ ہود) اور اللہ عَلَم الله عَلَم عَلَم عَن كُر ديتا اور وہ بر ابر اختلاف كرتے رہيں گے۔ – مَّر جن پر تمهار الله پرورد گار و حم فرمائے اور اس لئے اس نے اعکو پيدا كياہے اور تمہار ہے پرورد گار کا قول پورا ہو گيا كہ ميں دوزخ كو جنوں اور انسانوں سب سے بھر دوں گا۔

3-وَلَو ٓ ثِنَى ٓ نَالُا تَى ٓ نَاكُلُّ نَف ٓ سٍ بُلِهِ بَهَاوَكُلِن ٓ حَقَّ ال ٓ قَو ٓ لُ مِنَى ٓ لَام ٓ لَ ۔ ´ کَنَّ جَبَنَّمَ مِنَ ال ٓ جِنَّةِ وَالنَّاسِ اَنَ ٓ مَعِی ٓ نَ (سورہ السجدہ آیت 13) اور اگر ہم چاہتے توہر شخص کو ہدایت دے دیتے۔لیکن میری طرف سے یہ بات قرار پا چکی ہے کہ میں دوزخ کو جنوں اور انسانوں سب سے بھر دوں گا۔ .

4-لَام آلَ- ' كَنَّ جَبَّنَمَ مِن ٓ كَ وَقَمِنَ تَبِعَكَ مِن ٓ بُهِم ٓ أَنَىٓ مَعِی ٓ نَ (سورہ ص آیت 85) کہ میں تجھ سے اور جوان میں سے تیری پیروی کریں گے سب سے جہنم کو بھر دول گا۔

یبال خدا اکہتا ہے کہ اگر وہ چاہتا تو تمام لوگوں کو ایک ہی ملت پر پیدا کرتا مگر اس نے انہیں مختلف پیدا کیا تاکہ "میں دوزخ کو جنول اور انسانوں سب سے بھر دول گا" کا جواز پیدا کیا جاسے.. معلوم ہو تا ہے کہ تخلیق کی بنیادی وجہ بیہ ہے کہ "وہ برابر اختلاف کرتے رہیں" جیسا کہ سورہ بود کی آیات 18 اور 11 میں کہا گیا ہے چانچہ وجہ تخلیق بہی ہے حالا نکہ پہلے یہ کہا گیا تھا کہ اس نے جن وانس کو صرف اپنی عبادت کے لیے بنایا ہے اور اب کہتا کہ انہیں اس لیے بنایا ہے تاکہ وہ آپس میں اختلاف کر عمیں، چاہے بہم وجہ تخلیق کے اس تضاد سے صرف نظر کر بھی لیس، کیا انصاف پیند خدا کو یہ زیب دیتا ہے جو سارے انسانوں کو ایک امت و ملت پر پیدا کر کے ان کے در میان اختلاف کے امکانات ختم کر سکتا تھا، انہیں ایک دو سرے سے مختلف اور کئی مذاہب پر محض اس لیے پیدا کرے تاکہ انہیں جہنم میں بھر نے کا اپنا کیا ہوا وعدہ و فاکر سکے ؟ اور اگر خدا انصاف پند ہو تا تو کیا وہ اپنی غرافر کی نافر مانی کرنے والے ابلیس کو قیامت تک اپنے بندوں کو بہکانے کے لیے طلا چھوڑ دیتا ؟ کیا پیر انصاف ہے کہ جنہیں محض اپنی عبادت کے لیے بنایا انہیں بہکانے کے لیے المبیس کو زندہ چھوڑ دیا جائے؟ اور کیا یہ انصاف ہے کہ لوگوں کا کیا جن سے اگر پوچھاجا تا تو وہ پیدا ہو ناہی پیند نہ کرتے کے لیے المبیس بھون ڈالا جائے؟ ان لوگوں کا کیا جن سے اگر پوچھاجا تا تو وہ پیدا ہو ناہی پیند نہ کرتے کے میا انہیں بیدا نہیں بیدا کرنے سے تک اس کی وقت سے اس کی وجہ یعنی اپنی عبادت کے لیے بندا انہیں پیدا کرنے سے تہلے انہیں بیدا نہیں کردیا.

اور کیا یہ انصاف ہے کہ خدالو گوں کو بہکائے اور جب وہ بہک جائیں انہیں سز ادے جبیبا کہ سورہ انعام کی آیت 125 میں کہا کہ:

فَهُن ۚ يُّرِدِ اللهُ ٱن ۚ يَدَّ ۚ دِيَهٰ يَشَ ۡ رَحۡ صَد ۡ رَهٰ لِل ٓ اِس ٓ لَامٖ ۚ وَمَن ۚ يُرُد ٓ اَن ٓ يُضِلَّهُ ۚ يَ ٓ حَرَ صَد ٓ رَهُ ضَيّقًا حَرَجًا كَانَّمُ اِبَصَّعَدُ فِي السَّمَآءِ ۚ كَذُلِكَ تَكَ ۡ عَرُ اللهُ الرِّح ٓ سَ عَلَى الَّذِي ٓ نَ لَا يُوۡ ٓ مِنُو ٓ نَ

توجس شخص کواللہ چاہتا ہے کہ ہدایت بخشے اس کاسینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے کہ گمر اہ کرے اس کاسینہ تنگ اور گھٹا ہوا کر دیتا ہے۔ گویاوہ آسمان پرچڑھ رہاہے۔اس طرح اللہ ان لو گوں پرجوا بمان نہیں لاتے عذاب بھیجتا ہے۔

معلوم ہو تاہے کہ خدامجر موں کی طرح مکر بھی کر تاہے (وَاللّٰہُ ثَی ٓ رُال ٓ کَکِرِی ٓ نَ –اللّٰہ سب سے بہتر مکر کرنے والاہے – سورہ انفال آیت 30) بلکہ اس کا مکر مجر موں کے مکر سے کہیں بڑھ کرہے،وہ اپنی آیات پریقین نہ کرنے والوں کو گھیر کر غلطیاں کروا تا ہے پھر انہیں ان غلطیوں کی سزادیتا ہے (وَالَّذِی آنَ کَدَّ بُو آبِلِیْنِاسَنَس ٓ تَد ٓ رِجُهُم ٓ مِّن ٓ کَ اَنُو معلوم ہی نہیں ہوگا۔ سورہ لَیع ٓ لَہُو آن کے کہ انکو معلوم ہی نہیں ہوگا۔ سورہ الاعراف آیت 182). استدراج یعنی Baiting کوئی پیندیدہ فعل نہیں ہے اور اسے ہر انسانی معاشر ہے میں براسمجھا جاتا ہے کیونکہ یہ انسان کوایسے جرائم کرنے کی شہر دیتا ہے جو کہ اگر کوئی اسے شہر نہ دلا تا تووہ کبھی نہ کرتا ، کیاانسانی قوانین خدا کے قوانین سے زیادہ باانصاف ہیں؟

اور کیاانصاف پیند خدا کو یہ زیب دیتا ہے کہ وہ ظالم کے ظلم کی سزا ہے گناہوں کو دے؟ لیکن قوم لوط،عاد اور شمو دبلکہ کئی دیگر قوموں کے ساتھ اس نے بہی کیا جب پورے کے پورے گاؤں اور شہر جمع مکینوں کے محض اس لیے نیست و نابود کر دیے کیو نکہ ان میں سے کسی اقلیت نے فخش کام کیے تھے یاصالح کی او نٹنی کے پیر کاٹ دیے تھے؟ ان معاشر وں میں بچوں کا کیا قصور تھا؟ کیاا نہوں نے یہ منکر کیا تھا یا او نٹنی کے پیر کا نٹنے میں مد د دی تھی؟ اور چاہے انہوں نے حصہ لیا بھی ہو کیا د نیا کے تمام قوانین یہ نہیں کہتے کہ بالغ ہونے تک بچے اپنے قول و فعل کے ذمہ دار نہیں ہیں؟

اب ہم جانتے ہیں کہ طبعی آفتیں جیسے زلز لے طوفان وغیرہ خداکے انقام کاذریعہ نہیں ہوسکتے کیونکہ ہمیں معلوم ہے کہ یہ کیوں اور کیسے ہوتے ہیں، یہ ایسے صحر ائی یا پہاڑی علاقوں میں بھی آسکتے ہیں جہاں ایساکوئی بھی نہیں رہتا جنہیں خداسزا دینا چاہتا ہو!! کیااس سے خداکی ایمان داری اور انصاف مشکوک نہیں ہوجا تاجو کہتا ہے کہ اس نے ان طبعی آفتوں کے ذریعے شہروں کے شہر تباہ کر دیے ؟نومبر 1755 میں سپین کے شہر برسیونا میں آنے والے زلز لے کے بعد یہ نقطہ یورپی فلسفیوں کے ہاں بھی زیر بحث رہا، زلز لے کے بعد میہ نقطہ یورپی فلسفیوں کے ہاں بھی زیر بحث رہا، زلز لے کے بعد ایک سونامی آیااور ہزاروں انسان، جانور، گھر سب تباہ وہر باد ہو گئے، اس وقت عیسائی پادریوں کا فرمان تھا کہ زلز لہ خدا کی طرف سے اس شہر کے مکینوں پر عذاب تھا کیونکہ انہوں نے تفتیشی عدالتیں قائم کر کے عیسائیت کی ساکھ کو نقصان پہنچایا، مگروہ یہ بتانے سے قاصر رہے کہ زلز لے کی وجہ سے کئی گر جے تو تباہ ہو گئے مگر شہر میں قائم ایک فحاشی کا ڈہ کیونکر محفوظ رہا؟!

جر من فلاسفر لیبنز <u>Gottfried Leibniz</u> نے شرکو تین قسموں میں تقسیم کیا جن میں ایک طبعی شر Natural evil ہے جو ان تکالیف پر مشتمل ہے جو انسانوں کو اپنی زندگی میں در پیش ہوتے ہیں، دوسری قسم اخلاقی شر اصلا سے جو ان جرائم پر مشتمل ہے جو انسانوں کو اپنی زندگی میں در پیش ہوتا ہے، اور تیسری قسم غیبی یا مابعد الطبیعاتی پر مشتمل ہے جو انسان سے سرزر دہوتے ہیں جن کی سزاطبعی شر ہوتا ہے، اور تیسری قسم غیبی یا مابعد الطبیعاتی شر مشتمل ہے جو کہ مادہ کی فرسودگی ہے اور مادے کی اسی فرسودگی کی وجہ سے زلز لے اور دیگر طبعی آ فتیں آتی ہیں چن نے جا کہ اخلاقی شروہ جرائم ہیں جن کا ہم

ار تکاب کرتے ہیں تو کیا یہ انصاف ہے کہ خداان جرائم کی پاداش میں انسان کو دنیا میں طبعی آفتوں کی صورت میں سزادے پھر آخرت میں انہی جرائم کے لیے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جہنم بر د کر دے اور جب بھی ان کی چیڑی جل کرخاکسر ہوجائے اسے نئی چیڑی سے بدل دے ؟

اصولی طور پر سزاجرم کی مناسبت سے دی جانی چاہیے یا جیسا کہ اگریزی میں کہتے ہیں کہ Punishment must befit the ملک مناسبت سے دی جانی چاہیے یا جیسا کہ اگریزی میں کہتے ہیں کہ خص 65 سال جیتا ہے جس میں کہ پندرہ سال خدا کی نافر مانی کرنے پر ہمیشہ ہمیشہ کی سز اانصاف کے عین مطابق ہے ؟ کیا یہ سزاجرم سے راست متناسب ہے ؟ پجاس سال کی مز اکیوں نہیں دیتا ؟

بعض جرائم جن کی سز اانسان کوازل تک ملتی رہے گی متعین ہی نہیں ہیں مثلاً قر آن میں ملتاہے کہ:

اِنْمَا جَرِّوُ الَّذِى ۚ نَ يُحَارِبُو ۚ نَ اللَّهُ وَرَسُو ۚ لَهُ وَيُسَ ۚ عَو ۡ نَ فِي الۡ َ اَرۡضِ فَسَاوَالَن ۚ يُنْقَنَّكُو ۚ سَاوَ ۚ لَيُعَلَّدُ ۚ سَاوَ ۚ لَيُعَلَّدُ ۚ سَاوَ ۚ لَٰكُمْ ۚ مِنْ اللَّهُ وَرَسُو ۚ وَارَى ۚ جُلُّهُم ۚ مِنْ فَلِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَكُنْ فَوْ الْمِنَ اللَّهُ وَلَا لَهُ مَ لَيْكُم ۚ لَيْكُم ۚ فَى الدُّن ۚ يَاوَلَٰكُم ۚ فَى اللَّهُ الْجُرَةِ عَدَابٌ عَظِى ۚ مُ (سوره المائده آیت 33)

جولوگ اللہ اور اسکے رسول سے لڑائی کریں اور ملک میں فساد کرنے کو دوڑتے پھریں ان کی یہی سزاہے کہ بری طرح قتل کر دیئے جائیں یاسولی چڑھادیئے جائیں یاان کے ایک ایک طرف کے ہاتھ اور ایک ایک طرف کے پاؤں کاٹ دیئے جائیں یاملک سے غائب کر دیئے جائیں۔ یہ تو دنیامیں انکی رسوائی ہے اور آخرت میں ان کے لئے بڑا بھاری عذاب تیارہے۔

یہاں جرم کاکوئی تعین نہیں ہے،انسان اللہ سے کیسے لڑسکتا ہے؟ اور یہ فساد کون ساہے؟ چاہے فقہاء فساد کی نوعیت کا تعین بھی کرلیں تب بھی سزاجرم کی نوعیت کے حساب سے متعین نہیں ہے، بعض کوبری طرح قتل کیا جاسکتا ہے، یاسولی پر چڑھایا جاسکتا ہے یاہاتھ پاؤں کاٹے جاسکتے ہیں اب ملک بدر ہونے والے کو قتل کیے جانے والے یاہاتھ پاؤں کاٹے جانے والے یاہاتھ پاؤں کاٹے جانے والے سے کم سزاملی اگرچہ جرم ایک ہی ہے یعنی خداسے لڑائی یاز مین پر فساد. اسی پر بس نہیں .. یہ سب تو محض دنیا میں ہے آخرت میں مزید ایک بہت بڑا بھاری عذاب ان کا منتظر ہے .. کیاا یک ہی جرم پر دود فعہ سزادینا انصاف کے عین مطابق میں ہے؟

سزاکے حوالے سے اگر احادیث سے رجوع کیا جائے تووہ کچھ ملتاہے کہ جسے پڑھ کر سرکے بال بھری جوانی میں ہی سفید ہو جائیں: عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہماکا کہناہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک جگہ سے گذرے (جہاں قبریں تیمیں) تو (دو قبر والوں کے بارے میں) فرمایا (اِنَّهُمَا لَیُعدَّ بَانِ وَما یُعدَّ بَانِ مِن بِّمِیرٍ آثَا اَعَدُ ہُمَافَکَانَ یَسْعَی بِالنَّمِیمَةِ وَ آثَا اَعَدُ ہُمَافَکَانَ لَیسَتَرُ مَن بُولِدِ) (اِن دونوں کو قبر میں عذاب ہور ہاہے اور کسی بڑے گناہ کی وجہ سے نہیں ہور ہاتوان میں ایک تو چغلی کیا کرتا تھاور دوسر اخود کو اپنے پیشاب (کی چیھنٹوں) سے بچایا نہیں کرتا تھا)

(صحیح البُحاری/ حدیث ۱۲۹۵/ کتاب الجنائز/باب ۸۰، صحیح مسلم/ حدیث ۲۹۲/ کتاب الطهاره/باب ۳۴

کیاخود کو پیشاب کی چھنٹوں سے نہ بچانے جیسے معمولی جرم کے لیے۔اگریہ واقعی جرم ہے۔ قبر میں ہمیشہ کے لیے ایسی در دناک سزادینا کہ اگلے کی چینیں تک قبر سے باہر آر ہی ہوں،انصاف ہے؟ کیاالیں احادیث سے خداکے انصاف پر بھروسہ کیا جاسکتا ہے جس نے فضول قشم کی باتوں کے لیے در دناک ترین سزائیں متعین کرر تھی ہیں؟

اوراگراحادیث میں بچوں کے انجام کے بارے دیکھاجائے تو تعجب خیز مواد ملتاہے مثلاً: حضرت ابن مسعود راوی ہیں کہ رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب عقبہ ابن معیط کو مار ڈالنے کا ارادہ کیا تو (اس نے) کہا کہ (میر ہے بچوں کو کون پالے گا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا" آگ"۔ (ابو داؤد)، سیوطی کی الحاوی لفقاوی میں ہے کہ: رسولِ کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: روزِ قیامت بغیر سر کے بچوں کو لا یا جائے گا تو اللہ تعالی کہیں گے: تم کون ہو، تووہ کہیں گے: ہم مظلوم ہیں، اللہ تعالی کہیں گے: تم پر کس نے ظلم کیا ہے، وہ کہیں گے: ہمارے آ باء مر دول سے ہمستر ہوتے تھے اور ان میں اپنی منی خارج کرتے تھے، اللہ تعالی کہیں گے: انہیں آگ میں لے جاؤ اور ان کے ماتھے پر لکھ دو اللہ کی رحمت سے مایوس.

جو خدا کسی بچے کو محض اس لیے جہنم بر د کر دیتا ہو کہ اس کے باپ نے بدر میں نبی سے جنگ کی تھی، اور جو خدا بچوں کے سر کاٹ کر انہیں اپنی رحمت سے مایوس کر کے محض اس لیے جہنم رسید کر دیتا ہو کیونکہ ان کے آباء نے مر دوں سے لواطت کی اور اپنی منی ان میں خارج کی، ایساخد اانصاف کے مفہوم کے عین مطابق منصف کہلائے گا؟

اس میں شک نہیں کہ اسلامی خدا جسے ایک مرد کی صورت میں پیش کیا گیاہے جس کے دوہاتھ پیر ہیں اور جو اپنے عرش پر بھی بیٹھتا ہے جسے آٹھ فرشتوں نے اٹھار کھاہے کا انصاف سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے، اور اگر کوئی مسلمان بید دعوی کرتا ہے کہ اس کا خداعاد ل ومنصف ہے تو پھر بیدیقیناً ایک ایساخد ائی انصاف ہو گا جسے ہم نہیں جانتے.

انہی وجوہات کی بناء پر بعض فلسفیوں نے جیسے ہیگل نے خدا کی موت کا اعلان کر دیا جبکہ کچھ دوسر وں فلسفیوں نے جیسے جیسے روسو نے کہا کہ: "نسلِ جیسے روسو نے کہا کہ خدار حیم ہے مگر ہمیں اس کی اور اس کی رحمت کی ضرورت نہیں ہے، فریڈر یک اینگلز نے کہا کہ: "نسلِ انسانی تب تک آزاد نہیں ہوسکتی جب تک وہ خدا کو دیے ہوئے اپنے اختیارات واپس نہیں لے لیتی" چنانچہ خدا کی انصاف ہمیشہ افسانہ ہی رہے گا کیونکہ خداانسان ہے اور انسان اب تک اپنی زندگی میں انصاف قائم نہیں کر سکا ہے.

# حریث کی مصراقیت

اہل سنت کے اسلام میں صحیح بخاری قر آن کے بعد سب سے زیادہ درست ترین کتاب مانی جاتی ہے اور حدیث کی پہلی با قاعدہ تصنیف ہے ، بخاری 194 ہجری کو پیدا ہوئے تھے جبکہ احادیث کی تدوین انہوں نے 16 سال کی عمر میں شروع کی تھی لینی کوئی ور 210 ہجری کو ، اور 256 ہجری کو اس دارِ فانی سے کوچ کر گئے تاہم کوچ کرنے سے پہلے انہوں نے کوئی چھ لا کھ احادیث جمع کیں جن میں سے مکر رسمیت محض 7397 احادیث کو صحیح کار تبہ بخشا!!! تنی چھان پھٹک کے باوجو دپھر بھی اس سنتِ صحیحہ میں عجیب وغریب احادیث ملتی ہیں جیب "محمد مثل اللہ عُلم کی تھوک کو منہ پر مل لینا" (1) چاند کا شق ہو جانا (2) اونٹھ کا بیشا پ پینا (3) عورت کو اپنا بڑوں کو دودھ پلانا (4) جس کی وجہ سے فقہاء آج تک ایک دو سرے سے دست و گریباں ہیں ۔.. کوئی کہتا ہے کہ عورت کو اپنا دودھ گلاس میں ڈال کر دینا چاہیے ، کوئی کہتا ہے کہ مر دکو اس کے پتان سے منہ لگانا چاہیے تو کوئی اسے محض حضرت سالم کے لیے مخصوص معاملہ قرار دیتا ہے .. مزید بر آل اس "صحیح" میں ایک ہی تھم کے لیے کئی متضاد احادیث موجود ہیں جو اب تک جنگ وجدل کا باعث بنی ہوئی ہیں .

سوال پیہ ہے کہ کیا دوسوسال بعد محمہ منگی نیائی کے بارے یاان سے منسوب باتیں درست ہوسکتی ہیں؟؟ خاص طور سے جبکہ انہیں نقل کرنے والے لوگ جنہیں راوی کہا جاتا ہے عام انسان ہی تھے چنانچہ بھولنا، مختلف باتوں کا گڈیڈ ہونا، کسی بات کا اضافہ ہو جانا، اپنی مرضی کی بات کہنا یا سیاسی مفاد کی خاطر کوئی بات شامل کرنا یا گھڑ ناسب ممکن ہے .

اسی طرح بیہ سوال بھی ذہن میں ابھر تاہے کہ احادیث کا انتخاب اور ان کی تدوین کس طرح کی گئی؟ کہاجا تاہے کہ بخاری نے
ان احادیث کو سند کی درسگی کی بنیاد پر منتخب کیا جسے عنعنہ کہاجا تاہے یعنی فلان نے علان سے اور علان نے خلکان سے اور خلکان
نے جرمان سے ... یوں ایک سے دو در جن حضرات کے نام گنوا کر اصل کہنے والے تک پہنچاجا تاہے یعنی محمد مَثَلُ اللّٰیَمُ مطلب بیہ ہے
کہ سند حدیث کے راویوں کا ایک سلسلہ ہے جو کہ بخاری و دیگر کے ہاں حدیث کا ستون ہے ، اگر کوئی ستون گر جائے تو حدیث

·

بھی ساتھ میں زمیں بوس ہو جاتی ہے ، اور اگر سند در ست ہو تواس سے قطع نظر کہ حدیث کا مضمون کیا ہے حدیث کو ہر صورت قبول کر لیا جاتا ہے ، یہی وجہ ہے بخاری ودیگر احادیث کی کتابوں میں عجیب وغریب بلکہ بعض او قات تباہ کن احادیث ملتی ہیں .

یہ بھی فرمایا جاتا ہے کہ بخاری کی کچھ احادیث محض معنی کے حساب سے مروی ہیں لیمنی بخاری نے ان احادیث کو ان الفاظ میں پیش نہیں کیا جبیں کہ:"کوئی حدیث بھرہ میں پیش نہیں کیا جبیں کہ:"کوئی حدیث بھرہ میں سنی اور شام میں لکھی، کوئی حدیث شام میں سنی اور مصرمیں لکھی" بلکہ اعلام النبلاء میں توبہ بات کچھ یوں بیان ہے:"احید بن ابی جعفر والی بخاری نے کہا: محمد بن اسماعیل نے ایک دن کہا: کوئی حدیث بھرہ میں سنی اور شام میں لکھی، اور کوئی حدیث شام میں سنی اور مصرمیں لکھی کہا: وہ خاموش ہو گئے" (5).

تا ہم معمولی سی جانجے سے ہی معلوم ہو جاتا ہے کہ بخاری ودیگر کی احادیث میں کوئی سچائی نہیں ہے .. کیسے ؟

1-اس میں شک نہیں کہ کوئی خبر اگر راویوں کے در میان طویل عرصے تک گردش کرتی رہے تواس میں تبدیلی آجاتی ہے، علم الاعلام میں اسے "خبر کی تحریف" کہاجاتا ہے اور اس کی جائج کے لیے "سرگوشی کا کھیل" کھیلاجاتا ہے جس میں پہلاشخص کوئی جملہ ایجاد کرکے دو سرے کو سرگوشی میں بتاتا ہے اور دو سراتیسرے کو اور تیسر اچو تھے کو اور اسی طرح یہ کھیل چلتار بتا ہے حتی کہ وہ جملہ گھوم پھر کرواپس پہلے شخص کے پاس آتا ہے تب سب پر اصل جملے میں تحریف کا انکشاف ہوتا ہے، اس تحریف کی عام مثال ذرائع ابلاغ ہیں جہاں ایک ہی خبر کو مختلف اخبارات اور چینل اس طرح سے پیش کرتے ہیں کہ اصل خبر بھی میں ہی کہیں گم ہوجاتی ہے، اور عام آدمی کو پیتے ہی نہیں چل یا تا کہ اصل خبر یا بیان دراصل تھا کیا؟

2- محمد مَثَانِّتْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

جدید علمی تحقیق ہمیں بتاتی ہے کہ انسان کی یادداشت میں معلومات کی محفوظگی اور ان کی بحالی نامکمل ہوتی ہے، یہ بہت سارے اندرونی و بیر ونی عوامل سے اثر انداز ہوتی ہے، مثلاً انسان اپنی یادداشت میں واقعات کو محفوظ کر سکتا ہے مگر جب انہیں واپس بلا تا ہے تو وہم اور حقیقت میں تمیز مشکل ہو جاتی ہے جس کی وجہ سے اصل یادداشت کے بعض عناصر ضائع ہو جاتے ہیں، معفوظ کرر کھی 1600 طالب عملوں پر کی جانی والی ایک شخیق سے پتہ چلا کہ ان میں سے 20 مرطالب علموں نے الیمی یادداشت محفوظ کرر کھی تھیں جن کی کوئی حقیق بنیاد نہیں تھی بلکہ یہ ایسے واقعات تھے جو کبھی و قوع پذیر ہی نہیں ہوئے یعنی وہم (6).

3- پنتہ نہیں ابو ہریرہ اور عبد اللہ بن عباس کوراویوں کی فہرست میں کیوں شامل کیا گیا جبکہ حدیث کو قبول کرنے کی اولین شرط یہ ہے کہ راوی کی ساکھ اچھی ہونی چاہیے، تاریخ کی کتابیں ہمیں بتاتی ہیں کہ ابو ہریرہ نے بحرین کے مال میں کرپشن کی اور بن عباس نے بصرہ کے مال میں کرپشن کی اور بن عباس نے بصرہ کے مال میں کرپشن کی (7) کیا عوام کا مال کھا کر بھی انسان کی ساکھ باقی رہتی ہے ؟ کیا کرپٹ لوگوں سے حدیث لی عباس نے بصرہ وی احادیث ساقط کر دی جائیں تواحادیث کی کتابوں میں کیا بچے گا اس کا اندازہ لگانا مشکل نہیں ہے .

4-سارے قدیم وجدید علائے حدیث جانتے ہیں کہ 99 ہزاحادیث "ظنیہ الثبوت" (قیاساً ثابت شدہ) ہیں یعنی کوئی بھی یہ قطعی طور پر نہیں کہہ سکتا کہ یہ ساری باتیں محمد مَثَّ اللَّهُ آغ نے اپنے منہ سے کہی تھیں چاہے اس کی سند درست اور متواتر ہی کیوں نہ ہو..
اس کی وجہ بڑی سادہ سی ہے ، کیونکہ محمد مَثَّ اللَّهُ آغ نے انہیں اپنے دور میں مدون نہیں کیا اور ناہی چاروں خلفاء نے انہیں اپنے دور میں مدون کیا اس وجہ سے یہ ظنی ہیں، یعنی اگر ہم فیصد کے حساب سے شرح نکالناچاہیں کہ یہ ساری احادیث محمد مَثَّ اللَّهُ آغ نہی این زبان سے کہی ہیں تو یہ شرح انتہائی کم ہوگی (0.001 مر).

اتنے کم امکانات کے باوجود بھی احادیث کو اتنی مقد س حیثیت حاصل رہی ہے کہ یہ قر آن کے احکامات تک کو منسوخ کر دیق ہیں، مختلف اسلامی فرقوں کی بنیاد اور ان کے آپس کے اختلافات بھی انہی احادیث کی وجہ سے ہیں، احادیث ہی مسلم محاشروں کی طرز زندگی کا تعین کرتی ہیں، سوال یہ ہے کہ کیا محض اند ازوں پر معاشروں کو چلا یا جاسکتا ہے؟ کیا محض قیاسات پر قوانین وضع کیے جاسکتے ہیں؟ اور سب سے بڑا سوال ہے ہے کہ کیا ہم چودہ سو بتیس سال بعد بھی ایس احادیث پر یقین رکھ سکتے ہیں؟

-

حواله جات:

1- بخارى جلد 3 صفحه 564-565.

2- بخارى جلد 4 صفحه 533.

3- بخارى 2855 مسلم 1671.

4- بخارى، حديث 4698.

5-مكانه الصحيحين صفحه 28، سير اعلام النبلاء صفحه 411.

6- ہماری یادداشت کا بیس فیصد حصہ محض وہم ہے!.

7- طبقات ابن سعد ، الكامل في الثاريخ ، دليل المسلم الحزين .

# فان لم تستيقظوا ولن تستيقظوا

سب سے پہلے تو میں یہ واضح کر دول کہ میں ہر اس فکر پر تنقید کر تاہوں جو میر ہے معاشر ہے اور قوم پر منفی اثرات مرتب
کرے اور ان کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ بن جائے ، اگرچہ میں نے عیسائیت پر بھی تنقید کی ہے تاہم اسلامی فکر پر بالخصوص میں
تنقید اس لیے کر تاہوں کیونکہ میں مسلمان ہوں اور میر ااس فکر سے بر اہ راست تعلق ہے ، یہ فکر میر کی قوم کی ترقی پر گہرے
اثرات مرتب کرتی ہے ، یہ فکر رپورس آرڈر میں چل رہی ہے جو دو سرے کا انکار کرتی اور عقل اور آزادی ۽ فکر کو پتھر اتی ہے اور

.

میرے معاشرے کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ بن کر اس پر فکری دہشت گر دی مسلط کرتی ہے جو بعض او قات جسمانی دہشت گر دی کی حد تک پہنچ جاتی ہے .

اس میں شک نہیں کہ اسلامی فکر کی طرح عیسائی فکر کو بھی تجدید کی اشد ضرورت ہے، فکر جس نوعیت کی بھی ہوا ہے تجدید کی ضرورت رہتی ہے ورنہ وہ پھر اجاتی ہے، تاہم عیسائی فکر پر تنقید اور اس کی تجدید عیسائیوں کی ذمہ داری ہے نا کہ ہماری ،اگرچہ ہمیں یہ اعتراف کر ناہو گا کہ آنے کی عیسائی فکر یورپ کی تجدید کی تحریک انتجہ ہے جس نے اس پر تنقید کے در اس قدروا کردیے جو بعض او قات اس کی مقد س کتاب اور اس کے خدائی مصدر تک پر تنگیک تک پنج جاتی ہے گر ناتو ناقد پر گفر کا فتوی لگا یاجا تا ہے اور ناہی اسے کی قشم کی جسمانی سزادی جاتی ہے جیسا کہ ماضی میں ہو تارہا، عیسائی دین عام طور پر ایک ذاتی مذہب اور عقیدے کی شکل اختیار کر گیا ہے جو ناہی حکومت کے معاملات میں دخل اندازی کر تا ہے اور ناہی الوگوں کی روز مرہ ذندگی اور عقیدے کی شکل اختیار کر گیا ہے جو بائیں کہ تا اور ناہی الوگوں کی رہن سہن میں اسلامی فکر کی ہو دون مورٹ نہیں کر تا اور ناہی الوگوں کی روز مرہ ذندگی طرح مداخلت کر تا ہے ،عیسائی نہ ہبی فکر یہ نہیں کہتی کہ نماز چھوڑنے والا کا فرہ جس کی سزاموت ہے وہ عیسائیوں کوروزہ کے پر مجبور نہیں کر تا ور ناہی اور عورہ ہے جے دو سروں کی نظر دوں ہے بھی گیا س پہنچ پر مجبور نہیں کر تا اور ناہی یہ کہتا ہے کہ عورت نہیں کہتی کہ نماز جو جائیں گے ،وہ نہیں کوئی شرعی لباس پہنچ پر مجبور نہیں کر تا اور ناہی اور تا ہی نظر دوں ہے بے اور ناہی اور تابی کے قورہ اسے باطل بھی قرار نہیں کہتا ہے عیسائی کی مسلمان سے شادی کو پہندیدگی کی نگاہ سے نہیں دیکھتی تاہم اگر ایسی کوئی شادی ہو جائے تو وہ اسے باطل بھی قرار نہیں کر باداش میں عیسائیت نہ تو اس کی جائید اور سب سے اہم بات ہیہ ہے کہ ایک عیسائی کو اپنا نہ جب بد لئے یاد ہر ہیہ ہونے کی پوری پوری آزادی ہے اور اس جرم کی باداش میں عیسائیت نہ تو اس کی اس سے طلاق کر واتی ہے اور ناہی اسے وار اس کی بیوی کی اس سے طلاق کر واتی ہے اور اس جرم کی اس سے طلاق کر واتی ہے اور اس ہرم کی اس سے طلاق کر واتی ہے اور اس ہو اس کی بیان کی بیٹور کی اس سے طلاق کر واتی ہے اور اس ہو اس کی بیان کی کی بیائی کی کی اس سے خور کی کی ہو کی کی تو دو خور کی ہو ہو گیائی ہو کی کی دور کی کی دور کی کی بیائی کی کی اس سے خور کی کی ہو دور کی دور کی دور کی کی دور کی کی کی کی کی کی کوئی گیائی کی دور کی کی کوئی گیائی کی کی دور کی کی کی کی کی کی کی دور کی کی دی کی کی ک

کی جانی چاہیے اور اس کی جگہ ایک آزاد فکر کھڑی کی جانی چاہیے جو دین،عقیدے اور آزادیء فکر کے دروازے کھول دے اور مر دوزن کواس کی قیدسے آزاد کرے،میرایہ مطلب ہر گزنہیں کہ دین کوہی مٹادیا جائے بلکہ مر ادبیہ ہے کہ عقل اور دین کو

دین کے ٹھیکیداروں سے آزاد کیا جائے جنہوں نے عقل اور دین کواپناغلام بنار کھاہے.

ہمر حال ای میلز سے ہٹ کر اگر بلا گستان پر نظر دوڑائی جائے تو بعض حضرات کوالیبی تنقید ہضم نہیں ہویاتی اور وہ ہر طرح سے الیی باتوں کورد کرنے کے لیے سر گر داں رہتے ہیں کہ کہیں لوگ د قیانوسی روایات سے ہٹ کر سوچنانہ شر وع کر دیں، کچھ لوگ تہذیب کے دائرے میں رہ کربات کرتے ہیں اور ذاتیات پر نہیں اترتے جیسے ڈاکٹر جواد خان صاحب،ایسے لو گوں کی عزت کی جانی چاہیے، تاہم کچھ لوگ تہذیب کے وہ تمام ضابطے –جو شاید ان کا مذہب انہیں نہیں سکھا تا–توڑ کر ذاتیات، گالم گلوچ اور استہزاء پر اتر آتے ہیں اور اپنے "مقدس" مذہب کا" غیر مقدس" گھٹیازبان استعال کرکے د فاع کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ انہوں نے اپنے دین کے دفاع کاحق ادا کر دیااور جنت میں ان کی سیٹ کی ہو گئی!!ایسے ہی عالم لو گوں میں ایک پیر صاحب بھی ہیں جنہوں نے میری اس تحریر کاایک گھٹیااور سطحی قشم کا فضول ردلکھ کر اپنی علمیت کاپر دہ چاک کیاہے.. دراصل ان کے ردمیں ایسی کوئی بات سرے سے ہے ہی نہیں جس کے رد کے لیے مجھے قلم اٹھانا پڑے ساری کی ساری تحریر اپنی جہالت کامنہ بولٹا ثبوت آپ ہے، تاہم پر کشٹ میں نے صرف اس لیے کیا تا کہ ایک مخصوص ٹولے کو بیہ غلط فنہی نہ ہو کہ مکی صاحب چت ہو گئے اور ان سے جواب نہ بن پڑا، میں پہلے بھی ڈاکٹر جواد خان صاحب کے اس ردیر بیررد لکھ چکاہوں اور آج بھی ان کے رد کا منتظر ہوں مگر جواب ندار د..!!

تو ہمارے عالم فاصل صاحب فرماتے ہیں کہ:

"عجم پر ہی نہیں ابن الراوندی صاحب پیر عربوں پر بھی جت تھااور ہے ، بلکہ عربوں پر پہلے جت ہے اور صرف آج کے عربوں یر نہیں، نزول قر آن کے وقت جزیر ۃ العرب میں بسنے والے عربوں پر بھی ججت تھا جن کا بچہ بچیہ شاعری کررہاتھااور فصاحت و بلاغت میں اپنی مثال آپ تھاجن کا آج کے عربوں سے کوئی مقابلہ نہیں۔ آپ نے قر آن کے اس چیلنج کو صرف عجموں کے ساتھ کیوں خاص کیا؟"

موصوف کی خر د مندی پر کیا کہیے کہ اتنی سادہ سی بات ان کے لیے نہیں پڑی، عجم پر قرآن کیوں ججت ہو؟میری دیگر زبانیں جاننے والے قارئین سے گزارش ہے کہ وہ کسی ایک زبان کی کوئی غزل قصیدہ وغیر ہ اردومیں ترجمہ کرکے دیکھیں،مثال کے طور پراگر آپ کوپشتو آتی ہے توپشتوزبان کی کسی غزل کااردو میں ترجمہ کر دیں پھر دیکھیں کہ وہ غزل جو اپنی زبان پشتو میں بڑی فصیح وبلیغ تھی اس کاار دوم**یں ترجمہ ہو جانے کے بعد کیاحشر ہو تاہے ،اب ب**ہ ترجمہ کسی ایسے شخص کو پیش کریں جسے صرف ار دو

آتی ہواور اسے کہیں کہ بیہ بڑا فصیح وبلیغ کلام ہے پھر اس کار دعمل دیکھیے ، آپ کوساری بات سمجھ آ جائے گی جو میرے فاضل دوست کی عقل دانی میں نہ ساسکی .

### ایک اور جگه وه فرماتے ہیں که:

" ٹھیک ہے جی کہ بلیخ با تیں پڑھنے لکنے سے مشر وط نہیں ہیں لیکن قر آن متعدد آیات میں لوگوں کے دلوں میں چھی ہوئی باتوں کی اطلاع دیتا ہے جنکو انہوں نے کسی کے سامنے ظاہر نہیں کیا ہوتا مثلا: اذہمت طائفتان منکم ان تشلا، اور: یقولون فی انفسہم لولا یعذ بنااللہ بما نقول۔ اور ظاہر ہو جانے کے بعد متعلقہ لوگوں نے اس کا اظہار بھی کیا۔ انہی چھی ہوئی باتوں کی اطلاع دینے کی وجہ سے بعض لوگوں نے حضور مُلَّی اِللّٰی کِم منشاء کے خلاف کام کرنے سے یہ کہتے ہوئے انکار کر دیا کہ اگر ہم یہ کام کریں گے تو محمد مثل اللہ کے خلاف کام کر ہے کہ کیا صرف فصاحت وبلاغت کے دم پر لوگوں کے دل میں چھی ہوئی بات کی اطلاع دینا ممکن ہے ؟"

میر اخیال ہے کہ انہیں پہلے فیصلہ کرلینا چاہیے کہ قر آن ہدایت کی کتاب ہے،سائنس کی کتاب ہے یاعلم نجوم کے خرافات کی؟! مذہب کوئی بھی ہو، دعوی وہ ہمیشہ ایسادا نعے گاجس کی تبھی جانچ نہ کی جاسکتی ہو!! دلوں کے حال کوئی جان سکتا ہے؟ کوئی بھی نہیں، تواگر میں آپ سے کہوں کہ:

> " یقولون لوفعلنالیکتشفنه " " وه کهتر ہیں کہ اگر ہم نے (ایسا) کیا تووہ جان لے گا"

تو آپ کے پاس میہ جانے کا کوئی پیانہ ہے کہ میں دلوں کے حال جانتا ہوں؟ یقیناً نہیں، یہ محض دعوی برائے دعوے کے سوا پچھ نہیں ہے، قر آن نے ایسی کوئی بات نہیں کی ہے جس سے کوئی راز منشف ہو تاہو، اس کے برعکس قر آن بلاغی، لغوی اور تکر اری غلطیوں سے اس قدر پڑ ہے کہ اسے خدائی کلام قرار دینا خود خدا کی تو ہین ہے، مثلاً اگر میں عربی میں آپ سے کہوں کہ: قال الکاتب انہ ملحہ، کیا یہ جملہ آپ کو منطقی لگتا ہے؟ اگر آپ کو واقعی عربی آتی ہے تو آپ کا جو اب یقیناً انکار میں ہوگا کیونکہ بولنے والا یعنی "المتحدث" میں ہوں اور" قال "میں ضمیر کو اپنی طرف موڑ رہا ہوں جیسے میں کسی اور کاتب کے بارے میں بات کر رہا ہوں، اصولاً مجھے یوں کہنا چا ہے کہ: انا ملحہ، نا کہ: قال الکاتب انہ ملحہ... اب نمونے کے طور پر یہ آیت دیکھیے جس میں بظاہر خدا المیس سے مخاطب ہے:

"قَالَ مَامَنْعُكَ أَلَّا تَنْجُدُ إِذْ أَمَرْ تُكَ "سوره اعراف آيت 12

یہاں" قال" میں ضمیر کس کی طرف ہے؟ خدانے اس کاذکر اس طرح کیوں کیا جیسے وہ کسی اور کے بارے میں بات کر رہاہو؟ مسئلہ سمجھ میں آیا؟ لگتا ہے یہ مثال کافی نہیں تھی، چلیے کوئی اور آیت پکڑتے ہیں تاہم یادر ہے کہ سارا قرآن خداکی زبانی ہے:

کیا معاملات اس سے بھی زیادہ واضح ہوسکتے ہیں؟ قر آن کہتا ہے" اننی لکم منہ نذیر وبشیر "؟ یہاں" اننی "میں ضمیر کس کی طرف ہے ؟ زیادہ ٹینشن نہ لیں، میں بتا تا ہوں کہ " اننی "میں ضمیر کس کی طرف ہے ، یہاں" اننی "میں ضمیر محمد مُلَّا اَلْمِیْ آلِمُ کی طرف ہے ، اوپر بھی وہی خدا اور ابلیس کا قصہ سنار ہے تھے اور یہاں بھی وہی یہ وعظ کر رہے ہیں ، کیا اب بھی یہ بتانے کی ضرورت ہے کہ قرآن خدا کی پیغام ہے یا انسانی تصنیف؟

اس کے علاوہ قر آن میں بہت ساری تعبیری، نحوی اور بلاغی غلطیاں موجود ہیں جس سے بجاطور پر یہ ثابت ہوجاتا ہے کہ یہ ایک انسانی خرافت کے سوا پچھ نہیں، مثلا خدا کہتا ہے:" اِنَّ اللّٰہ لَایَس ٓ ثَکْوَی کی سَان ٓ یَش ۤ رِب مَثَلًا اللّٰهُ وَقَهُا" (سورہ بقرہ آیت 26) جبکہ بلاغت کا تقاضا یہ ہے کہ یوں کہا جائے: "بعوضہ فمااصغر "کیو نکہ یہ کہنے کی کوشش کی جارہی ہے کہ خداد قیق مثالیں استعال کر تا ہے نا کہ بر عکس!ورنہ یوں کیوں نہیں کہتا کہ:" فیلاً فما قوق"؟ ایک اور مثال سیاق کے عدم تسلسل کی ہے جیسے:" اِلَی ہِ اِیْس ٓ عَدُ اللّٰ کَلُم الطّیبُ وَاللّٰ عَکُل الطّالِح يُر ہُ فَعُهُ" (سورہ فاطر آیت 10) جبکہ بلاغی تقاضا یہ ہے کہ یوں کہا جائے کہ" الیہ یصعد الکلام الطیب والعمل الصالح" کیو نکہ " پر فعہ " زیادہ یا فالتو ہے جس کی ضرورت نہیں، یا پھر یہ دیکھیے: " وَقَالُونَ النّٰ وَاللّٰ مَنہُم " کَا کیا مطلب ہے ؟ کیا یہ خدا اَن منظق ہے!؟ نحوی طور پر توبات ہی مت کریں اور یہ ایک چلتے چلتے ہے: " وَقَالُونَ النّٰ وَ اَنْ حَمَّسَنَا النّٰ اُر اِلَّا سَائِما عُمْ وَوْد وَدَوَّ وَالْوَ وَالْوَ وَالْوَ عَلَا اللّٰ عَلَٰ اللّٰ ا

قر آن کے دیگر جھولوں میں ایک ہی سورت میں ایک کہانی کو بیان کرنے والے الفاظ کو دوسری کہانی بیان کرنے کے لیے استعمال کرناہے جسے کہانی کاٹیمیلیٹ کاپی کرنا کہا جائے توبے جانہ ہوگا، مثال کے طور پر سورہ اعراف دیکھیے: ·

آیت 60 جس میں قوم نوح کابیان ہے:

قَالَ ال أَمَالُ مِن قَوَدُمِهِ مَا إِنَّا لَزَرِيكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِي أَنِ ﴿٢٠﴾

آیت 66 جس میں قوم شمود کا بیان ہے:

قَالَ الَّ مِنَ اللَّهِ فِي أَنَ لَغُرُو المِن قَوْمِهِ مِن إِنَّا لَئَرُ يِكَ فِي مَسْفَاهَةٍ وَّا إِنَّا لَنُظُنُكَ مِنَ ال أَلْمَزِ فِي أَنَ ﴿٢٢﴾

آیت 90جس میں قوم شعیب کابیان ہے:

وَ قَالَ الَّ مَا لَا الَّذِي نَ عَفَرُو ۚ امِن ۚ قَوْمِهِ لَئِنِ اتَّنَعَ ۚ ثُمَ ۚ شَعَى ٓ بَاإِنَّكُم ٓ إِذَّ الَّخْسِرُونَ ﴿ ٩٠﴾

آیت 75 جس میں قوم صالح کا بیان ہے:

قَالَ الْ ثَلَاُ الَّذِي ٓ نَ اس ٓ تَكَ بَرُوهَ امِن ٓ قَوْمِ اللَّذِي ٓ نَ اس ٓ تُض ٓ عِفُوهُ الْمِن ٓ امَنَ مِن ٓ ثُم ٓ ٱتَّعَ ٓ لَهُوهَ نَ اَنَّ طِلِحًا ثُرُ هُ سَلٌ مِّن ٓ رَّتِهِ ۖ قَالُوهُ ۖ ﴾ النَّابِمَا ﴾ اُر ۡ سِلَ بِهِ مُؤهِ مِنُوهَ نَ ﴿ ٤٥﴾

آیت 88 جس میں قوم شعیب کابیان ہے:

قَالَ الْ نَلاُ الَّذِي ۚ نَ اسْ مَ تَكَ بَرُو ۚ امِن ۚ قَوْمِهٖ لَئُنْ ۚ رِجَنَكَ لِشُعَى ٓ بُوَ الَّذِي ٓ نَ اٰمَنُو ٓ امَعَكَ مِن ٓ قَرۡ يَبۡنِنَا ﴾ اَو ۡ لَنَعُو ۤ وُنَّ فِي ٓ مِلَّتِنَا ۚ قَالَ اَوَلُو ٓ كُنَّا لَرِبِي ٓ نَ ﴿ ٨٨﴾

\_\_\_\_

آیت 109 جس میں قوم فرعون کابیان ہے:

قَالَ ال أَ مَلَا مِن قَوْمٌ مِ فِر تَ عَو ٓ نَ إِنَّ الْمِدَ السِّيرٌ عَلِي مٌ ﴿ ٩٠ ا ﴾ أُ

آیت 127 اس میں بھی قوم فرعون کابیان ہے:

ۅؘڰؘڶٳڶ۞ۧٮؘڵٲؙڡٟڹ۞ٞۊۘٙؽٙڡٕ؋ؚڔٞٷ۞ڹؘٲڎۯؙڡؙۅٞڛؗۏۊؘڎٙ؞ۧ؞۠ڸؽڣ۞ڽۮۅ۞ڣۣٳڶ۞ٙۯ۞ۻؚۅؘؽڎۯػۅؘاڸڟػؖڰۧڰڶ ڛؘؿؙڠۜؾؚ۠ڶؙٲڣ؞ٞڹٚٵٓءؙؠؗڡ۞ؘڶؘڛٞڎۧػۧؠڹؚۺٳٓءٛؠؙڡ۞ٞۅٳڹۜٛٲڣؘ۞ؘٞۼ؋ٛڡڠڹؙؠۯ؞ۧڹ۞ۿ؊ٵڮۿ

آیت 61 جس میں حضرت نوح کا بیان ہے: قَالَ لِقَوهُ مِ لَی ٓسَ بِی ٓصَٰلِلَةِ وَّلَٰنِی ۤرَسُوہؒ لِّ مِّن ٓرَّبِّ ال ٓعٰلَمِی ٓۤنَ ﴿٦١﴾

آیت 67 جس میں حضرت ہو د کا بیان ہے: قَالَ لِقَوْمَ مِ کَی ٓ سَ بِی ٓ سَفَاہَۃ وَٓ کُلِنِّی ٓ رَسُو ٓ لٌ مِّن ٓ رَّبِ ال ٓ عٰلَمِی ٓ نَ ﴿ ۲٧﴾

آیت 62 جس میں حضرت نوح کا بیان ہے:

ٱبلَّيْكُم آرِسٰلْتِ رَبِّي ٓ وَاَن ٓ صَحُ كُكُم ٓ وَاَع ٓ لَمُ مِنَ اللَّهِ مَالَا لَعَ ٓ لَمُونَ ﴿ ١٢﴾

آیت 68 جس میں حضرت ہود کا بیان ہے: اُبَلِّعُکُم ۡ رِسٰلٰتِ رَبِّی ۤ وَاَنَاکُم ٓ نَاصِحٌ اَمِی ٓ نَ ﴿۲۸﴾

> آیت 63 جس میں حضرت نوح کا قصہ ہے: میں میٹ میں میٹ میں میں ہے۔

ٱوَعَجِب ۚ ثُمُ ۚ ٱن ۚ جَآءَكُم ۚ ذِك ٓ رُبِّن ٓ رَّ ثِّلُم ٓ عَلَى رَجُلٍ مِّن ٓ كُم ٓ لِيُن ٓ ذِرَكُم ٓ وَلِلتَّقُو ٓ اوَلَعَكُم ٓ ثُرُ ٓ حَمُو ٓ نَ ﴿ ٢٣﴾

آیت 69 جس میں حضرت ہود کا قصہ ہے:

ٱوَعَجِب ۚ ثُمُ ۚ ٱن ٓ جَآءَ كُم ٓ ذِك ۚ رُبِّن ۚ رَّ ثُكُم ٓ عَلَى رَجُلٍ بِنِّن ٓ كُم ٓ لِيُن ٓ ذِرَكُم ٓ ۚ وَاذ ٓ كُرُو ٓ ۖ ۗ "الِذ ٓ جَعَلُكُم ٓ فُلُوآ وَ مَعْ أَوْ وَ مَ نُو ٓ رِوَ وَرَادَكُم ٓ فِي ال ٓ خَل ٓ قِ بَص ٓ ٓ طَعَة ۚ فَاذ ٓ كُرُو ٓ ۖ ۗ "الْلَاءَاللّٰهِ لَعَكَم ٓ فُلُوۡ آَ مِن ۚ وَكُو ٓ مَ نُو ٓ رِوَوَ مَ نُو ٓ رِوَ وَرَادَكُم ٓ فِي ال ٓ خَل ٓ قِ بَص ٓ ٓ طَعَة ۚ فَاذ ٓ كُرُو ٓ ۖ ﴾ تُف ٓ لِحُو ٓ نَ ﴿ ٢٩﴾

یہ ساراع ضِ مکرر صرف ایک ہی سورت کی آگے پیچھے کی آیات میں ہے، ذیل میں کچھ دیگر سور توں کی آیات کا تشابہ پیش ہے:

سوره اعراف آیت 83

فَأَن ۚ جَى ٓ نَهُ وَاه ٓ لَهُ مُ مَالًّا ام ٓ رَاتَهُ ۚ أَكَّا كَتَ ٓ مِنَ ال ۚ غُبِرِي ٓ نَ ﴿ ٨٣﴾

سوره النمل آيت 57

فَأَن ۚ جَى ٓ لٰهُ وَاه ٓ لَهُ " الَّاام ٓ رَائَةُ هُ قَدَّر ٓ نَهَامِنَ ال ٓ غُبِرِى ٓ نَ ﴿ ٥٧﴾

اب سوره اعراف کی آیت 60سے آیت 63 تک کالیمیلیٹ دیکھیے جس میں قوم نوح کا قصہ ہے:

قَالَ الَ ثَلَامُن ۚ قَوْدَمِهٖ سَاِثَالَزُ كِكَ فِي ۡضَلَٰلٍ مُّبِى ۚ نِ ﴿٢٠﴾ قَالَ لِقَوْمَ مِ كَى ۡ سَ بِي ۡضَلَلَة وَّلَئِتْی ۡ رَسُو ۡ لُ یِّس ۡ رَّ ہِ اللّٰہِ عَالَ عَلَٰمِی ۡ نَ ﴿٢١﴾ اُبَلِّعُکُم ۡ رِسٰلتِ رَبِّی ۡ وَاَن ۡ صَحُکُ کُکُم ۡ وَاَعۡ ہِ مَنَ اللّٰہِ عَالَا تَعۡ ہِ لَٰدُ نَ ﴿٢٢﴾ اَوَعَجِب ٓ ثُمُ ۡ اَن ٓ جَاءَکُم ۡ ذِک ٓ رُمِّن ٓ رَّ بُکُم ۡ عَلَی رَجُلٍ مِّن ٓ کُم ٓ لِیُن ۤ ذِرَکُم ۤ وَلِنَسَّتُوهِ ۤ اوَلَعَکُم ٓ ثُرُہۤ حَمُونَ نَ ﴿٣٤﴾

اب بالكل يهي ٹيميليٹ الفاظ ميں معمولی سے ہير پھير كے ساتھ ايك اور كہانی كے ليے استعال كيا گيا، آيت 66 تا 69 جس ميں قوم عاد كے قصے كابيان ہے:

قَالَ اللهُ مَلُ الَّذِى ۚ نَ كَفُرُوهَ ا مِن ۚ قَوْمِ سَانَّا لَئَرا بِكِ فِي ٓ سَفَاہَ ۚ وَانَّالَا لَكُو بِي ٓ نَ هَا اللهُ اللّهِ مِن َ اللّهُ اللّهِ عَلَى مَن اللّهُ لَكُمُ مِن اللّهُ اللّهِ عَلَى مَن هَا اللّهُ وَانَا كُم ٓ نَاصِحٌ اَى ۚ نَ هُم ٓ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن هُم ٓ لِيُن هَذِه مِن اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن هُم ٓ لِين هَ ذِرَكُم ٓ ثَانَا كُم مَن اللّهُ اللّهُ عَلَم هُم ۚ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَم ۚ فَا وَحَم نُوهَ مِ وَوَم مُ نُوه مِ وَازَادَكُم ٓ فِي اللّهُ قَلْ مَ فِل قَلْ مَن اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَم مَن اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

حیرت انگیز طور پر خداکے پاس الفاظ کی شدید قلت ہے اسی لیے وہ تبھی ایک ہی سورت میں آئی ایک کہانی کا ٹیمپلیٹ اسی سورت میں دوسری کہانے کے لیے بڑے دھڑ لے سے کاپی کرلیتا ہے تو تبھی کسی ٹیمپلیٹ کوکسی دوسری سورت میں پہنچادیتا ہے کیونکہ وہ اچھی طرح جانتا ہے کہ کوئی احمق سوال نہیں اٹھائے گا کیونکہ اس پر" مقدس"کالیبل جو چسیاں ہے…!! یہاں ریت .

کے خدا کی فصاحت وبلاغت گھاس چرنے چلی جاتی ہے...اور کا پی پییٹ کا تو پوچھیے ہی مت جس کا قر آن میں ایک انبار موجو د ہے، ذیل میں ایک چھوٹاسانمونہ پیشِ خدمت ہے:

سوره بقره آیت 134

تِل آكَ أُمَّة قَدْ خَلَت أَلَهَا مَا سَبَت وَلُكُم أَمَّا كَسَب أَتُم أَوْلَا تُس ٓ - " كُونَ عَمَّا كَانُو آيَع مَلُونَ ﴿١٣٨﴾

سوره بقره آیت 141

تِلَ أَكَ اللَّهُ قَدْ خَلَت أَمَّا لَا لَهُ مِنْ أَمَّا كُم أَمَّا كُسِ أَنْ أَوْلَا لُس - " كُونْ فَ مَكَا كَانُو أَلِيَا مَكُونُ فَ (١٣١)

سوره بقره آیت 147

ٱل ۚ حَقُّ مِن ۚ رَّ تَكِ فَلَا تَكُو ۚ نَنَّ مِنَ ال ٓ مُم ۚ تَرِى ٓ نَ ﴿ ١٣٧﴾

سوره آل عمران آیت 60

ٱل ٓ حَقُّ مِن ٓ رَّ لِّكِ فَلَا تُكُن ٓ مِّنَ ال ٓ مُم ٓ تَرِي ٓ نَ ﴿ ٢٠﴾

سوره بقره آیت 5

اُولَٰتِكَ عَلَىٰ بُدًى مِّن ٓ رَّ بَيِّم ٓ ۞ وَٱولَٰتِكَ ثُمُ ال ٓ مُف ٓ لِحُو ٓ نَ ﴿ ٥﴾

سوره لقمان آیت 5

ٱولَٰتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن ٓ رَّ نَتِهِم ٓ وَٱولَٰتِكَ ثُهُمُ ال ٓ مُف ٓ لِحُو ٓ نَ ﴿۵﴾

سوره بقره آیت 27

الَّذِى ٓنَ يَن ٓ ثُّفُو ٓنَ مَه ٓ وَاللَّهِ مِن ٓ ۚ بَعِیۤ وِی ٓ ثَاقِم ۪ وَیَق ٓ طَعُو ٓ نَ مَا سَاَمَرَ اللهُ بِیم سَان ٓ نُّهِ ٓ صَلَ وَ یُف ٓ سِدُو ٓ نَ فِی ال ٓ اَر ٓ ضِ ٓ اُولئِک ہُمُ ال ۤ خُسِرُو ٓ نَ ﴿٢٧﴾

سوره الرعد آیت 25

وَالَّذِي ٓنَ يَن ٓ ثَّضُو ٓ نَ مَدَ ٓ وَاللَّهِ مِن ٓ أَ لِيَع ٓ دِمِي ٓ ثَاقِهٖ وَلَق ٓ طَعُو ٓ نَ مَا سَاَمَ اللَّهُ بِهِ سَان ٓ نُو ٓ صَلَ وَ يُف ٓ سِدُو ٓ نَ فِي ال ٓ اَر ۤ ضِ ٓ اُولَئِك لَهُمُ اللَّع ٓ نَهُ وَلَهُم ٓ سُو ٓ سُؤالدَّارِ ﴿٢٥﴾

سوره بقره آیت 162

خْلِدِي ۚ نَ فِي ۚ يَهِا ۚ لَا يُحَفَّقُ عَن ۚ بُهُمُ ال ۚ عَذَابُ وَلَا بُهِم ۚ يُن ۚ ظَرُونَ ﴿ ١٦٢ ﴾

سوره آل عمران آیت 88

ڟؙۑڔؽ؞ۧڹٙ؋ٝ<sub>ڮ</sub>ٲٵۜٞڶؽؙڬڟۜٛڡؙعَن ٞؠُمُ ال ۡعَذَابُ وَلَا مُم ۡيُن ۡظَرُونَ ﴿ ٨٨﴾ طٰيدِي ٓنَ فَظُرُونَ ﴿ ٨٨﴾

سوره آل عمران آیت 11

ۘ ڲڒٲٮؚؚٵڮؚ؋ؚڔٝۼۅٙڬٚۉٵڷۜڋؽ۞ؘؽ۞۬ڞٙڐؚڮؖٳؠٛ۞ٞڴڒۘؽؙۅٞٵڽؚٳڸٮٚڹٵۧ۫ۏؘٲڞؘڎؠؙؗٛؠؙٵڵڷ؞ؙۑڋؙڹؙۅؖڹٛؽؚڡ۞ۧۉٵڵڷ؞ؙۺؘڔؽ۞۫ ٵڵۦۧعؚۊٙٵٮؚؚؚ﴿ٳٳ﴾

سوره الانفال آيت 52

ؙػۘۮٲٮۧٮؚؚٳڶ؋ؚۯ٤ؘٷۧڹٛٞٚۉٵڷۜڋؽڽٞڹؘڡٛ؈ٙڨٙڹڐڸۼۭڡۧڐؙۧڡؘڡؙۯۅڎؠڸ۪ڸؾؚٵڵڷ؞ؚڡؙٲۼؘڎؠؙٛؗؗؗٛؗؗٛٵڵڷ؞ؙۑڋڹؙۅڎ۫ۥؘؽؚڡٕٞٞٞڐؖٛٳڹؖٛٵڵڷ؞ؘڰٙۅؚؽٞۨ شَدِی ٞڎؙٳڶۦٝعِقَابؚۿ۲۵﴾

سوره آل عمران آیت 182

ۘ ڐ۬ڸکَ بِمَا قَدَّمَت ۡ اَی ۡ دِی ٓ کُم ٓ وَاَنَّ اللّٰہَ لَی ۡ سَ بِظَلَّامٍ لِّل ٓ عَبِی ۤ دِ ﴿١٨٢﴾ ۚ

سوره الانفال آيت 51

ۘ ڎ۬ڸڮؘؠؘؚٵڨٙڒؘؘؘۘٞڡؘؾ٥ٙؽ٥ؚۅؽؘؙؖڴ٥ٙۅؘٲڽۧٛٵڵڷ؞ؘڮٙڽڛؘ<u>ڹڟ</u>ؖڷٳڡۭڵڷؚ٥ٙۛڠؠؽ٥ۅ﴿ۿٵۿ

سوره الانعام آيت4

وَمَا تَا ۚ تِي ۚ بِهِم ۚ مِنْ الْيَةِ مِنْ اللَّهِ رَبِّهِم ۚ اللَّا كَانُو ٓ اعَن ٓ أَمْع ٓ رَضِي ٓ نَ ﴿ ٢﴾

سوره پس آیت 46

وَمَا تَانَ تِي ٓءِم ۚ مِن ٓ أَيَةٍ مِن ٓ أَيْتِ رَبِيْم ٓ إِلَّا كَانُو ٓ اعَن ٓ بَامُع ٓ رَضِى ٓ نَ ﴿٣٦﴾

سوره الانعام آيت 10

وَلَقَدِ اسَ ۚ تُهِ ۚ زِئَ بِرُسُلٍ مِّن ۚ قَبِ ۚ لِكَ فَعَالَ بِالَّذِى ۚ نَ سَخِرُو ۚ امِن ۚ ثُهُم ۚ ثَا كَانُو ۚ ابِهِ يَس ۚ تَهَ ۡ زِءُو ۚ نَ ﴿ • ا ﴾

سوره الانبياء آيت 41

وَلَقَدِ اسَ ۚ تُهُ ۚ زِئَ بِرُسُلٍ مِّن ۚ قَبِ ۚ لِكَ فَعَاقَ بِالَّذِى ۚ نَ سَخِرُو ۚ ا<sup>مِ</sup>ن ۚ ثُهُم ۚ مَّا كَانُو ۚ ابِهِ يَس ۚ تَهُ ۡ زِءُو ۚ نَ ﴿ الْمَ

سوره مود آیت 96

وَلَقَدَّ ٱرَّ سَلَ أَنَا مُونَ لَى بِالنِّنَاوَسُل قَالْمَنِ مُبِّى أَنِ ﴿ فَ٩٧﴾

سوره غافر آیت 23

وَلَقَدَ ۚ ٱرۡ ۚ سَلَ ۚ نَا مُو ٓ سَٰى بِإِلِيۡنَاوَسُل ٓ لَطَنٍ مُّبِى ٓ نِ ﴿ ٢٣﴾

سوره ہود آیت 110

ۅؘڵقَدۃٝ انٓی ٓ نَامُوہٓ تی ال ٓ کتٰبَ فَاخٓ تُلفِ فِی ہِ وَلَوہٓ لَا كَلِمَهُ سَبَقَتہٓ مِن ٓ رُّ تَکِبَ لَقُضِی بَی ٓ ہُم ٓ لَفِی ٓ شکتٍ مِّن ٓ ہُمُری ٓ ہِ ﴿ ١١﴾

سوره فصلت آیت 45

ۅؘڵقَدؖ اٰتَیۡ ٓ نَامُو ٓ سیّ ال ٓ کَتٰبَ فَاحۡ ٓ تُلفِ فِی ٓ ہِ ۚ وَلَو ٓ لَا كَلِمَهُ سَبَقَت ٓ مِن ٓ رَّ تَکِ لَقُضِیَ بَیۡ ٓ ہُم ٓ لَفِی ٓ فکتٍ مِّن ٓ ہُمُری ٓ ہِ ﴿ ٣٩﴾

سوره الطور آيت40

ٱم ۚ تَس ٓ - ٢ - لَهُم ٓ اَح ٓ رَافَهُم ٓ مِّن ٓ مَّخ ٓ رَمٍ مُّث ٓ قَلُونَ ﴿ ٥٠٠﴾

سوره القلم آيت 46

ٱمِ ٓ تَس ۚ - ٢ - لَٰهُم ٓ اَحَ ٓ رَافَهُم ٓ مِّن ٓ مَّخ ٓ رَمٍ مُّث ٓ قَلُو ٓ نَ ﴿ ٢٦﴾

سوره طور آیت 41

ٱم ٓعِن ٓ وَبُهُمُ ال ٓ غَلَ ٓ بِ فَبُهُم ٓ يَك ٓ تُبُونَ ﴿ الم ﴾

سوره القلم آيت 47

ٱم ٞعِن ۚ وَهُمُ ال ۚ غَى ٓ بِ فَهُم ٓ يَك ٓ تُبُونَ ﴿ ٣٧﴾

\_\_\_\_\_

سوره الزخرف آیت 83

فَذِرِهُمُ مِي يَخُوهُ صُّوهِ اوَ يَل ٤ عَبُوهُ احَتَّى يُلْقُوهُ الَاهِهُ مَّهُمُ الَّذِي هُوهُ عَدُوهُ نَ « ٨٣ »

سوره المعارج آيت 42

فَذِرِةَ ثُهُم ۚ يَخُونَ ضُونَ اوَيَل ٓ عَبُونَ احَتَّى يُلْقُونَ ايَو**ٓ مَهُمُ الَّذِي** ٓ يُونَ عَدُونَ ﴿ ٣٢﴾

سوره الواقعه آيت 67

بَل ۚ نُحُ ان حُ ارُو ٓ مُو ۗ نَ ﴿ ١٧﴾

سوره القلم آيت 27 بَل ۡ خَحۡ نُ مُحۡ ۡ رُوہۡ مُوہۡ نَ ﴿ ۲۷﴾

سوره الحديد آيت 1

سَنَّحُ لِلْدِمَا فِي السَّمُوٰتِ وَالۡ أَرۡصِٰ ۚ وَهُوَ الۡ عَزِى ٓ زُوالۡ ۚ مَكِى ٓ مُ ﴿ الْ﴾

سوره الحشر آیت 1

سَنَّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي ال ٓ اَرِيْ ضِ ۚ وَهُوَ ال ٓ عَزِي ٓ زُال ٓ تَحْلِي ٓ مُ ﴿ ا ﴾

سوره الصف آيت 1

يَنَّ لِلْدِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي ال َ أَرِيْضِ ۚ وَهُوَ ال َ عَزِي ٓ زُال َ حَكِي ٓ مُ ﴿ ا﴾

سوره يونس آيت 48

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِدَ اال ٓ وَعَ ٓ وُانِ ٓ كُن ٓ ثُم ٓ صَدِ قِي ٓ نَ ﴿ ٣٨﴾

سوره الانبياء آيت 38

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِهُ اال ٓ وَعُ ٓ وُان ٓ كُن ٓ تُمُ ٓ صَدِ قِي ٓ نَ ﴿٣٨﴾

سوره النمل آيت 71

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِمُزاال ٓ وَعَ ٓ وُان ٓ كُن ٓ ثُم ٓ صَلَّهِ قِي ٓ نَ ﴿ اللَّهِ

سوره سبا آیت 29

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِمُو اال ٓ وَعَ ٓ وُان ٓ كُن ٓ ثُم ٓ صُدِ قِی ٓ نَ ﴿٢٩﴾

سوره پس آیت48

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِمُزاال ٓ وَعَ ٓ وُانِ ٓ كُن ٓ ثُم ٓ صلهِ قِي ٓ نَ ﴿ ٣٨﴾

وره الملك آيت 25

وَيَقُو ٓ لُو ٓ نَ مَتَىٰ لِمُذِ اللَّهِ وَعَ ٓ وُلِن ٓ كُن ٓ ثُمُ ٓ صٰدِ قِي ٓ نَ ﴿٢٥﴾

اگرید مان لیاجائے کہ قر آن خدائی کلام ہے تو کیاخداالی غلطیاں کر سکتاہے؟ یاوہ اتناعا جزہے کہ ایک سادہ ساکلام بغیر کا پی پیسٹ کے اس سے نہیں کہاجا تا؟ میرے فاضل دوست کے سارے تمسخرانہ سوالات یہیں پر ہی اپنی موت آپ مر جاتے ہیں، پھر بھی ان کے ردمیں ایک بات کی تکر اربڑی دلچسب ہے کہ اس جیساکلام لاکر دکھاؤ، مثلاً وہ کہتے ہیں:

" تولاؤنال ایساکلام رواندی کے بیٹے اور قصہ ختم کرو! ہم بھی لاسکتے ہیں ہم بھی لاسکتے ہیں کی گر دان کرنے کی کیاضر ورت ہے؟"

" بیہ الزامی سوالات کرنے کی ضرورت نہیں۔بس قر آن کے جیساکلام پیش کرواور قصہ ختم کرو۔سامنے والاخو دہی ہار جائے گا۔ اسکی ہار آپ کے اس الزامی سوال کے جواب پر موقوف نہیں ہے۔۔خنجر اٹھے گانہ تلوار ان سے۔ یہ بازومیرے آزمائے ہوئے ہیں "

" تقریبانا ممکن ہو تاہے سرے سے تونا ممکن نہیں ہو تا۔ اسی لئے فنکار اپنی کاوش کولیکر غیرت کوللکارنے والا ایساد عوی نہیں کر تاجیسا قر آن نے کیاہے۔ فان لم تفعلو ولن تفعلو: پس اگرتم ایسانہ کر سکواورتم ایساکر بھی نہیں سکتے"

"یہاں بھی وہی بات نکالوناں ان بہترین اشعار بلیغ خطبوں اور خوبصورت رسائل کو اور دنیا کے سامنے پیش کرو۔ انتظار کرتے کرتے ہماری ہڈیاں بوڑھی ہو گئیں اور نہ نفر بن حارث نے پیش کیا اور نہ آپ پیش کررہے ہیں، خالی دھمکیاں دیتے چلے جارہے ہیں کہ ہم بھی کرسکتے ہیں ہم بھی کرسکتے ہیں۔ بھائی کروگے کس دن؟ جلدی پیش کرو کہ زمانہ قیامت کی چال چل گیا"

کیا آپ جانتے ہیں کہ یہ صاحب، میں اور آپ مسلمان کیوں ہیں؟ کیونکہ انقاق ہے ہم ایک مسلم گھر انے میں پیدا ہو گئے کیونکہ ہماں کہ پہری تھا۔ ہمارے پاس اپنی پیند کی جگہ پر پیدا ہونے کا کوئی اختیار نہیں تھا، اس لیے ہم مسلمان ہو گئے کیونکہ ہمیں بچپن ہے ہی بہی تسمسلمان پر حایا ہوگئے کیونکہ ہمیں بچپن ہے ہی بہی تسمسلمان گھر میں پیدا ہوئے اس انقاق ہے اگر یہ کسی عیسائیت کا دفاع کر رہے عیسائی کے گھر پیدا ہوئے ہوتے تو آج یہ عیسائیت کوحق مان رہے ہوتے اور اسلام کے مقابلے میں عیسائیت کا دفاع کر رہے ہوتے اور بالکل اسی طرح عیسائیت کے خول میں بند ہوتے جس طرح یہ آج مسلمانیت کے خول میں بند ہیں اور انہیں اس کے ہوئے اور بالکل اسی طرح عیسائیت کے خول میں بند ہو تا ہوں کی طشتری پر بھا انہیں " انقاق " سے پڑا ہوا مل گیا، ایس جاہلانہ با تیں وہی کر سکتا ہے جسے عربی اور ہی کیا ہے، جاہلانہ با تیں وہی کر سکتا ہے جسے عربی اور ہی کیا در سیل خوط جاہلانہ با تیں وہی کر سکتا ہے جسے عربی اور ہی کیا در سل طوط حاس کی طرح رشتے رہنا چا ہے بھلے اس زبانِ غیر کے بارے میں ڈال دینا چا ہے اور اسی ایک کتاب کو نسل در نسل طوط کی طرح رشتے رہنا چا ہے بھلے اس زبانِ غیر کے بسمجھ رٹے سے ذہن پر اگندہ ہو جائیں اور قوم پستی کی گہر ائیوں میں کی طرح رشتے رہنا چا ہے بھلے اس زبانِ غیر کے بسمجھ رٹے سے ذہن پر اگندہ ہو جائیں اور قوم پستی کی گہر ائیوں میں حاگرے .

عربی ادب اتنابر اباب ہے کہ میں تو کیا کوئی بھی اس کا پورا پورااحاطہ نہیں کر سکتا، چاہے وہ اسلام سے پہلے کا ادب ہو، اسلام کے بعد کا ہویا آج کے دور کا، یہاں میں امیہ بن الصلت نامی ایک شاعر کا کلام پیش کر ناچاہوں گا، شعر اء تو بہت ہیں بلکہ شعر اء کا ایک انبار ہے تو پھر امیہ بن الصلت ہے جس کی شاعری میں ایک انبار ہے تو پھر امیہ بن الصلت ہے جس کی شاعری میں زمین و آسان، چاند اور سورج، فرشتے اور انبیاء، حساب و کتاب، جنت و جہنم اور خدا کی و حدانیت کا ذکر تھا اور جس کی شاعری کے نمونے قر آن میں جا بجاپائے جاتے ہیں ۔۔۔! یہ وہی امیہ بن الصلت ہے ناجس کی شاعری آپ صلی اللہ علیہ و سلم بڑے شوق سے سناکرتے تھے!! یہ وہی امیہ بن الصلت ہے جس کے بارے میں آپ نے کہا تھا کہ "کا دان لیملم" (وہ مسلمان ہونے والا تھا) ... کھی ہو اتو نہیں تھانا، آپ کیوں یہ بات کر کے اس کے کلام کو کا پی کرنے کا جو از پیدا کرناچا ہے ہیں ؟!۔۔۔ اور یہ وہی امیہ بن الصلت ہے جس کا ۔۔۔ ایک میں بھی ساری با تیں میں ہی بتاؤں گایا آپ اپنے دل پر بھی پچھ زخم کھائیں گے ؟ میر ہے لہوسے بہار الصلت ہے جس کا ۔۔۔ ایس کے کیا میں بی بتاؤں گایا آپ اپنے دل پر بھی پچھ زخم کھائیں گے ؟ میر ہے لہوسے بہار الصلت ہے جس کا ۔۔۔ اور ہے کہ یہ وہی امیہ بن الصلت ہے جس کا ۔۔۔ یہ ہوں ایس کے کو ای بیات کر کے اس کے کا میر ہے حریف نے زندگی میں کھی نام تک نہیں سناہو گا۔۔!!

إلى الل-ه أُهدي مدحتي وثنائيا وقولاً رصيناً لا يني الدهرَ باقيا إلى الملك الأعلى الذي ليس فوقه إل-ه ولارب يكون مدانيا

وأشهد أنَّ الل-ه لا شيءَ فوق ه عليّاً وأمسى ذكره متعاليا ألا أيُّاالإنسان إياك والردي فإنك لا تحقى من الل-ه خا فيا وإياك لاتحعل مع الل-ه غيره فإن سبيل الرشد أصبح بإديا حنا نئيكَ إن الجنُّ كنت رجاءً هم وأنت إل-هي ربَّناور جائيا رضيت الل-هم بك رتباً فلن أرى أدين إل-هأغير كالل-ه ثانياً وأنت الذي من فضل من ّورحمة بعثت إلى موسى رسولاً مناديا فقال أعنى بابن أمي فإنني کثیرٌ به یارب صل کی جناحیا فقلت ل-ه فاذهب وهارون فادعو إلى الل-ه و فرعون الذي كان طاغيا و قولاً ل-ه أَ أنت سويت هذه بلاو تدِحتی اطمانیَّتٔ کماهیا و قولال-ه أَ أنت رفَّعُت هذه بلائمهِ أرفق إذاً بك بإنيا و قولال-ه أ أنت سوَّيْتَ وسطهما منيراً إذاماحنَّه الليل هاديا و قولال-ه من برسل الشمس غدوةً فيصبح مامت من الأرض ضاحبا

فأنبت يقطيناً عليها برحمية من الل-ه لولا الل-ه لم يبق صاحيا و قولال-ه من ينبتُ الحبَّ في الثري فيصبح منه البقل يفتزرابيا ويخ جمنه حبه في رؤوسه وفی ذاک آیات لمن کان واعیا وأنت بفضل منك نجيت يونسأ وقدبات في أضعاف حوتٍ لياليا وإنى لوسبحت باسمك ربينا لأكثر إلاَّما غفرتَ خطائيا فربَّ العباد أَلق سيباً ورحمة عليَّ وبارك في بنيَّ وماليا رُشدت وأنعمت ابن عمر ووإنما تجنبت تنورأمن النارحاميا بدينك رباليس ربُّ كمثل-ه وتركك أوثان الطواغي كماهيا وادراك الدين الذي قد طلته ولم تك عن توحيد ربك ساهيا فانصبحتَ في دار كريم مقامها تعلل فيها بالكرابة لاهبا تلاقی خلیل الل-ه فیھاولم تکن

من النار جباراً إلى النار صاويا

امیہ بن الصلت کے صرف اسی ایک کلام میں جہاں اللہ کی وحد انیت اپنے اعلی ترین مر اتب پر نظر آتی ہے وہیں حضرت موسی علیہ السلام اور فرعون کا بھی ذکر ہے اور حضرت یونس علیہ السلام کا ذکر بھی ہے ، حیرت انگیز طور پر امیہ بن الصلت کویہ بھی معلوم ہے کہ اللہ نے ہی یونس کو مجھلی کے پیٹ سے زندہ بر آمد کیا، وہ یہ بھی جانتا ہے کہ سورج کس کے حکم سے ابھر تاہے، وہ یہ بھی گواہی دے رہا ہے کہ اللہ "ہے!! جس سے ثابت ہو تا کہ لفظ "بھی گواہی دے رہا ہے کہ اللہ " ہے!! جس سے ثابت ہو تا کہ لفظ "اللہ" دورِ جاہلیت میں بھی مستعمل تھا اور موحدین تب بھی موجود تھے.. غرض کہ صرف اسی کلام سے قرآن کے آدھے احکام برآمد کیے جاسکتے ہیں.. ایک اور کلام ملاحظہ فرمائیں:

الحمد لل-ه مُساناومُصَبحنا بالخير صبّحنار بي ومسَّانا رب الحنيفة لم تنفد خزائنها مملؤة طبَّق الآفاق سلطانا ألا نبيَّ لنامنَّا فيخبر نا ما بُعُدُ غایتنامن رأس مُجُرُ انا بينائرً "بنبًا آباؤناهلكوا وبينمانقتني الأولاد أفنانا وقدعلمناكؤ أنَّ العلم بنفعنا إن سوف يلحق أُخرانا بأولانا وقد عجبت وما بالموت من عجب مامال أحمائنا يبكون موتانا يارب لا تتجعلني كا فرأ أبدأ واجعل سريرة قلبي الدهرَ إيماناً واخلط به بُنْتَي واخلط به بَشَري واللحمّ والدمّ ماعُيِّر بُ إنسانا إنى أعوذ بمن حج المحجيج ل-ه والرافعون لدين الل-ه أركانا مسلمين إليه عند محجهم لم يبتعوا بثواب الل-ه أثمانا

والناس رَاثَ <sup>عليهم</sup> أمر ساعتهم فكل-هم قائل للدين أتيانا أيام يلقى نصاراهم مسيحَهمُ والكائنين ل-ەۇدّاًو قربانا هم ساعدوه كما قالواال-ههم وأرسلوه يُسُوفُ الغيثُ دُسُفانا ساحي أياطل-هم لم ينزعوا تفثاً ولم يسلّوال-هم قملًا وصنّباناً لاتخلطن خبيثات بطسة واخلع ثيابك منهاوانج عُربانا كل امرىءٍ سوف يُجُزِي قَرْضَهُ حسناً أوسيئأو مدينأ كالذي دانا قالت أراد بناسوء أفقلت ل-ها خزيان حيث يقول الزور بهتانا وشق آذاناكيمانعيش بھا وجاب للسمع أصماخأوآذانا يالذة العيش إذ دام النعيم لنا ومن يعش يلق روعاتٍ وأحزانا من كان مكتئباً من سيَّءٍ ذَ قطاً فزاد فی صدره ماعاش ذ قطانا

یہ کلام توشر وع ہی اللہ کی صبح وشام حمد سے ہوتا ہے، اس میں وہ کہتا ہے کہ "لا تحجلنی کا فر اً ابداً" کہ اے رب مجھے بھی کا فر مت بنانا بلکہ میر ہے دل کو ایمان سے بھر دینا. !! اس میں حج کا ذکر بھی ہے اور یہ کہ حج کرنے والے "مسلمین" ہوتے ہیں، یہاں بھی اللّہ کی حمد اپنے عروح پر نظر آتی ہے، غرض کہ ہم اگر صرف امیہ بن الصلت کی شاعری کا ہی جائزہ لیں تو قر آن اس کے سامنے چغلی کھاتا نظر آتا ہے، جاہلیت کی شاعری سے قر آن کا اقتباس ایک طویل باب ہے جس پر پھر بھی سورج کی روشنی ڈالی جائے گی، فی الحال میں اسی پر اکتفاء کر تاہوں،اگر آپ کو عربی آتی ہے اور مزید کاشوق ہو توامیہ بن الصلت کے دیوان کا پچھ حصہ یہال ملاحظہ فرمائیں اور اپنی بے چارگی پر سر دُھنیں .

اوراب میں اپنے فاضل دوست کی اس للکار کی طرف آتا ہوں کہ: "بیہ الزامی سوالات کرنے کی ضرورت نہیں۔ بس قر آن کے حبیبا کلام پیش کرواور قصہ ختم کرو۔ سامنے والاخو دہی ہار جائے گا"صدقے جاؤں اپنے یار کی اس للکارپر، کیجیے آپ کی بیہ خواہش بھی یوری کیے دیتا ہوں:

#### بِسمِ الله الرحمنِ الرحيمُ

قُرْآنا عَرَبِيًّا أَنْزَلْناهُ على عَبْدِنا أَفَلا تَعْقِلونْ (1) سَيَقولونَ شاعِر كُفْراً بِدين الله وَنُكراناً وَماعَلَمْناهُ الشِعْرَ وَمايَنْبَغِي لَهُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمونْ (2) بَلْ هُوَ قُرْآن مُنْزَل مِنْ فَوْقِ سَبع سمواتِ طِباق مِنْ عِنْدِ رَبّ رَّحيمْ (3) يا أَيُها الناسُ إِنَّ هذا القُرْآنَ هُوَ هَـدْيُكمْ فَمَنْ تَنَحى عَنْـهُ مَثلهُ كَمَثَل الإبل إِذْ صَلَّتْ وما الله بهاد لِلْقَوْمِ الظالِمينْ (4) يا أَيُها الناسُ إِنا خَلَقْناكُمْ مِنْ تُراب صَلْصال لَعَلَكم تَشْكُرونْ (5) وَفَرَضْنا عَلَيْكُمُ الصلاوَة والزَّكارة لِتُقْرضوا الله قَرْضا حَسَنا يُضاعِفهُ لَكُمْ جَنَّاتِ تَجُرى تَحْتها الأَنْهارِ وَلَكُمْ فيها ما تَشْتَهونَ مِنَ الحور العينِ نُزَوجَكمْ إِياهُنَّ لايَعْصينَكمْ فِيما تَطْلبونْ (6) تَنْكِحوهن مُقْبِلاتِ وَمُدْبرات كُلما فُضَّتْ بِكَارَتِهُنَّ أَرْجَعِناهُنَّ أَبِكَ ارا لَكُمْ وَكَذٰلِكَ الفِرْدُوسَ أَعْدَدُناها لِلْمُؤْمِنينْ (7) يَسْأَلُونَكَ عَنِ الحُدُودِ نَحْنُ نُعِلِمْكَ حُدُودَنا وَلَيْسَ في الدين حَرَج تِلْكَ نِعَمُ الله عَلَيْكُمْ أَنْ جَعَلَ لَكُمْ حُدودا فَلا تَقْرَبوها وَالله عَليمُ بِما تُسِرون وَما تُعْلِنونْ (8) فَالعَبْدُ بالعَبْدِ وَإِنْ قَتَلَ نَفَر عَبْدا لَكُمْ فَجَزائم أَنْ تَقْتُلُوا عَبْدا لَهُمْ وَإِنْ عَفَيْتُمْ وَأَصْلَحْتُمْ فالله واسِع عَليم (9) وكذلِكَ الأَمةُ بالأَمَةِ فَإِنْ جاروا عَلى مامَلَكَتْ يَمينكمْ فَجَزاء ذلِكَ أَنْ يُـؤدوا لَكُمْ عَنْ كُل أَمة واحِدَة مِنْ إمائهم تَسْتَمْتِعُونَ بها شَهْرَيْن أَوْ ثلاثة ذلكم حُكْمُ الله لامانِعَ لِحُكْمِهِ هُوَ الحَكيمُ (10) ياأَيُها النَّبيُ قُلْ لِلْمُؤْمِناتِ مِنَ الْحَرابِرَ أَنْ يَتَحَجَبْنَ لِنَميزَهُنَ عَن الإماء فلا يَقْرَبِهُنَّ مَنْ في نَفْسِهِ مَرّضُ إِنْ هُنَّ ذَهَبْنَ لِلْخَلاءِ لِيَقْضِينَ حَوابِجَهُنُ لِيُريد الله بكُمْ الستر هُوَ السَّتارُ المَتينُ (11)

#### صَدق الله العظيمُ

آپ کی "ہار" کے لیے کافی ہے یامزید پیش کروں؟ چلیے کیایاد کریں گے،ایک اور نمونہ پیش خدمت ہے:

#### بِسمِ الله الرحمنِ الرحيمُ

سُبْحانَ مَنْ يُسَبِحُ بِحَمْدِهِ الإنْسُ والجُانْ (1) يا أَيُهَا اللنِينَ آمَنوا لاَتَسَمَعوا لأَي كَافِرٍ فَتَانُ (2) وَنَيْبِكُمْ فَأَطِيعوا ليَزِيدَكُمُ اللهُ حَسَناتٍ وَيُدْخِلَكُمْ الجِنانْ (3) وَاصْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً كَيْفَ سَخَرْنا مُلْحِدًا أَنْ أَقِمْ بَلْدَتنا وأَسْمَيْناها باكِسْتانْ (4) ثُمَّ بَعْدَ ذلِكَ سَلَمْنا مَفاتيحَ بَلْدة اللهِ لِعَبْدِ مِنْ عِبادِنا الْبِتانْ (5) فَأَقامَ فيها حُكُم اللهِ وأَطالَ لِحى الرِجالِ وتَقَبّ النِسُوانْ (6) فَرَفَعناهُ عِنْدنا وأَعْطَيْناهُ جَبَلٌ مِنْ ذَهْبٍ وَجَبَل مِنْ فِضَةٍ بِما أَحْسَنَ وَكَانَ بِما رَزقناهُ فَرْحانْ (7) وَقُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ هَلْ لَكُمُ عَلَيْنِهُ بِيَجارِةِ لاَنْبُورُ بِها رِبْحانْ (8) أَنْ قاتِلوا في سَبيلِ اللهِ واقتْلوا كُلِّ كَافِرِ أَثَامٌ (9) لَكُمْ مَغانِمَ بِيَجارِةِ لاَنْبُورُ بِها رِبْحانْ (8) أَنْ قاتِلوا في سَبيلِ اللهِ واقتْلوا كُلِّ كلافِر أَثَامٌ (9) لَكُمْ مَغانِمَ بَيْجارِةِ لاَنْبُورُ بِها ونِسائهمْ حِلِ لَكُمْ وَكُذا تَسْتَعْبِدونَ الغِلْمانْ (10) وَقْ الآخِرَةِ لَكُمْ جَناتٍ عَدْنِ مُ وَصَاجِزاء الإحسانَ إلاّ الإحسان (11) رَحْمَةُ مِنَ اللهِ وَعُصْرانْ (12) وإذا أَسَرْتُمْ كَافِراً وَلَمْ يُسْلِمُ فَاقْتُلُوهُ ولا تَأْخُذُكُمْ بِهِ رَأْفَةٌ لِيَرُزُقُوكَم الله جَناتٍ وَحورٍ حِسان (13) واحْرُقوا زَرْعَهُمْ أَلا ساء فاقْتُلُوهُ ولا تَأْخُذُكُمْ بِهِ مِنْ اللهِ عَلْ أَيْهَا اللذِينَ آمنوا إِنَّ اليَهُودَ كَانوا لَكُمْ أَلْا ساء فَقْتُلُوهُمْ لَكُمْ رَعِنْد اللهِ مَا أَتُوا بِهِ مِنْ اللهُ عَلْ اللهِ اللهِ عَلْ أَيْهِ اللذِينَ آمنوا إِنَّ اليَهُودَ كَانوا لَكُمْ مِنْ اللهُ عَلْ أَنْهِ اللهِ يَقْهُ مُ العُسْيانُ (16) والهِنْدَوسَ عَبَدَة فَاتِلُوهُمْ لِعْدَاء اللهِ الْمَوْمُ فِي اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ فَي الدِيلِهِ وَلَا عَرْقُ وَلِ اللّهِ عَلْمُ الْمُنْ الْمَانُ المَعْمُ الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ الْمُنْ وَلِ اللهِ عَلْمُ فَالدُنيا فَرَو اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ وَلِ الْالْحَرَةِ خُسُران (17) إِنَّ اللهُ عَلْمُ الْمُؤْمِ الْمُعْرَةِ إِنَّهُ الْمَدِيا فَرَى وَفِ الْآخِرُو وَلَى الْمُعْرَاقُ الْمُعْمُ اللهُ عَلْمُ الْمُؤْمِولُ

## صَدق الله العظيمُ

جذباتی قشم کے لوگوں کو اتن سی بات سمجھ نہیں آتی کہ وہ انسان جو اپنی عقل سے چاند پر پہنچ گیااور اب مریخ کو سر کرنے کی تیاریاں کر رہاہے وہ ایک معمولی سی کتاب کے آگے بے بس ہو جائے گا؟

فاعتبر وايااولى الالباب..!!

ویسے اگلی بار کس کا پڑگا لینے کا ارادہ ہے؟

## کنواری کا بیٹا

سب سے پہلے تو میں یہ واضح کر دوں کہ میری نظر میں بچوں کاجواز شادی کے بند ھن سے مشر وط نہیں ہے، ہر انسان کاجواز اس کے اپنے وجو داور ذات میں پوشیدہ ہے لہذامیری انسانیت کی شریعت میں کوئی حرامی یاابن الزنانہیں ہے، یہ تحقیری الفاظ جو انسان کی تذلیل اور اس کے انسان ہونے کے حق کی تو ہین کرتے ہیں خدا کی شریعت میں ہیں جس کادعوی ہے کہ وہ انسان سے سب سے زیادہ محبت کرتا ہے!!

"تم حق کو جانتے ہواور حق تمہمیں آزاد کرتا ہے" یہ یو حنائی انجیل کے مطابق حضرت میچ (علیہ السلام) کا فرمان ہے، تو کیا جمجے حضرت میچ (علیہ السلام) کے مقد س خاندان کے بارے میں جاننے کا حق ہے؟ کیا یہ خاندان خدامر یم اور میچ (علیہ السلام) پر مشتمل ہے ۔۔ یا پھر صرف خدایوسف اور میچ (علیہ السلام)؟ کیوں نہ ان کی معجز انہ ولا دت پر ایک طائر انہ نظر دوڑائی جائے اگر چہ ان کا وجو دہی ایک تاریخی شخصیت کے طور پر متنازعہ ہے تاہم یہاں مجھے اس سے کوئی دلچہی نہیں ہے کہ وہ تھے یا محض بولس کے ذہن کی اختراع تھے، سوال یہ ہے کہ کیاوہ واقعی خدا کے بیٹے تھے؟ یاوہ خدا بیٹا اور روح القد س کے مثلث کا حصہ ہیں؟ یا پھر وہ کنواری ولا دت کا شاخسانہ ہیں جس میں خدا اور فر شتوں نے اہم کر دار ادا کیا؟ یہ بھی تو ہو سکتا ہے کہ وہ انتہائی سادہ طریقے سے یوسف بڑھئی کے بیٹے ہوں یا پھر کسی ایسے شخص کے جس نے برنامی اور معاشرے کے ڈرسے تاریخ کے اند چیروں میں چھپنا منظور کیا؟

بی بی مریم ایک نوجوان دو شیزہ تھیں جن کی منگنی انجیلوں کے مطابق یوسف بڑھئی نامی شخص سے ہوئی تھی، یہاں تک توسب
شمیک ٹھاک تھا مگر ایک دن خدا کا ایک فرشتہ ان کے پاس آکر انہیں بتا تا ہے کہ وہ حاملہ ہیں مگر یقیناً یوسف بڑھئی سے نہیں بلکہ
براہ راست خدا سے!! اور وہ انتہائی سادگی سے یہ بات قبول کر لیتی ہیں، رہے یوسف تو جیسے جیسے حمل کی علامات ظاہر ہو ناشر وع ہو تی بیں ان جیلوں کے مطابق انہیں شک ہو ناشر وع ہو جا تا ہے، یوسف بڑھئی کو مطمئن کرنے کے لیے وہی فرشتہ انہیں خواب
میں آکر حقیقت ِ حال سے آگاہ کر تا ہے اور بتا تا ہے کہ جو بچے بی بی مریم کے پیٹ میں بل رہا ہے وہ ان کا نہیں بلکہ خدا کا ہے؟؟
کچھ عرصہ بعد بی بی مریم کے ہاں ایک لڑکے کی ولا دتِ باسعادت ہو تی ہے جس کانام وہ یسوع رکھتی ہیں اور یوسف جو اس پچ
کے والد نہیں ہیں ان پر اس نیچ کی ساری ذمہ داری آن پڑتی ہے.

کیایسوع (علیہ السلام) کی اس افسانوی ولادت میں کوئی خاص پیغام ہے؟ کیاان کا کسی کنواری کے بطن سے پیدا ہونے میں کوئی فائدہ ہے؟ اگروہ باقی ابراہیمی انبیاء کی طرح سادہ اور طبعی طریقے سے پیدا ہوتے تواس میں کیانقصان ہوتا؟ یقیناً کچھ نہیں، یہاں تکلف اور کہائی گھڑنے کی کوشش قطعی واضح ہے، انجیلوں کے مصنفوں کی یہ فزکاری سمجھنے کے لیے کسی فلاسفر کی ضرورت نہیں، جہال یہ مصنفین ایک فرشتہ گھڑتے ہیں جسے کسی نے نہیں دیکھاجو بی بی مریم کو ایک اچانک اور نا گہانی حمل کی بشارت دیتا ہے وہ بھی ایک ایسے باپ سے جس کی اس نے کبھی خواب میں بھی توقع نہیں کی ہو گی، پھر ایک خواب گھڑا جاتا ہے جو بے چارے یوسف کو دکھایا جاتا ہے اور اسے ایک ایسے بچے کا باپ بنادیا جاتا ہے جو اس کا ہے ہی نہیں، پھریہو دیوں کی ایک کثیر آبادی گھڑی جاتی ہے جو تاریخی طور پر وجو د ہی نہیں رکھتی، پھر بی بی مریم اور یوسف کو بیت کم پہنچا دیا جاتا ہے جہاں مسے (علیہ السلام) کی آمد کی سابقہ پیشگو ئیوں کے عین مطابق نہ صرف ایک ولادت گھڑی جاتی ہے بلکہ ایسے لوگ بھی پیدا کر لیے جاتے ہیں جو اس نچے کو سجدہ کرتے ہیں. غرض کہ یہ ساری میتھالو جی اس وقت رائے مشرقی نمذا ہب سے چوری شدہ ہے ۔

یہ تو تھاوہ افسانوی ساانجیلی قصہ ،اس قصے کا دوسر ارخ انتہائی سادہ اور سہل ہے جس کا تعلق ایک ایسی نوجو ان دوشیزہ سے جو کسی شخص سے متکنی شدہ یا شادی شدہ ہے ، یوں اسے حمل کھہر جاتا ہے اور وہ ایک لڑکا پیدا کرتی ہے بالکل جس طرح روزانہ ساری دنیا میں یہ عمل ہوتا ہے ، تو پھر کہانی کو اتنا افسانوی کچ دینے کی کیاضر ورت ہے ؟ اس مجز انہ ولا دت پر دنیا کے کروڑوں لوگ ایمان کی حد تک یقین رکھتے ہیں مگر کیا اس یقین کے پیچھے کسی مقصد کو تلاش کیا جاسکتا ہے ؟ یہ کیسے یقین کر لیا جائے کہ ایک نواری دوشیزہ کے جسم میں انڈہ خو دہی کیسے فیزن کے عمل سے گزرنا شروع ہوگیا؟ اس نے ایک خلیے کے کروموسومز کو ایک کنواری دوشیزہ کے جسم میں انڈہ خو دہی کیسے فیزن کے عمل سے گزرنا شروع ہوگیا؟ اس نے ایک خلیے کے کروموسومز کو کی جس کا تعین کر تا ہے وہ صرف باپ لیں تو بھی سب سے اہم سوال ہے کہ مولود لڑکا کیسے ہوگیا جبکہ جو کروموسوم لڑکے کی جنس کا تعین کرتا ہے وہ صرف باپ کے یاس نہیں ؟

کنواری کابچہ پیدا کرناصرف مسیحی کہانی نہیں ہے، یہ افسانہ یسوع (علیہ السلام) کی پیدائش سے بہت پہلے مشرقِ وسطائی وغیر مشرقِ وسطائی مٰذاہب میں موجود تھا:

1-عراقی خداتموز کوایک کنواری نے جنم دیاتھا.

2-مصری خدااسیر س25 دسمبر کوایک کنواری کے ہاں پیداہوا تھا.

3- یونان کاہر کولیس دسمبر کے مہینے میں ایک کنواری سے پیداہواتھا.

4- بھارتی خدا کرشا بھی دیو کی نامی کنواری سے پیدا ہوا تھااور صلیب پر مراتھا.

5- بدھابھی ایک مایانامی کنواری سے 25 دسمبر کو پیداہوا تھااور صلیب پر مراتھا.

اور یوں ہی افسانے تہذیب در تہذیب اور نسل در نسل چلتے رہتے ہیں اور کسی نہ کسی صورت عقائد کی شکل میں موجو درہتے ہیں، مگر زمانہ کوئی بھی ہو، یہ افسانے ہمیشہ حق سمجھے جاتے ہیں اور ان پر بحث کرنے والا بد بخت ہمیشہ کا فر.

## نمروهی وتونی

جب اہل عراق نے شاہ نمرود بن کنعان کو بہ شکایت کی کہ ابراہیم (علیہ السلام) نے ان کے سارے بت توڑ دیے ہیں تو نمرود نے ابراہیم (علیہ السلام) کو بلوا کر کہا کہ:

نمرود: تم اپنے آپ کو کیا سمجھتے ہو؟

ابراہیم (علیہ السلام) نے جواب دیا: استغفر اللہ کچھ نہیں...

نمرودنے کہا: بیہ کون ساخداہے جس کاتم دعوی کررہے ہو؟

ابراہیم (علیہ السلام) نے جواب دیا: الله میر اخداہے جوزندگی اور موت دیتاہے..

نمر ودانہیں کونے میں لے گیااور کہا: زندگی اور موت میں دیتاہوں..

پھر نمر ودنے دو آدمی بلائے، ایک کومار دیااور دوسرے کومعاف کر دیا...

ابراہیم (علیہ السلام) کو کچھ جھٹکالگا،لیکن وہ گویاہوئے کہ: میر اخداسورج کو مشرق سے لا تاہے تم اسے مغرب سے لا کر د کھادو!!

اب نمر ود كو جهيهٔ كالگا..

پهرکسی وقت ایک آیت نازل هو ئی:

( اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي عَانِّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ اَنْ آتَاهُ اللهُّ الْمُلُكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي الِّذِي يُحْبِي وَيُمِيثُ قَالَ اَنَا أُمْيِثُ قَالَ اللهُّ الْمُلُكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي اللَّهِ يَكُنِي عَلَيْ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ إِلَيْمُ مِنَ الْمُشْرِقِ فَاتُتِ بِهِا مِنْ الْمُغْرِبِ فَبُهِتَ اللَّهِ يَاللَّهُ لَا يَصُدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ) سوره گائے...مير ا مطلب ہے سورہ بقرہ

اگر نمرود کے ساتھ ابراہیم (علیہ السلام) کا یہ قصہ درست ہے تواس سے معلوم ہو تاہے کہ نہ صرف ابراہیم (علیہ السلام) کی دلیل غیر منطقی تھی بلکہ نمرود گدھاتھا (نمرود بھائی سے معذرت کے ساتھ کہ آپ یقیناً بڑے طاقتور بادشاہ رہے ہوں گے مگر آپ بے وقوف تھے)

ابراہیم (علیہ السلام) کی ججت تھی کہ ان کا خد اسورج کو مشرق سے لاتا ہے آپ اسے مغرب سے لاکر د کھائیں...

ويرى گڙ...

نمر و د بھائی... آپ نے انہیں یہ کیوں نہیں کہا کہ کیا آپ کا خد ااسے ابھی اسی وقت مغرب سے لاسکتا ہے!!؟

<sup>ط</sup>ینشن ہو گئی نا...

بومسڈاٹ مسٹر نمرود...

اب كوئى فائده نهيس... ڈائر يکٹريهي چاہتا تھا كه: فبہت الذي كفر.

# الكلوم الفرقان في خرعبلوت الركتور جواه خان

گتا ہے اس پانچویں فیل سے بڑے بڑے مومنین کو خطرہ لاحق ہوگیا ہے، یہی وجہ ہے کہ میری ہر تحریر پر کوئی نہ کوئی مومن لمبا چوڑارد لکھ مارتا ہے، شروع میں رد بڑے سادہ اور روایتی تھے، لیکن میرے سمجھانے پر کچھ فرق پڑا ہے، خصوصاً میرے عزیز دوست ڈاکٹر جواد خان صاحب کو اب "ردود "لکھنے کاسلیقہ آگیا ہے اور اب وہ صرف قر آن سے ہی نہیں بلکہ سابقہ مقد س کتابوں کی بھی خوب ورق گردانی کرکے دلائل پیش کرتے ہیں، پہلے کی طرح میری" قرآن اور اسرائیلیات "پر بھی دوعد و ردود منظر عام پر آئے، پہلاروا گرچہ اچھا قرار دیا جاسکتا ہے مگر روایات سے ہٹ کر اس میں کوئی نیا پن نہیں تھا اس لیے میں نے بھی اسے درخورِ اعتناء نہیں سمجھا، تاہم ڈاکٹر جواد خان صاحب کارد انکامال کا تھا کہ میں اسے نظر انداز نہ کر سکا، جھے یہ اعتراف کرنے میں ذرا بھی تامل نہیں کہ انہوں نے "رد"کاحق اداکر دیا، مگر افسوس کہ انہوں نے میری جس تحریر کارد کھا اس کے اصل مقصد کو سمجھائی نہیں اور بات کسی اور نہج پر لے گئے، اگر وہ مضمون کے "مضمون "پر رہتے ہوئے بات کرتے اور اصل مدعے کورد کرتے تو شاید میری بھی کچھ اصلاح ہوجاتی .

.

بہر حال جو بھی ہے ،میرے عزیز جراح کویقین تھا کہ میں ان کے "رد" کا"رد" ضرور لکھوں گا کیونکہ اپنی تحریر میں وہ جابجا مجھ سے ٹیڑھے میڑھے سوالات کر کے مجھے "رد" لکھنے پر اکسار ہے تھے ،اور مجھے یقین ہے کہ عوام کو بھی اس رد کے رد کابڑی بے



صبری سے انتظار ہو گا،اورا تنی عوام کومایوس کرنامیں گناہ کبیرہ سمجھتا ہوں

تو چليه ديكھتے ہيں كه ڈاكٹر صاحب كى زنبيل ميں كيا كيا معجزات ہيں..

يهلا سوال يااعتراض وه يون الهاتے ہيں:

''تی صاحب نے اپنے مضمون کی ابتدا قرانی آیات سے کی. طرفہ تماشہ یہ کہ انکے مضمون میں قرآن کی آیات جو کہ کفّار کے اظہار لا تعلقی کے طور پر پیش کی جارہی تھیں، موصوف نے انھیں کا پی رائٹ ایکٹ کی خلاف ورزی کا الزام بنادیا. سورہ الا نعام کی آیات ۲۵ یاسورہ الانفال کی آیت اسمیں الزام یہ نہیں تھا کہ قرآن کریم کوئی الہامی کتاب نہیں ہے اور یہودیوں کی کتاب کا چربہ ہے (نعوذ و باللہ) بلکہ کفّار ملّہ کا یہ اظہار لا تعلقی تھا کہ جس میں وہ کہتے تھے کہ یہ تم کیا گئے گزرے زمانوں کی باتیں کرتے ہواور کیا پر انی داستانیں سناتے رہتے ہو"

کیا نہ کورہ بالا دونوں آیتوں میں کفارنے بیہ الزام نہیں لگایا کہ قر آن پہلے لوگوں کی کہانیاں ہیں اور اگر وہ چاہیں تواس طرح کا کلام وہ خود بھی کہہ دیں؟ جب وہ یہ کہتے ہیں کہ یہ پہلے لوگوں کی کہانیوں پر مشتمل ہے تو کیا اس سے یہ واضح نہیں ہو جاتا کہ یہ کہانیاں انہوں نے پہلے بھی سن رکھی تھیں اور جب قر آن نے آکر وہی کہانیاں دوبارہ دہر ادیں توانہیں اس میں کوئی نیا پن نظر نہیں آیا، یہی وجہ تھی کہ انہوں نے کہا کہ یہ "اساطیر الاولین" پر مشتمل ہے جنہیں وہ خوب جانتے ہیں، یہ بات میرے فاضل دوست بھی مان رہے ہیں اور میر امقصد بھی اسی بات کی طرف توجہ دلانا تھا.

" پیتہ نہیں فاضل مضمون نگار کے یہاں در سنگی اور اور خطاکا کیا مفہوم ہے مگریہ بات سب کو معلوم ہے کہ موجو دہ الہامی کتب تحریف شدہ ہیں اور ان کتابوں میں تحریف ایک ایسی مسلمہ حقیقت ہے کہ عیسائی علما بھی اس کا انکار نہیں کر سکتے . بائبل شاید دنیا کی واحد کتاب ہے جس پر اتنی بار نظر ثانی ہو چکی ہے کہ جس کی نظیر کسی بھی الہامی کتاب کے لئے نہیں ملتی . یہ کوئی ایسی بات نہیں تھی کہ جس کے بارے میں ہم یہ کہہ سکیں کے حضرت ٹی جیسے فاضل شخص کی علم سے باہر ہو سکتی ہے" \_\_\_\_\_

میں نے اس پورے مضمون میں کہاں کہاہے کہ موجو دہ الہامی کتابیں تحریف شدہ نہیں ہیں؟ کیا آپ بتانا پیند فرمائیں گے؟

پھر میرے فاضل دوست تفسیر ابن کثیر سے اسرائیلیات کے حوالے سے کچھ اقتباس کر کے فرماتے ہیں:

" یہاں تفسیر ابن کثیر کے اقتباسات پیش کرنے کا مقصد صرف یہ واضح کرنا تھا کہ اسر ائیلیات کا دین اسلام میں کہاں تک دخل ہے اور اسکے نقل کرنے میں کن اصولوں کو مد نظر رکھنا پڑتا ہے"

یہ میرے دوست کی تسلی کے لیے کافی ہو گامیرے لیے نہیں، کیونکہ اسرائیلیات کاد خل اس سے کہیں زیادہ ہے جتنا کہ میرے فاضل دوست سیجھتے ہیں، میرے مضمون میں جن اسرائیلیات کا تذکرہ کیا گیاتھامیرے فاضل دوست نے ان میں سے ایک کا بھی تسلی بخش جو اب دیناضروری نہیں سمجھا، مثلاً میں نے کہاتھا کہ حضرت موسی علیہ السلام کاقصہ شاہ سرجون الاکادی کا ہے، میں نے یہ بھی کہاتھا کہ سورہ ماکدہ کی آیت 45 میں وارد قانون در حقیقت حمورانی کے قوانین سے آیا ہے، میں نے یہ بھی کہاتھا کہ چور کا ہاتھ کا قانون جاہلیت میں بھی موجود تھا، میں نے یہ بھی کہاتھا کہ جج جاہلیت کی ایک رسم تھی اور ایسے کئی دیگر الزامات لگائے تھے جن پر سارے مضمون کا دارومدار تھا مگر میرے فاضل دوست کا یاتو تجابل عار فانہ کمال کا ہے یا پھر وہ رد

اس ہے آگے وہ فرماتے ہیں:

"مصدر اور خدائی پیغام ایک ہی ہے لہٰذ اوا قعات کا ایک جیسانا ہونازیادہ اچھنے کی بات ہے بجائے واقعات کے ایک جیسا ہونے سر "

نہیں جناب ان دونوں سے زیادہ اچنبھے کی بات بیہ ہے کہ واقعات کے مقامات اور کر دار کہیں اور ثابت ہورہے ہوں..

ڈاکٹر صاحب خاتم الانبیاء پر جہالت کا الزام لگاتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"به ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ نبی کریم صلی الله علیھ وسلم پڑھنالکھنانہیں جانتے تھے"

یہ دنیاکاسب سے بڑا مذاق ہے، ایک طرف جس نبی کی شان میں دن رات قصیدے گائے جاتے ہیں اسی نبی کو ان پڑھ جاہل قرار دے کر اسے معجزے کا نام دے دیاجا تاہے، جبکہ حقیقت میں انہیں جاہل کہنے والے خود سب سے بڑے جاہل ہیں (تعمیم ہے تخصیص نہیں)، یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک شخص نے لمبی چوڑی تجارت سنجال رکھی ہواور اسے پڑھنالکھنانہ آتا ہو؟اور کیا "اُمی"کامطلب ان پڑھ ہے؟ کیا نبوت کا دراومد اروحی پر ہے پایڑھنے لکھنے پر؟ جاسیئے اور ان کے ان پڑھ ہونے کے قوی ترین

۔ ثبوت جو آپ کو مل سکیں ڈھونڈ کر لایئے، پھر اس کے بعد میں آپ کو ثابت کر دوں گا کہ وہ ان پڑھ جاہل نہیں تھے پھر بیٹھ کر فیصلہ کریں گے کہ گستاخ رسول کون ہے اور اس کے معیارات کیا ہیں ..!؟

اس کے بعد میرے فاضل دوست کچھ بائیلی خرافات نقل کرکے فرماتے ہیں:

"اگر قر آن کریم کسی بھی کتاب کی نقل ہے تو یہ خرافات قر آن کریم میں کیوں نقل نہیں ہوئیں؟ کیوں یہ کتابیں خداکاایک اعلیٰ وار فع اور منطقی تصور پیش کرنے میں قر آن کریم کے برعکس ناکام ہیں؟"

میں نے کب کہا کہ میں ان کتابوں پریقین رکھتا ہوں؟ اور کیا کسی کتاب میں خرافات کانہ ہونااسے مقد س بنادیتا ہے؟ عجیب منطق ہے..!!اور کیا آپ کے خیال میں قر آن میں خرافات نہیں ہیں؟ اگر آپ کی طبع نازک پر گراں نہ گزرے توایک نمونہ پیش کرناچا ہوں گا:

ٷؖٵٞؽٵؙؙؖڶڛؖۮٙٵڶۺۧؠۜٲءٛڣؘوؘٶؘڔڐڹ۬ؠٲؠ۠ڶٮٞؾڎۧحَرَسًاۺٛڔؽڎٙٷٷۺؙؠؙٵڎٚۄ٨ڮٷٲؽٵؙڬۨٵڣۜڷ۫ؿؘڬؙۯؙڡۯٷؠؙڡؘڠٵڡؚۯ<sup>ڵڸۺ</sup>ڡٞٸؚۧٝ؋ٙٛڡڹڎ يَّسَڎٙؿٙڡؚٵڶڎۧٵڹؘڲؘؚڔڎٙڶ؞ؙؿؠٞٲؠٲڗ۠ڝؘڋٵۮٚۄ٩ڮڛۅڔه جن، آيت8اور9

اور یہ کہ ہم نے آسان کو ٹٹولا تواسکو مضبوط چو کیداروں اور انگاروں سے بھر اہوا پایا۔ - اور یہ کہ پہلے ہم وہاں بہت سے مقامات پر فرشتوں کی باتیں سننے کے لئے بیٹھا کرتے تھے۔ اب کوئی سننا چاہے تواپنے لئے انگارہ تیاریا تاہے۔

اِتَّازَيَّنَّا السَّمَآءَ الدُّن ۚ يَابِزِى ٓ عَنِي ال ٓ كَوَاكِبِ ۙ ﴿٢﴾ وَحِف ٓ ظَامِّن ٓ كُلِّ شَى ٓ طُنٍ تَارِدٍ ٓ ﴿٧﴾ لَا يَسَّعُو ٓ نَ اِلَى ال ۡ لَا اِل ٓ اَكَ ۡ لَى وَابُق ٓ ذَ فُو ٓ نَ مِن ٓ كُلِّ جَانِبٍ ☆ ۚ ﴿٨﴾ وُمُو ٓ رَاوَّاَهُم ٓ عَدَابٌ وَاصِبٌ ۚ ﴿٩﴾ وَلَا مَن ٓ خَطِفَ ال ۡ خَط ٓ فَة فَات ٓ بَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴿١٩﴾

بیشک ہم ہی نے آسان دنیا کو ستاروں کی زینت سے سجایا۔اور ہر شیطان سر کش سے اسکی حفاظت کی۔ کہ اوپر کی مجلس کی طرف کان نہ لگاسکیں اور ہر طرف سے ان پر انگارے بچینکے جاتے ہیں۔ یعنی وہاں سے نکال دینے کو اور ایکے لئے ہمیشہ کاعذاب ہے۔ ہاں جو کوئی فرشتوں کی کسی بات کو چوری سے جھیٹ لینا چاہتا ہے تو جلتا ہو اانگارہ اسکے پیچھے لگ جاتا ہے۔

اور ہم نے قریب کے آسان کو تاروں کے چراغوں سے زینت دی اور انکو شیطانوں کے مارنے کا آلہ بنایا اور ان کے لئے د کہتی آگ کا عذاب تیار کرر کھاہے۔

چلیے کسی فلکیات دان کے پاس چلتے ہیں اور اسے بتاتے ہیں کہ ہمارا قر آن کہتاہے کہ ستارے اور شہاہیے محض شیطانوں کومار بھگانے کے آلوں کے سوا کچھ نہیں ہیں پھر دیکھتے ہیں کہ ہمیں کتنے جوتے پڑتے ہیں..!؟(ہم سے مراد میں بھی جوتے کھانے والوں میں شامل ہوں)

رہی بات کہ "کیوں یہ کتابیں خداکا ایک اعلیٰ وار فع اور منطقی تصور پیش کرنے میں قر آن کریم کے برعکس ناکام ہیں" تو قر آن کون ساکامیاب رہا؟ ایک پتھر کے گر د چکر لگانے اور اسے چو منے چاٹنے میں اور کر شن بھگوان اور گائے ما تاکے آگے سرنگوں ہونے میں کیا فرق ہے؟ اور کیا اس صورت میں گائے ان پتھر ول سے زیادہ فائدہ مند نہیں؟

پھر میرے فاضل دوست نے بائبل سے بقول ان کے کچھ" فخش" اقتباسات پیش کرکے فرمایا:

"کیا فاضل مضمون نگار کوانبیاعلیهم صلواة السلام سے منسوب گھناؤنی، بیہودہ اور انتہائی فخش داستانیں، (معاذ اللہ) قر آن مجید میں نظر آتی ہیں "

کیا آپ واقعی ایسا سمجھتے ہیں؟ یا آپ کی آ تکھوں پر نقلز س کی پٹی اس قدر کس کے بند ھی ہے کہ آپ کو پکھ نظر نہیں آتا؟ آپ کی اجازت سے ایک اور نمونہ پیشِ خدمت ہے:

ٷؘۼٙڷٷۘٲ؈ؙڵٳڵ؞ٛؠڔؽ؞ٝۼڗؚؽؗ؆ۛۺڔٞٷۧڹٙۅٛڵ۞؇٢ڮٷڶڸڹۜٛۥ۪۠؊ٷڷٳٷۻؽۛڣٚؽ۫ڶڵڎڡٛٚڎؘڞؘٷٙڹؚۄ۠ٚٚ۠ڵٵ؉ٷ ٵتَّقُوااللهۗۅؘلاَثُخۡدُوەۡنِۄؚ٩٢ڮٷڵۅ؞ٛ؊ٳۅؘڵٙؠ۞ڹؘؽ۞ؠػٸڹٳڶ؞ٝۼڵؚؠؽ؈ٛۏڿؼڮٷڶڶۥ۪؊ٷٚڷٳ؞ؘؚڹ۬ؾ؞ٝ؊ٳڹ؞ٞ ٮؙؙڹ؞ۧؿؙؠۦٝڣ۬ۼؚڶ؞ٞڹؘۄٝٵڮ

اور آئے شہر کے لوگ خوشیاں کرتے [۵۲] لوط نے کہایہ لوگ میرے مہمان ہیں سومجھ کور سوامت کرو [۵۷] اور ڈرواللہ سے اور میری آبرومت کھوؤ [۵۸] بولے کیاہم نے تجھ کو منع نہیں کیاجہان کی حمایت سے [۵۹] بولا یہ حاضر ہیں میری بیٹیاں اگر تم کوکرناہے[۴۰] (سورہ الحجر)

یہ کیسے نبی ہیں جولونڈوں کو بچانے کے لیے اپنی بیٹیاں اجتماعی آبر وریزی کے لیے مسٹنڈوں کو پیش کررہے ہیں؟ کیایہ بے ہودہ اور انتہائی فخش داستان نہیں؟ مجھے پیۃ ہے کہ آپ سورہ حجر کی آیت نمبر 71 کی کیا تاویل پیش کریں گے، میں چاہتا ہوں کہ آپ وہ تاویل پیش کریں کیونکہ لغوی، منطقی، اور سیاقی لحاظ سے اس احمقانہ تاویل کی دھجیاں بھیرنے میں تبھی مزہ آئے گا.. اور ہاں

#### میرے دوست مزید فرماتے ہیں:

یہ کہانی سابقہ مقدس کتابوں کے عین مطابق ہے.

"ان الزامات کوڈاکٹر ذاکر نائیک نے نہایت خوبصورت اور محکم دلائل کے ساتھ رد کیاہے۔ ایک سوال کے جواب میں ڈاکٹر صاحب کہتے ہیں کہ اگر آپ قر آن اور بائبل کا جائزہ لیں تو کی مقامات پر ان میں یکسانیت پائی جاتی ہے۔ لیکن اگر آپ انکا گہر ائی صاحب کہتے ہیں کہ اگر آپ قر آن اور بائبل کا جائزہ لیں تو کی مقامات پر ان میں معلومات کی روشنی میں دیکھیں تو یہ ۲ با تیں عصص تو ہے کہ بائیں گابت ہو جائیں گی۔ ایک قر آن کر یم نے قصوں کو نقل نہیں کیاہے اور دوسری سائنسی معلومات کی روشنی میں قر آن کر یم کی حقانیت بھی کھل کر ثابت ہو جاتی ہے"

ڈاکٹر ذاکر ناٹک کی میں عزت کر تاہوں، لیکن جہاں بات قر آن سے سائنس کشید نے کی آتی ہے توان میں اور ہارون کی جیسے جعلساز میں کوئی فرق نہیں رہتا، ایسے لوگ ہمہ وقت ہر جدید سائنسی دریافتوں کو کیج کرنے کے لیے تیار رہتے ہیں، اور پھر اپنا سارازور قر آن میں ایسی کسی آیت کی تلاش میں لگا دیتے ہیں تا کہ یہ ثابت کر سکیں کہ قر آن میں یہ جدید ترین علمی دریافت اگر ازل سے نہیں تو کم سے کم چودہ سوسال پہلے سے ضر ور موجود تھی!! میر سے خیال سے اہرین علوم ارض (Geology) حضرت ازل سے نہیں تو کم سے کم چودہ سوسال پہلے سے ضر ور موجود تھی!! میر سے خیال سے اہرین علوم ارض (Geology) حضرت اربیان کر کے انتہائی راحت محسوس کریں گے، نا ہی طبیعات دانوں اور کیمیاء دانوں کو سائنسی طور پر بیان کر کے انتہائی راحت محسوس کریں گے، نا اچانک "بر دوسلام " کیسے ہوگئی، ناہی فلکیات دانوں کو یہ تسلیم کرنے میں کوئی پش و پیش ہو گا کہ شہا ہے اور دیدار ستار سے دراصل شیطانوں کو مار ہوگانے کے لیے کام آتے ہیں تا کہ وہ فرشتوں اور خدا کے در میان ہونے والی گفتگونہ من سکیں …!؟

ہر جدید سائنسی دریافت منظر عام پر آنے کے بعد ہی قرآن سے کیوں بر آمد ہوتی ہے؟ اسے دن رات طوطے کی طرح رٹے والے الی سائنسی دریافتیں کرتے ہیں؟ نہیں جناب وہ تو قرآن کو پڑھ کریہ سائنسی دریافتیں کرتے ہیں؟ نہیں جناب وہ تو قرآن کو مانتے ہی نہیں، تو پھر وہ ایسے کارنامے کیسے انجام دے لیتے ہیں؟ کیونکہ وہ اپنی عقل کا استعمال کرتے ہیں جو اللہ کے فضل و کرم سے ہمارے یاس نہیں ہے، جب انسان نے ترقی کی منزلیں اپنی عقل کے استعمال سے ہی طے کرنی ہیں تو مقد س

کرتے ہیں تو پھر آپ انہیں کیوں نہیں مانتے؟

### ڈاکٹر صاحب مزید فرماتے ہیں:

"بائبل (پیدائش ۱:۳-۵) کہتی ہے کہ خدانے دن اور رات کی تخلیق پہلے دن کی . دوسر ی طرف بائبل کے ہی مطابق (
پیدائش –۱: ۱۲۰ – ۱۹) ستار ہے چوشے دن تخلیق کے گئے . جو کہ مضحکہ خیز حد تک غلط ہے . اگر ستار ہے نہیں ہوں تو دن اور
رات کا ہونا ممکن نہیں . دن اور رات کا ہونا سورج کے بغیر ممکن نہیں . قران کریم اس کے برعکس اس طرح کا کوئی بیان دیتا نظر
نہیں آتا . اگر فاضل مضمون نگار کو اس طرح کے کسی بیان کا علم ہوتا تو مجھے قوی یقین تھا کہ وہ ایک لمحہ ضابع نہیں کرتے اپنا
فیصلہ سنانے میں . سوال پھر وہیں آجاتا ہے کہ اگر قران کریم کسی کتاب کی نقل ہے تو یہ مضحکہ خیزیاں قران میں کیوں نہیں ؟ "

بھی دوسرے کی آنکھ میں تکا بھی ہوتو نظر آ جایا کر تاہے،اوراپنی آنکھ میں شہتیر بھی ہوتو نظر نہیں آتا، چلیے میں آپ کوالیی ہی ایک مضحکہ خیزی قرآن سے نکال کر دیتا ہوں:

قُلۡ ۗ ٱبَّتُكُم ۗ لَكَ ۗ أَنُونَ بِالَّذِى ۚ خَلَقَ ال ٓ اَرهِ ضَ فِى ٓ يَوهَ کَنَ ۚ نِو وَتَجَ ۚ عَلُو ٓ نَ لَهُ \* سَان ٓ وَاوَا أَذْ لِكَ رَبُ ال ۚ عَلَمَى ٓ نَ ۚ ﴿٩﴾ وَجَعَلَ فِى ٓ ہَارَ وَاسِى مِن ٓ فَو ٓ ثِيَا وَلِرَ كَ فِى ٓ ہَا وَقَدَّرَ فِى ٓ ہٖ سَان ٓ وَاتَہَا فِى ٓ سَار ٓ لَعَةِ النَّامِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى ۚ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللَّهُ الللِّهُ اللللْمُ الللِمُ الللَّهُ

کہوکیاتم اس ذات کا انکار کرتے ہو جس نے زمین کو دو دن میں پیدا کیا۔ اور بتوں کو اس کا مد مقابل بناتے ہو۔ وہی تو تمام جہانوں کا مالک ہے۔ اور اس میں سامان معیشت مقرر کیاسب کا مالک ہے۔ اور اس میں سامان معیشت مقرر کیاسب چار دن میں۔ اور تمام طلبگاروں کے لئے یکساں۔ پھروہ آسمان کی طرف متوجہ ہوا جبکہ وہ دھوال تھا تواس نے اس سے اور زمین سے فرمایا کہ دونوں آؤخواہ خوشی سے خواہ ناخوشی سے۔ انہوں نے کہا کہ ہم خوشی سے آتے ہیں۔ پھر اس نے دودن میں سات آسمان بنائے اور ہم آسمان میں اسکے کام کا حکم بھیجا اور ہم نے آسمان دنیا کوچر اغوں یعنی ستاروں سے سجایا اور شیطانوں سے محفوظ رکھا۔ یہ اسی زبر دست باخبر کے مقرر کئے ہوئے اندازے ہیں۔

یہاں پیۃ چلتا ہے کہ پہلے زمین دو دن میں بنائی گئی، پھر پہاڑ اور سامان معیشت چار دن میں بنائے گئے، (یعنی وہ دو دن مین ہوڑ مین کو بنانے میں صرف ہوئے ان میں جیرت انگیز طور پر پہاڑ شامل نہیں تھے!!)، پھر سات آسان دو دن میں بنائے، یعنی زمین، پہاڑ اور سامانِ معیشت چھ دن میں بنائے گئے، کیا بیہ معقول بات ہے کہ زمین جیساادنی ساسیارہ جس کی اس کا کنات کی وسعت کے سامنے کوئی وقعت نہیں کو بنانے میں چھ دن صرف ہوئے جبکہ سات آسان بشمول اپنی وسعت کے سامنے کوئی وقعت نہیں کو بنانے میں چھ دن صرف ہوئے جبکہ سات آسان بشمول اپنی وسعت کے سامنے کوئی وقعت نہیں کو بنانے میں تھے دن صرف ہوئے جبکہ سات آسان بشمول اپنی آسانوں سے پہلے بنائے گئے ایک بنا کے گئے !؟ اور اگر زمین اور تمام طلبگاروں (مخلوقات) کے لیے سامانِ معیشت آسانوں سے پہلے بنائے گئے تو بغیر سورج کے وہ کیسے زندہ تھے!؟ چلے اسی تناظر میں ایک اور تضاد دیکھتے ہیں:

ءَان ۚ ثُمُ ٓ اَ ثَنَدُّ خَل ٓ قَااَمِ الشَّمَآءُ ۚ بَنَهٰا ﴿ ٤٧﴾ رَفَعَ سَم ٓ كَهَا فَسَوْ يَهَا ﴿ ٢٨﴾ وَاَغْ َ طَثَلَ لَى ٓ لَهَا وَاَخْ ٓ رَجَ ضُحبُا ﴿ ٢٩﴾ وَال ٓ اَر ٓ ضَ لِنَحْ ٓ وَذٰ لِكَ وَحْبِهَا ﴿ ٣٠﴾ اَنْ ٓ رَجَ مِن ٓ بَهَآ يَاوَمَ ٓ حُهُا ﴿ ٣٠﴾ وَال ٓ جِبَال اَر ٓ سُهَا ﴿ ٣٣﴾ مَتَاعًا ثُمْ ٓ وَلِان ٓ عَامُم ٓ ﴿ ٣٣﴾

بھلاتمہارا بنانامشکل ہے یا آسان کا؟ اللہ نے اسکو بنایا۔اس کی حصت کو اونچا کیا پھر اسے بر ابر کر دیا۔اور اسی نے رات تاریک بنائی اور دن کو دھوپ نکالی۔اور اسکے بعد زمین کو پھیلا دیا۔اسی نے زمین میں سے اسکاپانی نکالا اور چارہ اگایا۔اور اس پر پہاڑوں کا بوجھ رکھ دیا۔یہ سب کچھ تمہارے اور تمہارے مویشیوں کے فائدے کے لئے کیا۔

اب یہاں آسان زمین سے پہلے بنایا گیا!! مگر مجھے یقین ہے کہ یہ کھلے تضاد ان شاءاللہ میرے جراح کے ایمان کو قطعی متز لزل نہیں کرسکتے کیونکہ وہ الحمد للدوراثق مسلمان ہیں،اور عقل استعال کرنے سے خدانے سختی سے منع کرر کھاہے.

" چاند اور سورج دونوں روشنی دیتے ہیں " کے عنوان کے ذیل میں ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں:

"بائبل کے مطابق (پیدائش—۱:۱۱)"خدانے دوروشنیاں تخلیق کیں بڑی روشنی دن میں اجالا کرتی ہے اور چھوٹی روشنی رات میں "جبکہ سائنسی طور پریہ بات صاف ہے کہ چاند کی اپنی کوئی روشنی نہیں لہٰذااسکی روشنی کے بارے میں تخلیق کا لفظ استعال کرناغلط ہے ۔ کیافاضل مضمون نگار جانتے ہیں کہ قران کریم چاند اور سورج کی روشنیوں کے بارے میں کیا کہتا ہے ؟ قرآن کریم سورہ نوح میں کہتا ہے کہ:

وَجَعَلَ الْقَمَرَ فَيْهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ مِرَ اجًا (١٧:٧١) اور چاند کوان میں (زمین) کانور بنایا ہے اور سورج کوچراغ ٹھیر ایا ہے. کیا عربی میں مہارت رکھنے والے می صاحب بتانا پیند کریں گے کے قر آن کریم میں سورج اور چاند کی روشنیوں کے حوالے سے
الگ الگ الفاظ کیوں استعال ہوئے؟ چاند کے لئے قران کریم میں قمر کالفظ استعال کیا ہے اور اسکی روشنی کے لئے "منیر" کالفظ
استعال کیا گیا ہے جو کہ عکسی روشنی کے لئے استعال کیا جاتا ہے ۔ کیا فاضل مضمون نگار بتانا پیند کریں گے کہ نبی کریم صلی اللہ
علیم وسلم کو چودہ سوسال پہلے یہ حقیقت کس نے بتائی تھی کہ چاند کی اپنی روشنی نہیں ہے ؟ پھر وہی سوال کہ اگر قر آن کریم
نقل ہے تو یہ کیسی نقل ہے کہ جو سائنسی غلطیوں کو نقل نہیں کرتی ؟"

یہاں جراح صاحب نہ صرف مجھے چونالگانے کی کوشش کررہے ہیں بلکہ اپنی ہی باتوں میں تضاد کا شکار ہیں، آیت کے ترجمہ میں وہ کہتے ہیں کہ چاند زمین کانور ہے تو دوسری طرف کہتے ہیں کہ"اسکی روشنی کے لئے "منیر"کالفظ استعال کیا گیاہے "، کوئی مجھے بتائے گا کہ مذکورہ آیت میں لفظ"منیر"کہاں ہے ؟

اور چونامجھے یوں لگارہے ہیں کہ ترجمہ میں قوسین میں لفظ"ز مین"فٹ کررہے ہیں جو کہ سیاق وسباق کے لحاظ سے بالکل غلط ہے،

یہ تووہی بات ہو گئی کہ "فویل للمصلین" کہ نمازیوں کی خیر نہیں ہے، دیکھیے:

ٱلَمِ ۚ تَرَوهُ اكَى ۚ فَ خَلَقَ اللّٰهُ سَبِ ۚ عَ سَمُوتٍ طِبَاقًا ﴿ ١٥﴾ وَّجَعَلَ اللهِ قَمَرَ فِي ۚ بَنَ نُو ٓ رًا وَّجَعَلَ الشَّم ۚ سَ بِرَ اجًا ﴿ ١٩﴾ (سوره نوح)

کیاتم نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے سات آسمان کیسے اوپر تلے بنائے ہیں۔۔اور چاند کوان میں روشن بنایا ہے اور سورج کوچراغ بنادیا ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ یہ جواوپر تلے سات آسان بنائے گئے ہیں چاند کو"ان میں "(فِی ہُنِ ﷺ)روش بنایا ہے اور سورج کو چراغ، لینی یہاں جو چاند اور سورج ہیں وہ ان ساتوں آسانوں کے در میان کہیں پرواقع ہیں اور انہیں روشن اور منور کر رہے ہیں!!یہ ہمارے جانے پہچانے چاند اور سورج نہیں ہیں، سویہ قرآنی تضادات میں سے ایک اور تضاد ہے، روشنیوں کے حوالے سے الگ الگ الفاظ کے استعال کو توریخے ہی دیجیے .

ڈاکٹر صاحب" آدم پہلے انسان تھے جو ۰۰۵۸ سال پہلے دنیامیں تھے" کے عنوان کے ذیل میں فرماتے ہیں:

"جبکہ علوم آثار قدیمہ اور ارضیات کے مطابق ۱۰ ہزار سال یا اس سے بھی پہلے تک انسان کی اس زمین پر موجود گی کے شواہد موجود ہیں. بائبل کے اس بیان کے برعکس قر آن کریم میں اس طرح کا کوئی بیان نہیں جس میں انبیاء کے در میان زمانوں کا در ست وقت بتایا گیاہو. کیافاضل مضمون نگاریہ بتانا پیند کریں گے کہ کیاچیز تھی جسے قر آن کریم کو اس بظاھر دلچسپ تاریخ کو نقل کرنے سے روکا؟"

بڑا ہی سادہ ساجو اب ہے، یقیناً بائبل کی کاربن کا پی بنانامقصو د نہیں تھا..ہے نا..!اور کیا پیۃ اس وقت یہ بائبل میں ہوں ہی نا، بعد میں ڈالی گئی ہوں!

ڈاکٹر صاحب کاایک اور قابلِ غور اعتراض کہ:

"تلمودی اور مدراشی اسر ائیلیات کے ذیلی عنوان میں حضرت ملی نے سورہ نمل کی آیت ۱۸ کے حوالے سے ابن کثیر سے متعلق آدھی بات نقل کی ہے حالانکہ اگر پوری تحریر کاحوالہ دیتے توبات صاف ہو جاتی کہ ابن کثیر نے کیابات اور کیوں کی. آگے چل کے ابن کثیر اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ:

"نوف بکالی کہتے ہیں یہ بھیڑیے کے برابر تھی. ممکن ہے کہ اصل لفظ ذباب ہو یعنی مکھی کے برابر اور کاتب کی غلطی سے وہ ذیاب کھھ دیا گیاہو یعنی بھیڑیا""

پہلی بات توبیہ کے کتابت کی میہ غلطیاں کہاں کہاں واقع ہوئی ہیں؟ کوئی اس کی ضانت دے سکتاہے؟ اس طرح جملہ تفاسیر واحادیث اپنے آپ ہی مشکوک ہو جاتی ہیں کہ ان میں کتابت کی غلطیوں کی کوئی ضانت نہیں، دوسری بات بیہ کہ جہاں ڈاکٹر صاحب کا منقولہ بیان موجو دہے وہیں پر بیہ بھی لکھاہے کہ:

ومن قال من المفسرين: إن هذاالوادي كان بأرض الشام أو بغيره، وإن هذه النملة كانت ذات جناحين كالذباب، أوغير ذلك من الأقاويل، فلاحاصل لها.

"مفسرین میں سے پچھ نے کہا: کہ یہ وادی شام کی زمین یا کہیں اور تھی، اور یہ کہ اس چیو نٹی کے مکھیوں کی طرح پر تھے، اور اس طرح کی دیگر باتیں، توبیہ باتیں غلط (لاحاصل) ہیں . لیعنی ابن کثیر خود ہی دیگر مفسرین کی اس تفسیر کو کہ یہ چیونٹی مکھی کے برابر تھی مستر دکررہے ہیں اور بھیڑیے والی بات پر قائم ہیں ،اس طرح میں نے درست ترین تفسیر پیش کی جسے میرے فاضل دوست ناقص بیان نقل کرکے قاری کو بے وقوف بنانے کی کوشش کررہے ہیں ، ثبوت کے طور پر تفسیر ابن کثیر میں اس آیت کی تفسیر دیکھیے. ڈاکٹر صاحب اسی طرح کا ایک اور الزام بھی لگاتے ہیں کہ:

" پھر آگے چل کر صحیح مسلم کی حدیث کاحوالہ دیتے ہوئے گول مول بات کی ہے کاش جناب تمی اس حدیث کاحوالہ بھی دے دیتے تو کتنا اچھا ہوتا؟"

شاید میرے فاضل دوست کو حدیث کے آخر میں بارہ (12) کاعد د نظر نہیں آیاجو حوالے کے لیے تھا، خیر جب آپ جانتے ہی ہیں کہ حدیث صحیح مسلم میں بھی ہے تو پھر اعتراض کس بات کا؟اس طرح تو حدیث اور قوی ہور ہی ہے اور میری بات کو مزید اثبات مل رہاہے.

حضرت نوح کی عمر کے حوالے سے ڈاکٹر صاحب گویاہیں کہ:

"میر اسوال جناب میں سے سائنس کے ادنیٰ طالبعلم کی حثیت سے بیہ ہے کہ عقل ۹۵۰ سال زندہ رہنے کو کیوں تسلیم نہیں کرتی؟ کیاا نکے پاس کچھ ایسے سائنسی حقائق ہیں جن کی مدد سے بیر ثابت کیا جاسکے کہ ۹۵۰ سالہ زندگی ناممکنات میں سے ہے"

یمی سوال میر اان سے ہے کہ کیا آپ ایسے سائنسی دلائل پیش کرسکتے ہیں کہ کسی انسان کا 950سال زندہ رہنا ممکن ہے؟ جہال تک عقل کے تسلیم کرنے کی بات ہے تو آپ قر آن میں آئی کس کس چیز کو عقلیاسکتے ہیں؟

اب ڈاکٹر صاحب کے سب سے بڑے ایمان افروز جھوٹ کی طرف آتے ہیں جسے وہ"فرعون اور اسکے لشکر کی غرقابی "کے عنوان کے تحت بیان کرتے ہیں اور جسے وہ بقول ان کے "رغسیس دوئم (Merneptah) کی لاش کی دریافت اور اسکی موت کے سلسلے میں ہوئی جدید طبّی تحقیقات " قرار دیتے ہیں، جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ رمسیس دوم کی ممی ہی دراصل موسی (علیہ السلام) کا فرعون ہے اور بیہ کہ رمسیس دوم کی لاش فرانس لے جائی گئی جہاں ڈاکٹر موریس بو کلے نے جو مسلمان ہو گئے تھے لاش پر تحقیق کر کے بیہ ثابت کیا کہ "اسکی موت کھو پڑی اور گردن کی ہڈیاں ٹوٹے سے ہوئی ہے ۔ لاش پر نمک کی تہہ اس بات کا ثبوت تھی کہ اسکی موت ڈو بنے اور یانی کے انتہائی شدید دباؤ کا نتیجہ تھی "جس سے علمی طور پر بیہ ثابت ہوجا تا ہے کہ نہ صرف

·

ر مسیس دوم ہی فرعون ہے بلکہ سورہ یونس کی آیت نمبر 92 کی حقانیت بھی ثابت ہو جاتی ہے چنانچہ یہ بھی ثابت ہو جاتا ہے کہ قر آن بالیقین اللّٰد تعالیٰ کی ہی اتاری ہوئی کتاب ہے .

جس کسی نے بھی یہ "ایمان افروز" قصہ گھڑ ااسے داد نہ دینازیادتی ہوگی کہ اس نے یہ ثابت کر دیاہے کہ ایمان اندھاہو تاہے، اور جب انسان کی بنیاد ہی خرافات کے یقین پر کھڑی ہو تواپسے لو گوں کوکسی بھی طرح الزام نہیں دیا جاسکتا کہ جب ان کا خد اہی عقل سے فارغ ہو تواس کے "عباد" پر کوئی حرج نہیں اگروہ اپنی عقل استعال نہ کریں..!!

کیا قرآن کی حقانیت کے ثبوت کے لیے فرعون کی لاش کا دریافت ہونالاز می تھا؟اگر لاش دریافت نہ ہوتی تو کیا قرآن پرشبہات کے سائے منڈلاتے رہتے؟اور اگر اب بیہ ثابت ہو جائے کہ رمسیس دوم موسی (علیہ السلام)کا فرعون نہیں ہے تو کیا آپ قرآن کو مستر دکر دیں گے؟

میرے جراح کا دعوی ہے کہ وہ سائنس کے طالب علم ہیں مگر اس جھوٹ کو داغتے اور لو گوں میں جہالت تقسیم کرتے وقت انہوں نے اس بات کی تصدیق کرنے کی ذرا بھی زحمت گوارانہیں کی کیونکہ ایمان ہی کافی ہے بھلے وہ جھوٹ پر کھڑ اہو..

چلے اس ایمان افروز حجموہ کا بھی پر دہ فاش کیے دیتے ہیں:

لندن سے شائع ہونے والے سعودی عرب کے مشہور اخبار الشرق الاوسط کی 5 فروری 2005 کی خبر کے مطابق مصر کے وفاقی وزیر برائے آثارِ قدیمہ ڈاکٹر زاہی حواس نے کہاہے کہ:

"واضاف انه بحسب دراسة القر آن الكريم، يتبين ان فرعون الخروج هو «رمسيس الثاني»، بالرغم من التتيجة التي توصل البيها الفرنسيون، عندما قاموا بفحص المومياء في الثمانينيات، والتي اشارت الى انه ليس فرعون الخروج، لعدم وجود آثار للغرق في مومياره. "

"انہوں نے مزید کہا کہ اگر چپہ قر آنِ کریم کے مطابق فرعون «رمسیس دوم » ہے تاہم اسی کی دہائی میں فرانسیسیوں کی جانب سے ممی کی جانچ سے یہ پیتہ چلا کہ وہ فرعون نہیں ہے کیونکہ اس کی ممی میں ڈو بنے کے کوئی آثار نہیں یائے گئے تھے "

## یمی خبر عربیک نیوز آر کائیومیں دیکھیے

ڈاکٹر زاہی حواس علوم آثار قدیمہ کے مایہ ناز عالم ہیں، مصریات کے حوالے سے کوئی بھی دستاویزی فلم ان کی موجو دگی کے بغیر اد ھوری سمجھی جاتی ہے، نیشنل جیو گرافک پر انہیں اکثر دیکھا جاسکتا ہے،اور میرے خیال سے وہ ڈاکٹر موریس بو کلے جیسے .

جعلساز سے زیادہ قابلِ اعتبار ہیں، یہ جعلسار کتنابڑا مسلمان تھا، کتنے جج کیے، کتنے عمرے کیے، کتنی نمازیں پڑھیں یہ ایک الگ موضوع ہے جسے یہاں زیرِ بحث لانا ہے محل ہے، تاہم ڈاکٹر زاہی حواس کے الفاظ قابل غور ہیں کہ قر آن کے مطابق فرعون رمسیس دوم ہی بنتا ہے لیکن در حقیقت وہ فرعون ہے ہی نہیں، اب یہاں مومنین کی قرآن کی حقانیت کے بارے میں کیارائے ہوگی؟

عقیدے پر پڑنے والی اس ضرب کاری کے لیے معافی چاہتا ہوں مگرسچ سچ ہو تاہے اور سرچڑھ کر بولتا ہے.

مجھے احساس ہے کہ یہ تحریر انتہائی قابلِ اعتراض ہے، مقصد کسی کے جذبات یاعقیدے کامذاق اڑانا نہیں تھا، اگر کسی کے جذبات یاعقیدے کامذاق اڑانا نہیں تھا، اگر کسی کے جذبات کو تھیس پہنچی ہو تو میں دلی طور پر ان سے معذرت چاہتا ہوں، میر امقصد محض میرے محترم دوست ڈاکٹر جواد خان کی " بحث برائے بحث" کے لیے شروع کی گئی تحریر کا جواب دینا تھا جس میں انہوں نے بجائے سابقہ تحریر کے "مضمون "کارد کرنے کے بے وجہ اور بے دلیل الزامات لگائے اور میر کی تحریر کے مقصد کو نہیں سمجھا، مزیدیہ واضح کرنا مقصود تھا کہ اگر کیڑے ہی نکالے ہوں توانسان خدامیں بھی کیڑے نکال سکتاہے، میر کی ڈاکٹر صاحب سے کوئی ذاتی پر خاش نہیں ہے، وہ میرے لیے اب بھی محترم ہیں، مجھے بھین ہے وہ دل پر نہیں لیں گے۔

وماعليناالاالبلاغ

نوٹ: میں نے اس تحریر میں موجود کسی بھی قرآنی آیت کاخود سے ترجمہ نہیں کیاہے، ساراترجمہ یہاں سے لیا گیاہے.

#### <u>کائنات اور ابن رشر</u>

شاید میری بیرپوسٹ پڑھ کرکافی لوگوں کو جھٹکالگاہو گاکہ اس کا دماغ ""سٹک " گیاہے ، دل ہی دل میں ملحد تو قرار دیا ہی ہوگا، کفر کا فتوی لگانے کے لیے بھی کچھ لوگوں نے کمر کس لی ہوگی، کچھ کرم فرماؤں نے توای میل بھیج کراپنے ایسے خیالات کا با قاعدہ اظہار بھی کیا، لیکن میہ کوئی نئی بحث نہیں ہے بلکہ اتن ہی پر انی ہے جتنا کہ خود انسان پر انا ہے ، ہماری اسلامی تاریخ بھی ان مباحث سے خالی نہیں ہے ، غزالی ، ابن سیناء ، ابن رشد ، الفارانی و دیگر نے اس موضوع پر سیر حاصل بحث کی ہے بلکہ ایک دوسر سے پر کفر کے فتو ہے بھی لگائے ہیں ، میں نے اپنی مذکورہ پوسٹ میں کہا تھا کہ:

دوسر سے پر کفر کے فتو ہے بھی لگائے ہیں ، میں نے اپنی مذکورہ پوسٹ میں کہا تھا کہ:

"" یا در ہے کہ قدیم فلاسفر وں بشمول مسلمانوں کے ہمیشہ یہی رائے رہی ہے اور انہوں نے دنیا کے قدیم ہونے کا اعتراف کیا ہے لیکن مذہبی تعصب کی وجہ سے وہ بات کو گھماتے رہے ""

لیکن شاید میرے اس تختے پر کسی نے غور نہیں کیا، اور کریں بھی تو کیسے کریں، کچھ پیۃ ہو تو کریں، میں شرط لگا سکتا ہوں کہ پورے بلاگتان میں کسی نے امام غزالی کی تبافت الفلاسفہ اور ابن رشد کی تبافت التبافت پڑھی ہو؟ ان کتابوں میں خدا پر ایسے ایسے مباحث ہیں کہ سن کرماں کے پیٹ میں بی بچے کے بال سفید ہو جائیں، میری وہ تحریر تو پچھ بھی نہیں، بلکہ میں نے توان کے مطابعے سے اخذ کر دہ نتائج پری اپنی بات کی تھی، جھے اندازہ تھا کہ ایسی بات یہاں کسی کو ہضم نہیں ہوگی کیو نکہ ہمارے ہاں مطابعے سے اخذ کر دہ نتائج پری اپنی بات کی تھی، جھے اندازہ تھا کہ ایسی بات یہاں کسی کو ہضم نہیں ہوگی کیو نکہ ہمارے ہاں کر کوئی بات کہ درے تو وہ اور اس کی بات دونوں چھنے گئے ہیں، ہمارے ہاں صرف ند ویوں، تھانویوں، کروڑویوں، ہڑ اروپوں، نانو تویوں، عطاریوں، تادریوں، بریلویوں، چنتیوں، ملگیوں اور نقویوں کی کتابیں پڑھی جاتی ہیں، ہمارے پچوں تک کوان غداروں کے نام ازبر ہیں، کسی بچے سے ابن بطے کے بارے میں یو چھ لیس، العز ابن عبدالسلام کے بارے یو چھ لیس انہیں کھی خداروں کے نام ازبر ہیں، کسی بچے سے ابن بطے کے بارے میں کوئی امید نہیں ہے، اب چاہے کفر کے فتوے لگائیں یا آگر گولی ماردیں، جھے کوئی فرق نہیں پڑتا، میں وہی کھوں گاجو میر ادل چاہے گاکیو نکہ میں آزاد پید ابوا تھا اور آزاد ہی مروں گا، میں بلا گنگ کر ناچا ہتا ہوں، میں لوگوں کے لیے نہیں کھتا، اگر کسی کو میرے خیالات پند نہیں بیں تو وہ یہاں نشریف لانے اور تبعرہ کرنے کی زحمت نہ کیا کریں.

تودنیا کے قدیم ہونے کاخیال کوئی نیانہیں ہے، ابن رشد کا بھی یہی خیال ہے کہ دنیا قدیم ہے یعنی اس کا کوئی آغاز نہیں ہے اور یہ ازل سے خدا کے ساتھ ساتھ چلی آرہی ہے جیسے سورج اور روشنی کا ساتھ، اور وقت میں اس سے (یعنی خدا) پر انی نہیں ہے، خدا کا کائنات سے برتر ہونا جو کہ ذات اور رہے کی برتری ہے نا کہ زمان کی اور اس کے لیے ان کی دلیل ہے:

1-اگر خداوقت کے لحاظ سے کا ئنات سے پر اناہو تا تووقت سے پہلے بھی وقت ہو تاجو ناممکن ہے .

2-مطلق قديم سے كوئى واقعہ رونماہوناناممكن ہے.

3- دنیا کا امکان موجو د تھا چنانچہ دنیا ابھی تک ممکن الو قوع ہے .

4-ہر واقعے سے پہلے مادہ ہو تاہے کیونکہ کوئی واقعہ مادے کے بغیر و قوع پذیر نہیں ہو سکتا چنانچہ مادہ قدیم ہے سود نیا بھی قدیم

ہے.

امام غزالی ابن رشد کے دلائل کا جواب دینے کی کوشش کرتے ہیں مگر ابن رشد اپنے موقف کا دفاع کرتے ہوئے بڑی مہارت سے ان کے دلائل کورد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ (امام غزالی) دراصل معاملے کوشکوک وشبہات سے حل کرنے کی کوشش کررہے ہیں جو مسئلے کو حل کرنے سے قاصرہے اور خلاصہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر فلکیاتی اجسام (سیارے وستارے وغیرہ) کسی ازلی موجو د (خدا) کا کام ہے جس کا وجو د ماضی کے وقت میں داخل نہیں ہے تواس کے افعال بھی ماضی کے وقت میں داخل نہیں ہونے چاہئیں!!

اسی نیچ پر چلتے ہوئے ابن رشد کہتے ہیں کہ جس طرح کا ئنات یاد نیااز لی ہے جس کا کوئی آغاز نہیں ہے اسی طرح یہ ابدی بھی ہے جس کا کوئی آخر یا خاتمہ نہیں ہے، وہ اس کے خراب اور فناء ہونے کو یکسر مستر دکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ ہمیشہ قائم رہے گی، وہ کا ئنات کی مالت دلائل اس کی ابدیت پر بھی لا گوکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ کا ئنات کی علت معلول ہے اور یہ ازلی ابدی ہے یعنی علت معلول کے ساتھ رہے گی اور یہ کہ اگر علت تغیر پذیر نہ ہو تو معلول بھی نہیں بدلے گا.

اب ایک روایتی مولوی کو ابن رشد کی ایسی باتیں مجذوب کی بڑگئیں گی کیونکہ وہ یہ ثقیل باتیں ہضم نہیں کرپائے گا، یہ بھلاکیے ہو سکتا ہے کہ خدااور کا نئات ہمیشہ سے ایک ساتھ چلے آرہے ہوں؟ دنیا قدیم کیسے ہو سکتی ہے؟ وقت کیا بلاہے؟ چنانچہ مولوی پہلاکام یہی کرے گا کہ ابن رشد پر کفر کا فتوی لگا دے گا اور یہی ہوا بھی، ابن رشد پر کفر کے فتوی لگائے گئے، انہیں ملحد اور واجب القتل قرار دیا گیا.

لیکن ابن رشد ایک سچامسلمان تھا، اس کے فلنے کی بنیاد صرف منطق پر ہی نہیں کھڑی تھی بلکہ اسے مذہب کا بھی سہارا تھا، اس نے اپنے فلنے کو قر آن سے بھی ثابت کیا:

> (وهوالذي خلق انساوات والأرض في ستة أيام، وكان عرشه على الماء) (سوره ہود آيت7) (اور وہی ہے جس نے بنائے آسان اور زمين چھ دن ميں اور تھااس کا تخت پانی پر) صاف ظاہر ہے كه اس وجود سے پہلے بھى كوئى وجود تھاجو كه عرش اور يانى ہے چنانچہ وقت بھى موجود ہے.

> > (یوم تبدّل الأرض غیر الأرض والساوات) (سورہ ابر اہیم آیت 48) (جس دن بدلی جائے اس زمین سے اور زمین اور بدلے جائیں آسان) یہاں بھی پینہ چلتاہے کہ اس وجو د کے بعد بھی کوئی وجو د ہوگا.

(پھروہ آسان کی طرف متوجہ ہوا جبکہ وہ دھواں تھا) ۔

یہاں پتہ چلتاہے کہ آسان کوکسی چیز سے بنایا گیاجس کے لیے مادے کاپہلے سے موجود ہونالازم ہے

یہ اور ایسی کئی قر آنی دلیلوں سے ابن رشد دنیا کے قدیم ہونے کو ثابت کرتے ہیں کیونکہ شریعت میں ایساکوئی متن موجو دنہیں ہے جو یہ کہتا ہو کہ خدا مطلق عدم میں موجو دتھا!! چنانچہ ابن رشد کے خیال میں دنیا کا قدیم ہونا شریعت کے عین مطابق ہے مخالف نہیں.

مزيد برآن وه بية تک کہتے ہیں کہ خداکلیات جانتاہے جزئیات نہیں جانتاجو بہر حال اس وقت ہماراموضوع بحث نہیں ہے .

اس ضمن میں میر اموقف صرف اتناعرض کرناتھا کہ جب دنیاقدیم ہے اور مادہ ازل سے موجود ہے تو پھریہاں خدا کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی ہے؟

## انسانی مشینیں

جب انسان ممنوع ومجاز، مستحب اور مکروہ کے نظام پر عمل کرناشر وع کر دیتا ہے تو گویااس طرح وہ اپنی عقل کو ایک طرف رکھ کر اپنی پروگر امنگ کے عمل کی طرف پہلا قدم بڑھادیتا ہے، پوری طرح پروگر ام شُدہ ہونے کے لیے صرف کچھ وقت کی ضرورت باقی رہ جاتی ہے.

یقیناً یہاں بات اخلاقیات کی نہیں ہور ہی، بلکہ ان معاملات کی ہے جن کا تعلق ہماری روز مرہ کی زندگی سے ہے جوہر انسان اور معاشر ہے میں مختلف ہوتی ہیں، یا بعض او قات محض ذاتی عمل ہوتا ہے.

ایسے انسان کو کیا کہیں جس کے پاس کچھ مخصوص الفاظ کا ایک مجموعہ ہے جنہیں اس نے ہر وقت بڑبڑاتے رہناہے، صبح اٹھتے وقت، رات کوسونے سے پہلے، کھانے سے پہلے اور بعد میں …بازار میں جانے سے پہلے …بیت الخلاء میں جانے سے پہلے …سواری، سفر، مرض، کپڑے بدلنا، نہانا، خرید وفروخت …غرض کہ دنیا کا ایسا کوئی کام نہیں جسے کرنے سے پہلے یہ الفاظ نہ بڑبڑائے جائیں … صرف اس پر ہی بس نہیں، اس کے پاس کچھ قاعدے بھی ہیں جو باقی چیز وں کا تعین کرتے ہیں مثلاً کھانا کس ہاتھ سے کھایا جائے،
گھر میں اور بیت الخلاء میں داخل ہونے سے پہلے کون ساقد م بڑھایا جائے، کس طرح بیٹھا جائے اور بیٹھنے کے کن طریقوں سے
اجتناب بر تاجائے، بیوی کے ساتھ ہمستری کس طرح کی جائے، بات کس طرح کی جائے، اپنے ارد گر دکے لوگوں کو کس طرح
دیکھا جائے ... اس کے پاس اپنے لباس، بال، داڑھی، ظاہری حلیہ، روزانہ نہانے کی تعداد، کس ٹوتھ برش سے اجتناب برتنا ہے
اور کیا کھانا پینا ہے، حتی کہ ان خوشبوؤں کے بارے میں بھی اس کے پاس ہدایات موجود ہیں جنہیں اس نے استعال کرنا اور جن
سے اجتناب برتنا ہے .. ؟!

اس کے پاس اپنے خوابوں، مستقبل، اپنے گھر، بیوی، بچوں، دوستوں، پڑوسیوں، جنہیں وہ جانتا ہے اور جنہیں وہ نہیں جانتا ہے سب کے لیے ایک تیار پلان موجود ہے .

اس کے پاس اس کے لیے ایک سوچنے والا موجود ہے (پہلے سے پروگرام شُدہ پروگرامر) جواسے ہر قسم کے معاملات کے لیے احکامات جاری کر تار ہتاہے...

اس کی زندگی میں اگر کوئی چیز ہے جس پر کوئی قد عن نہیں ہے تووہ صرف اس کی جنسی شہوت ہے جسے زمین پر پوری چھوٹ دے دی گئی ہے جس طرح کہ آسان پر چھوٹ ہوگی.

یہ ساری مشقت محض ایک نگران کوراضی کرنے کے لیے کی جاتی ہے جو مثلا سر کے بال غلط طرح سے بنوانے پر بری طرح سے پا ہو جائے گا.

کیا یہ بہتر نہ ہو تا کہ وہ نگران بجائے ہمیں بغیر سمجھ کے پروگرام کرنے کے ہمیں انتخاب کرناسکھا تا؟

پیتہ نہیں ذہنی طور پر کون زیادہ پختہ اور اچھے برے کی بہتر تمیز کرنے والا ہو گا؟وہ بچہ جس کے والدین نہ اسے سکھایا ہو کہ اچھاکیا ہے اور بر اکیا ہے ، اسے سکھایا ہو کہ بازار میں موجو دا چھی اور مفید چیز وں کا انتخاب کیسے کرے؟ یاوہ بچہ جس کے والدین نے اسے محض یہ بتایا ہو کہ یہ منع ہے اور یہ مجازہے ، یہ مستحب ہے اور یہ مکر وہ ہے ، اور اس سے زیادہ مت پوچھنا ورنہ اور نہ جانے ان میں کون سے والدین بہتر ہیں؟؟ اگرانسان سے مشابہ مشین کوروبوٹ کہاجا تاہے، تو کیاہم اسی منطق کواستعال کرتے ہوئے پہلے سے پروگرام شدہ انسان کو انسانی مشین نہیں کہہ سکتے ؟

ایسے نظام پر عمل پیرالو گوں کی ایک جیسی شکل، ایک ہی جیسی بو، ایک ہی طریقہ کلام اور ایک ہی جیسار دعمل کیوں ہوناچا ہیے؟ اور کیا اسے اتحاد کہناچا ہے یا انتشار؟ یا جماعت کی چھاپ دکھانے کے لیے فر دکی شخصیت کا قتل؟ اور کیا عقل مندباپ اپنے تمام بچوں پر ایک ہی چھاپ لگائے گایا ہر بچے کی اپنی اپنی شخصیت کو پر وان چڑھنے اور اسے پختہ کرنے میں مدد کرے گا؟

جب ''کسی بھی '' مذہب میں ممنوعات اور مجازات کا اس طرح کا نظام شامل ہو جائے تو وہ ایسی انسانی مشینوں کی پروڈ کشن لائن بن جاتا ہے جن پر وہی ڈیزائننگ کی تاریخ، وہی ماڈل نمبر اور وہی آپر ٹینگ سسٹم نصب ہو تا ہے، اور پروڈ کشن کا عمل انہی خواص کے ساتھ زمانوں تک چلتار ہتا ہے، چنانچہ ہم ایسی کسی بھی انسانی مشین کی خواص کو پچھے اس طرح بیان کر سکتے ہیں:

> ماڈل نمبر ........... پتھر کازمانہ ،اگر چہ پروڈ کشن کی تاریخ انتہائی جدید ہے. ڈائناسار آپر ٹینگ سسٹم ،اگر چہ بیہ اکیسویں صدی ہے اور بیہ آپر ٹینگ سسٹم آج کے زمانے میں کام نہیں کرتا. جنگلوں، پہاڑوں، سمندر کی گہرائیوں، خلاء، غرض کہ ہر طرح کے ماحول میں چلنے کے قابل.

اگر انسان اپنی عقل اور دل سے ہے، اور اس طرح کا نظام اسے انسانی مشین بنادیتا ہے، تو عقل و دل کے تحلیل ہو جانے کے بعد ایسی مشین کو کیا کہنا چاہیے...؟!

#### مقرس متن

کسی متن کے مقدس ہونے کا انحصار اس بات پرہے کہ وہ انسانی زندگی اور آزادی کو کس قدر مقدس قرار دیتاہے .

کوئی متن اپنے آپ میں مقدس نہیں ہوتا.. بلکہ ایک متن ہوتا ہے جوانسان کی نقدیس اور احترام کرتا ہے چنانچہ انسان کے پاس سوائے اس کے اور کوئی چارہ نہیں رہتا کہ وہ بھی اس مقدس متن کی نقدیس کرے اور اس کا احترام کرے، یہاں پرلازم ہے کہ ہر مقدس یا آسانی یاخد ائی متن کو خُر دبین کے نیچے رکھا جائے خاص طور سے جبکہ کسی متن کی اپنے آپ کے لیے یہ گواہی کہ وہ مقدس ہے ناکا فی ہے اور حقیقی محقق کو قائل نہیں کر سکتی.

یہاں لفظ"آسانی" سے یہ مطلب اخذ کر ناضروری نہیں ہے کہ میں اس کا ئنات کے کسی خدا کی طرف اشارہ کر رہاہوں جس نے یہ متن وضع کیا ہے، یہ صرف ایک اصطلاح ہے جسے میں ان تعلیمات کو بیان کرنے کے لیے استعال کر رہاہوں جو انسان کی زندگی کو ترقی دیتے ہوئے اسے آگے بڑھاتی ہیں، چنانچہ انسانی ترقی پر مشتمل تعلیمات اور ہدایات پر مشتمل کوئی بھی انسانی متن آسانی ہوسکتا ہے.

پیماندہ متن وہ متن ہے جس کی تعلیمات انسان کو اپنے تعلقات کے ان ابتد ائی ادوار میں واپس لے جاتی ہیں جہاں خواہشات کو انسان کی زندگی اور اس کی اہمیت پر برتری حاصل تھی، ایسے متن اس قابل نہیں ہیں کہ ہم انہیں کوئی انسانی نام دیں کیونکہ یہ السی مخلو قات کے وضع کر دہ ہیں جن میں ذرا بھی انسانی حس نہیں تھی چنانچہ کوئی بھی ایسا پسماندہ متن (یہ ناکافی اصطلاح ہے مگر دستیاب اختیارات میں سے مہذب ترین ہے) انسانی نہیں ہو سکتا کجایہ کہ اسے آسانی کہا جائے.

کسی متن کے مقد س ہونے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ ہر زمان و مکان کے لیے کارآ مد ہے ، ہر زمانے کے اپنے حالات ہوتے ہیں اور ہر مکان کے اپنے قوانین، چنانچہ مقد س متن کو چاہیے کہ وہ ان حالات اور قوانین کا احترام کرے اور زندگی کی ترقی کے ساتھ ساتھ ترقی کرے ور نہ اس کی قد سیت آثارِ قد بحہ بن جائے گی ، یہاں مقد س کہلائے جانے والے مُتون (متن کی جمع) کے نقص ابھر کر سامنے آتے ہیں، اب جس متن کا مقصد صرف اپنے الفاظ کی حفاظت ہو تو ایسامتن وقت کے ساتھ ساتھ اپنی اہمیت کھو تا چلا جائے گا جبکہ جو متن اپنے الفاظ کی بجائے زندگی کی ترقی کو اہمیت دے گاوہ زیادہ احترام حاصل کرے گا چاہے بعض لوگ اسے مقد س نا بھی شبھتے ہوں ، کیونکہ متن اپنے تمام تراجزاء یعنی زبان ، مفہوم اور تعلیمات کے کسی خاص زمان ومکان کی پیداوار ہو تاہے ، چنانچہ لیسماندہ وقت کے ساتھ ساتھ مزید لیسماندہ ہو تا چلا جائے گا جبکہ آسمانی کی اہمیت وقت کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ بڑھے چلی جائے گی چاہے کسی دن انسانیت اس سے کہیں آگے نکل جائے لیکن وہ ہمیشہ بنیاد اور محبت ، احترام اور ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ کی علامت رہے گا جبکہ کی حالے گی جائے گی جائے گی جائے گی جائے گی جائے گی جائے گیا کی علامت رہے گا جبکہ کی حالے گی جائے گی کی حالے گی کی حالے گی کی حالے گی کی حالے گی جائے گی جائے گی جائے گی جائے گی خالے کی کی حالے گی کی دن انسانیت اس سے کہیں آگے نکل جائے لیکن وہ ہمیشہ بنیاد اور محبت ، احترام اور معاورت کی علامت رہے گا ۔

چنانچہ مقدس متن وہ متن ہے جو آپ کو اپنے حروف کی حدول سے آگے بڑھنے میں مدد کرے اور آپ کو اپنااسیر نہ بنائے، آپ اپنے حال کے مطابق اس سے فائدہ اٹھا سکیں، وہ آپ کو پیچھے لے جاکر آپ پر ایسی زندگی کا بوجھ نہ ڈالے جس سے انسانیت نوری سالوں کے حساب سے آگے جا چکی ہے!؟

چارہ نہیں رہتا، تب دوسرے بھی اس کا احترام کریں گے جاہے وہ اس کی آسانیت کے معترف نہ بھی ہوں.

## <u> ونسانيس</u>

کسی کو بھی انسان کو آزاد کرنے والے مذہب پر بات کرنے سے پہلے یہ یقین ہو ناچا ہیے کہ اس مذہب نے گر انسان کو کسی چیز سے آزاد کیا ہے توبد لے میں اسے دوسری کسی چیز کاغلام نہیں بنایا ہے...

ہر وہ جو آسان سے کوئی پیغام لا تاہے نبی نہیں ہو تاہے...ایسے بہت سے لوگ ہیں جنہوں نے اپنی زندگی میں انسانیت کے لیے بڑے بڑے پیغامات چھوڑے مگر نبوت کا دعوی نہیں کیا...اس کے باوجو د دنیاان عظیم لوگوں کا احترام اور قدر کرتی ہے...

اس سے پہلے کہ ہم دنیا کی مصیبتوں کے ذمہ دار کے تعین پر خدااور شیطان کے در میان اختلاف کریں ہمیں پہلے بطور انسان کے اپنی ذمہ داری کا تعین کرناہو گا...

جوہم انسانوں کو اُلوہیت کے مسئلے پر آپس میں اختلاف کرتے پاتا ہے،جو ہمارے ادراک سے ماوراء بھی ہے، ہمیں اپنی انسانیت پر متفق ضرور یا تاہے جو ہمارے وجو د کا جو ہر ہے...

ہماری سب سے بڑی غلطی اُن ہستیوں کی غلطیوں کی پر دہ پوشی کے لیے مختلف توجیہات کی تلاش ہے جنہیں ہم انبیاء کہتے ہیں بجائے اس کے کہ ہم ان غلطیوں کا اعتراف کر لیں ... کیونکہ اس طرح ہم انہیں خدابنا ہیٹھیں گے اور کسی مخصوص صورت میں ان کی غلطیوں کو قانون ، جبکہ دو سری صورت میں ہم اس سے بہتر فیصلہ کرنے کے قابل ہوتے .. یہ بات مدِ نظر رہے کہ ان غلطیوں کا اعتراف کر نادراصل ہماری ذہنی پختگی کی دلیل ہوگی ، ہم ان گزرے لوگوں کی سیر ت سے بہتر انتخاب کر سکیں گے جنہیں ہم انبیاء کہتے ہیں ...

خداکے وجود کی صورت میں اس کی طاقت کا تعین اس بات سے نہیں ہو تا کہ وہ کس قدر اپنے دشمنوں کو تباہ و برباد کرنے کے قابل ہے جیسا کہ بعض لوگ سمجھتے ہیں .. بلکہ اس کی طاقت کا تعین اس بات میں ہے کہ وہ کس قدر مُر دوں جیسی زندگی گزارنے والوں کی زندگی کو حقیقی زندگی میں بدل سکتا ہے، وہ کس قدر دلوں کی نفر توں کو محبوں میں تبدیل کر سکتا ہے ..

کیے..اور پھرلو گوں سے مطالبہ کیا کہ وہ اس کی تقدیس کریں؟!

کون زیادہ طاقتورہے؟

وہ خداجو اپنی کتابوں کو تبدیلی سے محفوظ نہ رکھ سکا؟! یاوہ انسان جس نے اس خدا کی کتابوں کے ساتھ جیساچاہا کھلواڑ کیااور اس میں اپنی من پیند تبدیلیاں کر دیں؟!

اگر مقدس کہلائے جانے والے متن کامقصود انسان ہی ہے تو پھر انسان کو اس بات کی اجازت کیوں نہیں ہے کہ وہ اپنی بھلائی کے لیے جیسا چاہے مقدس متن وضع کر لے ؟

اگر آپ خداکے وجو دپریقین رکھتے ہیں تواس سے پہلے کہ آپ بیہ سوال کریں کہ اے خداتو کہاں ہے کیا یہ بہتر نہیں ہے کہ آپ بیہ سوال کریں کہ اے انسانیت تو کہاں ہے؟

آپ پرلازم نہیں ہے کہ آپ اس پریقین کریں جس پر میں ایمان رکھتا ہوں... <sup>لیک</sup>ن مجھ پرلازم ہے کہ آپ جس چیز پر ایمان رکھتے ہیں میں اس کااحترام کروں...

آپ کے خدا کو میں صرف آپ کے ذریعے سے ہی دیکھ سکتا ہوں،لہذااپنے قول و فعل میں احتیاط برتیں کیونکہ اس طرح آپ مجھے اپنے خدا کا تعارف دے رہے ہوتے ہیں جس کی تاویل کے لیے آسانی کہے جانے والے کسی متن کی شہادت کی ضرورت نہیں ہے.

کسی پیغام کوہم زندگی کا پیغام کیسے قرار دیں جبکہ اس کے گر دہر وقت موت ہی ناچ رہی ہو؟!

خدا آکر ہمارے لیے کیوں نہیں مرجاتا بجائے اس کے کہ وہ ہم سے اپنے لیے مرنے کا مطالبہ کرے؟

جب دو کتابوں میں آپس میں تضاد ہو توبہ بات یقینی ہے کہ ان کامصدر ایک نہیں ہے...

اگر کوئی نبی سب کے لیے ایک مثالی نمونہ ہو تاہے تو پھر کچھ چیزیں صرف اس کے لیے ہی کیوں جائز ہوتی ہیں؟!

\_\_\_\_\_\_

انسان کو کیافائدہ ہو گااگر وہ ساری دنیاجیت کرخود کوہار دے؟

اگر آپ نظر آنے والے اپنے انسان بھائی سے محبت نہیں کرتے تو میں کیسے مان لوں کہ آپ اپنے اُس خداسے محبت کرتے ہیں جو آپ کو نظر نہیں آتا؟!

کسی بات پراختلاف ہی ایک دوسرے کو سننے اور سمجھنے کا بہترین وقت ہے ... یہ وہ وقت ہے جب ہم اپنے اختلافات بھلا کر ایک دوسرے کا احترام کرتے ہوئے نکلیں ...

حقیقی انسان وہ ہے جو اُن سے بھی انسانی سلوک کرے جو اپنی انسانیت کھو چکے ہیں . یہی حقیقی انسان کا امتحان ہے .

# قراتيات

# قرآن کے دندھے

امام الشعر اء، بشاربن برد، وفات 715ء

فلسفيوں كاشاعر اور شاعر وں كا فلسفى، ابوالعلاء المعرى، وفات 1057ء

جديد عربي ادب كاباني، طه حسين، وفات 1973ء

عربی ادب کی تین نابغہ روز گار شخصیات جو نظرسے محروم تھیں بصیرت سے نہیں۔

بصارت سے محروم ایسے ہی ایک شخص سے گفتگو ہوئی، شکایت بھرے لہج میں گویا ہوئے کہ: قر آن ہم اندھوں کی اتنی بے عزتی کیوں کر تاہے؟ ہمارے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے قر آن کالہجہ اتنا سخت اور مضحکہ خیز کیوں ہو جاتا ہے؟ کیا اتنا کافی نہیں کہ اللہ نے ہمیں بصارت کی نعمت سے محروم رکھا؟

وہ جانناچا ہتا تھا کہ کیامیں نے کبھی اس موضوع پر تحقیق کی؟ بیہ سوال کر کے اس نے میری توجہ ایک ایسے موضوع کی طرف مبذول کر ائی جس کے بارے میں میں نے کبھی سوچاہی نہیں تھا۔

یقیناً قر آن نے جانوروں کا ذکر کچھ اچھے انداز میں نہیں کیا خاص کر گدھااور کتا، گدھے نے توانسان کے لیے بڑی بڑی خدمات انجام دی ہیں اور انسان کے ساتھ کتے کی وفاداری پر تو پوری ایک تاریخ رقم کی جاسکتی ہے۔

یہ تومیرے علم میں تھا کہ قرآن نے سیاہ رنگت کے ساتھ نسل پر ستانہ سلوک کیاہے جس کی وجہ سے سیاہ رنگت والے حضرات میں غم وغصہ پایاجا تاہے، ذیل کی آیات ملاحظہ فرمائیں:

1- حالا نکہ جب ان میں سے کسی کو بیٹی (کے پیدا ہونے) کی خبر ملتی ہے تواس کا منہ (غم کے سبب) کالا پڑ جاتا ہے اور (اس کے دل کو دیکھو تو) وہ اندوہ ناک ہو جاتا ہے (سورہ النحل 58)

2- حالا نکہ جب ان میں سے کسی کو اس چیز کی خوشنجری دی جاتی ہے جو انہوں نے خدا کے لئے بیان کی ہے تو اس کا منہ سیاہ ہو جاتا اور وہ غم سے بھر جاتا ہے (سورہ الزخرف 17)

3-اور جن لو گول نے خدا پر جھوٹ بولا تم قیامت کے دن دیکھو گے کہ ان کے منہ کالے ہورہے ہول گے۔ کیاغر ور کرنے والوں کو ٹھکانا دوزخ میں نہیں ہے (سورہ الزمر 60)

4- جس دن بہت سے منہ سفید ہوں گے اور بہت سے منہ سیاہ تو جن لو گوں کے منہ سیاہ ہوں گے (ان سے خدا فرمائے گا) کیا تم ایمان لا کر کا فر ہو گئے تھے ؟ سو (اب) اس کفر کے بدلے عذاب (کے مزے) چکھو (سورہ آل عمران 106)

تاہم جسمانی طور پر معذور افراد کے ساتھ قر آن کے سلوک کی طرف میری توجہ کبھی نہیں گئی جن میں نابینا پن بھی شامل ہے، قر آن میں نابینا پن کاذکر 30 مقامات پر آیا ہے، اندازِ خطابت ملاحظہ کریں: 1-سورہ البقرہ17-18:ان کی مثال اس شخص کی سی ہے کہ جس نے (شبِ تاریک میں) آگ جلائی۔ جب آگ نے اس کے ارد گرد کی چیزیں روشن کیں تو خدانے ان کی روشنی زائل کر دی اور ان کو اند ھیروں میں چھوڑ دیا کہ کچھ نہیں دیکھتے۔(یہ) ہبرے ہیں، گونگے ہیں، اندھے ہیں کہ (کسی طرح سیدھے رہتے کی طرف) لوٹ ہی نہیں سکتے

2-سورہ البقرہ 171:جولوگ کا فرہیں ان کی مثال اس شخص کی سی ہے جو کسی ایسی چیز کو آ واز دے جو پکار اور آ واز کے سوا پچھ سن نہ سکے۔ (پیہ) بہرے ہیں گو نگے ہیں اندھے ہیں کہ (کچھ) سمجھ ہی نہیں سکتے

3-سورہ المائدہ 71: اور خیال کرتے تھے کہ (اس سے ان پر) کوئی آفت نہیں آنے کی توہ ہاندھے اور بہرے ہو گئے پھر خدا نے ان پر مہر بانی فرمائی (لیکن) پھر ان میں سے بہت سے اندھے اور بہرے ہو گئے اور خداان کے سب کاموں کو دیکھ رہاہے

4-سورہ الا نعام 50: کہہ دو کہ میں تم سے یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور نہ (یہ کہ) میں غیب جانتا ہوں اور نہ تم سے یہ کہتا کہ میں فرشتہ ہوں۔ میں تو صرف اس حکم پر چلتا ہوں جو مجھے (خدا کی طرف سے) آتا ہے۔ کہہ دو کہ بھلا اندھا اور آنکھ والے برابر ہوتے ہیں؟ تو پھرتم غور کیوں نہیں کرتے

5-سورہ الا نعام 104: (اے محمد صَّلَا لَیْمِیْمِ ان سے کہہ دو کہ) تمہارے (پاس) پرورد گار کی طرف سے (روشن) دلیلیں پہنچ چکی ہیں توجس نے (ان کو آنکھ کھول کر) دیکھااس نے اپنا تھلا کیا اور جو اندھا بنار ہااس نے اپنے حق میں بر اکیا۔ اور میں تمہارانگہبان نہیں ہوں

6-سورہ الاعراف 64: مگر ان لوگوں نے ان کی تکذیب کی۔ توہم نے نوح کو اور جو ان کے ساتھ کشتی میں سوار تھے ان کو تو بچا لیا اور جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو حجٹلایا تھا انہیں غرق کر دیا۔ پچھ شک نہیں کہ وہ اندھے لوگ تھے

7-سوره یونس 43: اور بعض ایسے ہیں کہ تمھاری طرف دیکھتے ہیں۔ تو کیاتم اندھوں کوراستہ دکھاؤگے اگر چپہ کچھ بھی دیکھتے (بھالتے)نہ ہوں

8-سورہ ہو د24: دونوں فرقوں (یعنی کا فرومومن) کی مثال ایسی ہے جیسے ایک اندھا بہر اہواور ایک دیکھتا سنتا۔ بھلا دونوں کا حال یکساں ہو سکتا ہے؟ پھرتم سوچتے کیوں نہیں؟ ·

9-سورہ ہود 28:اس نے کہا"اے برادران قوم، ذراسو چو تو سہی کہ اگر میں اپنے رب کی طرف سے ایک تھلی شہادت پر قائم تھا اور پھراس نے مجھ کو اپنی خاص رحمت سے بھی نواز دیا مگر وہ تم کو نظر نہ آئی تو آخر ہمارے پاس کیا ذریعہ ہے کہ تم ماننانہ چاہواور ہم زبر دستی اس کو تمہارے سرچپیک دیں ؟

10-سورہ الرعد 16: ان سے پوچھو کہ آسانوں اور زمین کا پرورد گار کون ہے؟ (تم ہی ان کی طرف سے) کہہ دو کہ خدا۔ پھر (ان سے) کہو کہ تم نے خدا کو چھوڑ کر ایسے لوگوں کو کیوں کارساز بنایا ہے جو خو د اپنے نفع و نقصان کا بھی اختیار نہیں رکھتے (یہ بھی) پوچھو کیا اندھا اور آئکھوں والا بر ابر ہیں؟ یا اندھیر ااور اُجالا بر ابر ہو سکتا ہے؟ بھلا ان لوگوں نے جن کو خدا کا نثر یک مقرر کیا ہے۔ کیا نہوں نے خدا کی سی مخلو قات پیدا کی ہے جس کے سبب ان کو مخلو قات مشتبہ ہوگئی ہے۔ کہہ دو کہ خدا ہی ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے اور وہ یکنا (اور) زبر دست ہے

11 - سورہ الرعد 19: بھلاجو شخص بیہ جانتا ہے کہ جو پچھ تمہارے پر ورد گار کی طرف سے تم پر نازل ہوا ہے حق ہے وہ اس شخص کی طرح ہے جو اندھا ہے اور سمجھتے تو وہی ہیں جو عقلمند ہیں

12-سورہ الاسراء72:اور جو شخص اس ( دنیا ) میں اندھاہو وہ آخرت میں بھی اندھاہو گا۔اور ( نجات کے )رہتے ہے بہت دور

13-سورہ الاسراء97:اور جس شخص کو خداہدایت دے وہی ہدایت یاب ہے۔اور جن کو گمر اہ کرے تو تم خدا کے سوااُن کے رفیق نہیں پاؤگے۔اور ہم اُن کو قیامت کے دن اوندھے منہ اندھے گونگے اور بہرے (بناکر) اٹھائیں گے۔اور ان کاٹھ کانہ دوزخ ہے۔جب(اس کی آگ) ججھنے کو ہوگی توہم ان کو (عذاب دینے کے لئے) اور بھڑ کا دیں گے

14-سورہ طہ 124:اور جو میری نفیحت سے منہ پھیرے گااس کی زندگی ننگ ہو جائے گی اور قیامت کو ہم اسے اندھاکر کے اٹھائیں گے

15-سورہ طہ 125:وہ کیے گامیرے پرورد گار تونے مجھے اندھاکرکے کیوں اٹھایا میں تو دیکھتا بھالتا تھا

16-سورہ الحج 46: کیاان لو گوں نے ملک میں سیر نہیں کی تا کہ ان کے دل(ایسے) ہوتے کہ ان سے سمجھ سکتے۔اور کان (ایسے) ہوتے کہ ان سے سن سکتے۔بات بیرہے کہ آئکھیں اندھی نہیں ہو تیں بلکہ دل جو سینوں میں ہیں(وہ) اندھے ہوتے ہیں

طرح خداا پنی آیتیں کھول کھول کربیان فرما تاہے تا کہ تم سمجھو

17 - سورہ النور 61: نہ تو اندھے پر کچھ گناہ ہے اور نہ لنگڑے پر اور نہ بیار پر اور نہ خود تم پر کہ اپنے گھروں سے کھانا کھاؤیا اپنے باپوں کے گھروں سے بیابین بہنوں کے گھروں سے بیابین بھرسے جس کی گھروں سے بیابین کھروں سے بیابی خاموؤں کے گھروں سے بیابین خالاؤں کے گھروں سے بیاس گھرسے جس کی کنجیاں تمہارے ہاتھ میں ہوں بیابین دوستوں کے گھروں سے (اور اس کا بھی) تم پر کچھ گناہ نہیں کہ سب مل کر کھانا کھاؤیا جدا جدا۔ اور جب گھروں میں جایا کروتواینے (گھروالوں کو) سلام کیا کرو۔ (بیہ) خدا کی طرف سے مبارک اور یا کیزہ تحفہ ہے۔ اس

18-سورہ الفرقان 73: اور وہ کہ جب ان کو پر وردگار کی باتیں سمجھائی جاتی ہیں تواُن پر اندھے اور بہرے ہو کر نہیں گرتے (بلکہ غور سے سنتے ہیں)

19 - سورہ النمل 66: بلکہ آخرت (کے بارے) میں ان کا علم منتہی ہو چکا ہے بلکہ وہ اس سے شک میں ہیں۔ بلکہ اس سے اندھے ہور ہے ہیں

20-سورہ النمل 81:اور نہ اندھوں کو گمر اہی سے (نکال کر)رستہ دیکھاسکتے ہو۔ تم ان ہی کوسناسکتے ہوجو ہماری آیتوں پر ایمان لاتے ہیں اور وہ فرمانبر دار ہو جاتے ہیں

21-سورہ القصص 66: تووہ اس روز خبر ول سے اندھے ہو جائیں گے ، اور آپس میں کچھ بھی پوچھ نہ سکیں گے

22 – سورہ الروم 53:اور نہ اند ھوں کو اُن کی گمر اہی سے ( نکال کر )راہ راست پر لاسکتے ہو۔ تم توانہی لو گوں کوسناسکتے ہوجو ہماری آیتوں پر ایمان لاتے ہیں سووہی فرمانبر دار ہیں

23-سوره فاطر 19: اور اندهااور آنكھ والا برابر نہيں

24-سورہ غافر 58: اور اندھااور آنکھ والا بر ابر نہیں۔اور نہ ایمان لانے والے نیکو کار اور نہ بد کار (بر ابر ہیں)(حقیقت سے ہے کہ) تم بہت کم غور کرتے ہو

25-سورہ فصلت 17: رہے ثمود، توان کے سامنے ہم نے راہ راست پیش کی مگر انہوں نے راستہ دیکھنے کے بجائے اندھا بنار ہنا پیند کیا آخر اُن کے کر توتوں کی بدولت ذلت کاعذاب اُن پر ٹوٹ پڑا 26-سورہ فصلت 44:اور اگر ہم اس قر آن کو غیر زبان عرب میں (نازل) کرتے توبیہ لوگ کہتے کہ اس کی آیتیں (ہماری زبان میں) کیوں کھول کر بیان نہیں کی گئیں۔ کیا (خوب کہ قر آن تو) عجمی اور (مخاطب) عربی۔ کہہ دو کہ جو ایمان لاتے ہیں ان کے لئے (بیہ) ہدایت اور شفاہے۔اور جو ایمان نہیں لاتے ان کے کانوں میں گر انی (یعنی بہر اپن) ہے اور یہ ان کے حق میں (موجب) نابینائی ہے۔ گر انی کے سبب ان کو (گویا) دور جگہ سے آواز دی جاتی ہے

27-سورہ الزخرف40: کیاتم بہرے کو سناسکتے ہو یااندھے کورستہ دکھاسکتے ہو اور جو صریح گمر اہی میں ہو (اسے راہ پر لاسکتے ہو)

28-سورہ محمد 23: یہی لوگ ہیں جن پر خدانے لعنت کی ہے اور ان (کے کانوں) کو بہر ااور (ان کی) آئکھوں کو اندھا کر دیاہے

29-سورہ الفتح 11:1 گراندھااور کنگڑ ااور مریض جہاد کے لیے نہ آئے تو کوئی حرج نہیں جو کوئی اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرے گاللہ اسے اُن جنتوں میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں بہہ رہی ہوں گی، اور جو منہ پھیرے گا اسے وہ در دناک عذاب دے گا"

30-سورہ عبس 1-2: ترش روہوا، اور بے رخی برتی – اِس بات پر کہ وہ اندھااُس کے پاس آگیا

ہم کہہ سکتے ہیں کہ قر آن نے اندھے بن کی تیس مرتبہ تحقیر کی اور صرف ایک مرتبہ اس سے حرج کور فع کیا ہے، میرے نامینا دوست کی بیہ آیات من کر کیا حالت ہوتی ہوگی میں سمجھ سکتا ہوں، سیاہ فام حضرات کا غم وغصہ بھی مندر جبہ بالا آیات سے سمجھا جاسکتا ہے جس سے قر آن کی نسل پرستانہ فطرت آشکار ہوتی ہے۔ قر آن کے اندھے

# قرآن اور قمری کیلنٹر

ر مضان "رمض " سے مشتق ہے ،اس کا معنی شدید گر می ، دھوپ کی شدت سے گرم ہو جانے والی زمین ، "رمضائ "مرمضائ گا ہوئی ہوئی ریت کو کہتے ہیں ، ماہ رمضان کی وجہ تسمیہ بیان کرتے ہوئے علاء لغت نے صراحت کی ہے کہ رمضان کا مہینہ انہائی سخت گر می میں آیا کر تا تھا اسی لئے اس ماہ کانام رمضان پڑ گیا۔ اسی طرح" ربع "کا معنی عربی میں بہار کا ہے ، ربع الاول اور ربع الثانی کے مہینے بہارے موسم میں آیا کرتے تھے اسی لئے ان کے نام ربی الاول اور ربیع الثانی رکھے گئے۔ پینمبر اسلام کی ولادت قری مہینے ربیع الاول میں ہوئی ، جو شمسی کیلنڈر کے مطابق اس سال اپریل کا مہینہ تھا، موسم بہار ، ہمیشہ اپریل کے مہینے میں ہی آیا کرتا ہے۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی مہینے ہر طرح کے موسموں آن وارد ہوتے ہیں، آج سے کوئی پندرہ سال قبل کی بات ہے، بہت سے لوگوں کو اچھی طرح یاد ہوگا کہ رمضان کا مہینہ دسمبر اور جنوری کی سخت سر دیوں میں آیا کرتا تھا۔ وجہ بالکل واضح ہے کہ قمری سال، شمسی سال کی نسبت 10 دن چھوٹا ہو تا ہے، تین سالوں میں یہ فرق تیس دن یعنی ایک ماہ کے برابر واقع ہوجا تا ہے اور چھتیں سال کے عرصے میں، یہ فرق ایک سال کے برابر جاکر واقع ہوجا تا ہے۔ اور کوئی بھی قمری مہینہ چھتیں سال کے عرصے میں سال کے عرصے میں سال کے عرصے میں سال کے عرابہ جا کہ واقع ہوجا تا ہے۔ اور کوئی بھی قمری مہینہ چھتیں سال کے عرصے میں سال کے عرصے میں سال کے عرابہ کا تاہے۔

اگراییاتھا کہ رمضان کی آمد گرمی، سر دی، خزال اور بہار میں آتی جاتی رہتی تھی، اسی طرح ربیعین کے مہینے بھی گرمی، سر دی، خزال اور بہار میں آتی جاتی رہتی تھی، اسی طرح ربیعین کے مہینے بھی گرمی، سر دی، خزال اور بہار میں آتے جاتے رہتے تھے، توبیہ وجہ تسمیہ بالکل فضول معلوم ہوتی ہے۔ اگر مہینوں کے نام موسموں کی مناسبت سے رکھے گئے تھے تو کیا یہ نام رکھنے والے عقل سے استے ہی گئے گذرے تھے کہ انہیں اس بات کا ادراک نہیں تھا یا اس کے دریر دہ کوئی اور کہانی تھی ؟ آج کی اس یوسٹ میں اسی بات کا جائزہ لینے کی کوشش کرتے ہیں۔

اسلام سے قبل ہی عربوں میں قمری کیلنڈررائج تھا، عربوں کو یہ پریشانی لاحق ہوئی کہ قمری سال، شمسی سال کی نسبت 10 دن کم ہونے کی وجہ سے سال کے مختلف موسم، متعین مہینوں میں آنے کے بجائے مختلف مہینوں میں آتے سے، اس پریشانی کے باعث ذوائج کا مہینہ جوج کی وجہ سے ان کی معیشت کیلئے بہت اہمیت کا حامل تھا کبھی مناسب موسم میں آتا، کبھی سخت سر دی میں اور کبھی سخت گر می کے موسم میں، حالا نکہ وہ چاہتے سے کہ ذوائج کا مہینہ ہر سال مناسب موسم میں آتا، کبھی سخت سر دی میں اور کبھی سخت گر می کے موسم میں، حالانکہ وہ چاہتے سے کہ ذوائج کا مہینہ ہر سال مناسب موسم میں آتا، کبھی سخت موسم کی شخق نہ جھیلنا پڑے۔ اس وجہ کے علاوہ بھی موسموں کا مخصوص مہینوں میں وارد نہ ہونے کی وجہ سے دیگر مسائل بھی بیش آتے سے، اس مسئلہ کا منطقی حل عربوں نے اس طرح تکالا کہ وہ ہر سے تین سال میں ایک ماہ کا اضافہ کر دیتے تھے، اس حال 12 کے بجائے 13 ماہ کا ہو تا تھا کہو تکہ قمری سال 10 دن کم ہونے کی وجہ سے تین سال میں ایک مہینے یعنی 30 دنوں کا فرق واقع ہو جایا کرتا تھا، اس طرح تین سال میں کھپ جاتا تھا۔ چنا نچہ اس طریقہ کار کی وجہ سے مخصوص موسم، مخصوص مہینوں میں بی آتے تھے، اس طریقہ کار کو وہ "نسینی"کہا کرتے تھے، "نسینی"کا معنی بھول چوک ہے۔ گویا یہ ایک منطق طریقہ تھا جس کے ذریعے قمری معنی بھول چوک ہے۔ گویا یہ ایک طرح کی تھی حصوص موسم میں نہ آنے کی پریشانی لاحق معنی بھول ہوک ہے۔ گویا یہ کو دور کر دیا گیا تھا جس کی وجہ سے عربوں کو مخصوص مہینوں کا مخصوص موسم میں نہ آنے کی پریشانی لاحق سے کینٹر کی اس خرابی کو دور کر دیا گیا تھا جس کی وجہ سے عربوں کو مخصوص مہینوں کا مخصوص موسم میں نہ آنے کی پریشانی لاحق سے گھی۔

معروف اسلامی اسکالر ڈاکٹر حمید اللہ صاحب اپنی تصنیف" رسول اکرم کی سیاسی زندگی" میں صفحہ ۲۲ پررقم طراز ہیں کہ "نسین (کبیسہ سال اور لوند کامہینہ بڑھاکر قمری سال کو شمسی سال کے برابر کرنے)کارواج مکہ میں پایاجا تاتھا، اور وہ حجۃ الوداع یعنی ۱۰ ہجری سے قبل منسوخ نہ ہوا تھا۔ .

روایات کے جائزے سے بیہ اندازہ ہو تاہے کہ بیہ تیر ہواں مہینہ سال کے مہینوں میں کس مہینے کے بعد شامل کیا جائے اس کیلئے عرب کے قبیلیہ مضر کواختیار دیا گیا تھا، جسے اس وجہ سے اس قبیلہ کو مضر رجب بھی کہا جاتا تھا.

یہ بات بھی ذہن میں رکھی جائے کہ قبل مسے کے زمانے سے ہی حساب دانوں نے شمسی کیلنڈر بنالیاتھا اور دنیا کی گئا قوام
تاریخوں کے تعین کیلئے چاند کی مختلف حالتوں کے بجائے ، موسموں کی تبدیلی کاباریک بینی سے مشاہدہ کرکے 365 دنوں پر
مشتمل کیلنڈر استعال کر رہی تھیں ، جو لیس سیز ر نے بھی شمسی کیلنڈر میں اصلاحات متعارف کرائی تھیں ، اس کیلنڈر کی آخری
تقصیح پوپ گریگوری ہشتم نے ۱۵۸۲ء میں کی جو آج تک رائے ہے ، اور رائے الوقت عیسوی کیلنڈر اصطلاحی طور پر گریگورین
سے بھی تیڈر کہلا تا ہے۔ ہندوستان میں رائے بکر می کیلنڈر بھی شمسی کیلنڈر ہے ۔ یہ کیلنڈر معدیوں کے تجربوں کا نچوڑ
سے بھی قدیم ہے۔
سے بھی قدیم ہے۔

اس موقع پراشہر حرم یعنی حرمت والے مہینوں کو سمجھنا بھی بہت ضروری ہے کیونکہ "نسیک"کااشہر حرم سے گہراتعلق ہے۔ عرب قبائل اپنی تجارتی و معاشی سہولت کیلئے اشہر حرم میں جنگ نہیں لڑا کرتے تھے، یہ کل چار مہینے ہیں جن میں سے تین مہینے کے بعد دیگرے آتے ہیں یعنی ذوالقعدہ، ذوالحجۃ اور محرم، جو بالتر تیب قمری سال کا گیار ہواں، بار ہواں اور پہلا مہینہ ہیں اور چو تھا مہینہ رجب ہے جو کہ تر تیب کے اعتبار سے ساتواں مہینہ ہے۔ قبل اسلام جب بھی تیسر اسال آتا جس میں تیر ہواں مہینہ ذاکد کرناہو تا تھاتواس تیر ہویں مہینے کو عرب اپنی معاشی، تجارتی اور ساجی ضروریات کی بناء پر تیسر سال میں اشہر حرم تقدیم و کہیں بھی کھپادیا کرتے تھے، اس تیر ہویں مہینے کا کوئی متعین مقام نہیں تھا۔ جس کی وجہ سے تیسر سے سال میں اشہر حرم تقدیم و تاخیر کا شکار ہوا کرتے تھے۔

اب یہاں یہ بات ذہن میں رکھئے کہ نسین کا نظام اپنانے کی اصل وجہ قمری سال کو شمسی سال کے برابر لانا تھا، نہ کہ اشہر حرم کو آگے بیچھے کرنا، اب چونکہ عربوں کو ہر تیسر ہے سال ایک اضافی (تیر ہویں) مہینے کا ایڈوا نتیج ماتا تھا تو وہ اس تیر ہویں مہینے کو اپنی سہولت کے مطابق سال کے بارہ مہینوں میں بھی شروع کے مہینوں کے در میان کھیا کر تیسر اسال 13 ماہ کا کر لیا کرتے تھے، اور اس زائد مہینے کو نسین کے مہینے کا نام دیا کرتے تھے۔ لیکن اس تیر ہوں مہینے کو زائد کرنے کا اصل مقصد اشہر حرم کی تقذیم و تاخیر ہر گزنہ تھا۔

یہ سلسلہ اسلام کی آمد تک جاری رہا، یہاں تک کہ قر آن نے "نسینی"کو کفر قرار دے کر تیسر سے سال میں ایک ماہ کے اضافے کو منسوخ کر دیا، اور کہا کہ:

إِنَّ عِدَّ ةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّ-هِ اثْنَاعَشَرَ شَّهُرًا فِي كِتَابِ اللَّ-هِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْارْضَ مِنْهَا ٱرْبَعَةٌ حُرُمُلَهُ لِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا

فِيهِنَّ ٱنْفَسَكُمْ وَقَاتِلُواالْمُشْرِكِينَ كَافَّةً مَّكَايُقَاتِلُو بَمُ كَافَّةً وَاعْلَمُوا ٱنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَقِينِ ٣٦١ إِنَّمَا لَنَّي ءُزِيَا وَةُ فِي الْكُفْرِيُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفُرُوا يُحُلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرِّ مُونَهُ عَامًا لِيُّواطِئُوا عِرَّقَ الرَّمَ اللَّ هُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّ هُ زُيِّنَ كَفُمْ سُوءُ ٱعْمَالِهِمْ وَاللَّ هُ لَا يَصُدِي الْقُومَ الْكَافِرِينَ سُلَا عَامُولِينَ لَكُمْ سُوءُ ٱعْمَالِهِمْ وَاللَّ هُ لَا يَصُورُ التَّوْمَ الْكَافِرِينَ سُلِكَ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُؤْمِوا سورة التوبة

حقیقت پیر ہے کہ مہینوں کی تعداد جب سے اللہ نے آسمان وزمین کو پیدا کیا ہے اللہ کے نوشتے میں بارہ ہی ہے،اور ان میں سے چار مہینے حرام ہیں یہی ٹھیک ضابطہ ہے لہٰذاان چار مہینوں میں اپنے اوپر ظلم نہ کر واور مشر کوں سے سب مل کر لڑ وجس طرح وہ سب مل کرتم سے لڑتے ہیں اور جان رکھو کہ اللہ متقیوں ہی کے ساتھ ہے (۳۲) نسی تو کفر میں ایک مزید کا فرانہ حرکت ہے جس سے یہ کا فرلوگ گمر اہی میں مبتلا کیے جاتے ہیں کسی سال ایک مہینے کو حلال کر لیتے ہیں اور کسی سال اُس کو حرام کر دیتے ہیں، تا کہ اللہ کے حرام کئے ہوئے مہینوں کی تعداد پوری بھی کر دیں اور اللہ کا حرام کیا ہوا حلال بھی کر لیں ان کے برے اعمال ان کے لیے خوشنما بنادیے گئے ہیں اور اللّٰہ منکرین حق کوہدایت نہیں دیا کرتا. (۳۷) (ترجمہ ابوالاعلیٰ مودودی) یوم آ فرینش سے مہینوں کی گنتی اللہ کی کتاب میں 12 ہی درج ہے، یہ تین سال بعد تصحیح کے 13 ویں مہینے یعنی نسیح کے مہینے کی نفی تھی۔ نیزان آیات میں نسیئ کی تنسخ کی وجہ اشہر حرم کی نقدیم و تاخیر کوبیان کیا گیاہے، جبکہ عرب ہر سال ایسانہیں کیا کرتے تھے بلکہ صرف تیسرے سال ایسا کیا کرتے تھے، ہر سال ان کیلئے ایسا کرنا ممکن بھی نہیں تھا۔ یہ یورا تجزیہ بیان کرنے کا مقصد بیہ ہے کہ قر آن نسیح) کو سمجھنے میں غلط فنہی کا شکار ہوا، نسیح) کا مقصد اشہر حرم کی تقذیم و تا خیریاکسی مہینے کو حلال یاحرام قرار دیناہر گزنہیں تھا، بلکہ نسین کااصل مقصد ہم نے اویر بیان کر دیاہے۔ اشہر حرم میں سے صرف رجب کے مہینے کو ضرور مقدم یامؤخر کیاجا تا تھاجو تیر ہویں مہینے کوزائد کرنے کی وجہ سے مجبوری تھی۔ چنانچہ نسپئی کی منسوخی کے حکم کے باعث قمری کیلنڈر پھراسی خرابی کا شکار ہو گیا جس سے بچنے کیلئے قبل اسلام کے عربوں نے تیسرے سال میں 13 ویں مہینے کا اضافیہ کیا تھا۔ قر آن کانسین کی اصل حکمت کو سمجھنے میں غلط فنہی کا شکار ہونے کی وجہ اس حدیث سے بھی سمجھ آسکتی ہے: عَنِ النَّبِيِّ ٱنَّهُ قَالَ " إِنَّا أَيَّةٌ أُمُنِّيَّةٌ لا بُكُتُبُ وَلا نَحْسُبُ الشَّمْرُ هَكَذَا وَهَكَذا". يَعْنِي مَرَّةً تِسْعَةً وَعِشْرِينَ وَمَرَّةً قَلاَ ثِينَ. نبی کریم نے فرمایا، ہم ایک ان پڑھ قوم ہیں نہ لکھنا جانتے ہیں نہ حساب کرنا۔ مہدینہ یوں ہے اور یوں ہے۔ آپ کی مراد ایک مرتبہ انیتس (دنوں سے ) تھی اور ایک مرتبہ تیس سے۔ (آپ نے دسوں انگلیوں سے تین بار بتلایا)۔ صحیح ابخاری، کتاب الصوم، حديث ١٩١٣

# كيا واقعي قرآن محفوظت؟

مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ قرآن آج جس شکل میں ہم تک موجود ہے بیہ بعینہ ویساہی ہے جیسا کہ خود مجمہ صلعم پر نازل ہوااور اس کی حفاظت کا ذمہ خو د اللہ "نے اٹھار کھاہے۔اگر چہ مسلمانوں کا ہی شیعہ فرقہ اپنی روایات کی روشنی میں اس عقیدے کا قائل نہیں لیکن اہل سنت کے تمام فرقے قر آن کی حفاظت و تدوین کو اللہ کی براہ راست ذمہ داری ہی سمجھتے ہیں۔

اس سلسلے میں چندروایات پیش خدمت ہیں جن سے معلوم ہو تاہے کہ قر آن جس موجو دہ شکل میں موجو دہے یہ بالکل اس شکل میں نہیں ہے جوخو دپینمبر اسلام کی زندگی تک پایاجا تا تھااور بیراس بات کاواضح ثبوت ہے کہ خدا کی اس آخری الہامی کتاب کے دعویٰ ہونے کے باوجو د،اس کی حفاظت کی ذمہ داری بھی اپنی پیشر وکتب کی طرح یوری نہیں کی جاسکی۔

1-حضرت عائشہ سے منقول ہے کہ ''اللّٰد ؓنے قر آن میں پہلے یہ نازل کیا تھا کہ دس رضعات سے حرمت ثابت ہوتی ہے۔(دس بار دودھ پینے سے)۔ پھر اسے یانچ رضعات سے منسوخ کر دیا گیا۔اور جب رسول اللہ کی وفات ہوئی توبیہ الفاظ قر آن میں قراءت کئے جارہے تھے۔"

(سنن ابو داود ، كتاب النكاح ، باب هل يحرم ما دون خمس رضعات ، حديث: ۲۰۶۲ ، صحيح مسلم ، كتاب الرضاع ، باب التحريم بحمس رضاعت، حديث: ۳۵۹۷)

اس روایت سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ کی زندگی میں وفات تک رضاعت والی آیات قر آن میں تلاوت ہور ہی تھیں لیکن آج ہمیں بہ آیات پورے قر آن میں کہیں نظر نہیں آتیں۔

مشہور خادم رسول حضرت انس بن مالک نے گو اہی دے رکھی ہے کہ "اللّٰد" نے رسول اللّٰد" کی وفات سے پہلے مسلسل وحی ا تاری اور آپ کی و فات کے قریبی زمانے میں تو بہت وحی نازل ہو ئی، پھر اس کے بعد رسول اللّٰه وفات يا گئے۔" (صحیح بخاری، کتاب فضائل القرآن، باب کیف نزول الوحی واول مانزل، حدیث: ۴۹۸۲) افسوس کہ وفات النبی کے انتہائی قریب نازل ہونے والی وحی اور آیات کی حفاظت کا مناسب انتظام نہ ہو سکا اور وہ

مختلف حادثات کاشکار ہو کرضائع ہوتی رہیں۔ چنانچہ ایک ایسے ہی حادثہ میں وہ آیات بھی ضائع ہوئیں جو کہ نبی کی وفات کے وقت لکھی ہوئی آپ کے بستر پر موجو دشمیں۔

اس روایت سے تو مزید واضح ہے کہ آیت رضاعت کے علاوہ آیت رجم بھی نبی صلعم کی زندگی میں نہ صرف ہے کہ تلاوت ہورہی تھی بلکہ بید دونوں آیات، محمد صلعم کی وفات تک کاشانہ نبوی میں ایک کاغذ پر لکھی ہوئی موجو د تھیں۔ مگر اس بکری کو چونکہ اس بات کی سمجھ ہی نہ تھی کہ بیہ قر آن کی آیات براہ راست حفاظت الہی میں ہیں، اس لئے وہ اس کاغذ کو ہی کھا گئ جس پر بیہ آیات لکھی ہوئی موجو د تھیں اور آج کاموجو دہ قر آن ان آیات سے محروم رہ گیا۔



صرف یہی نہیں

کہ نبی صلعم کی حیات کے فوراً بعد جو آیات حفاظت الہی کے زیر انز نہ رہ سکیں وہی اس حادثے کا شکار ہوئیں بلکہ یہ سلسلہ اس کے کافی بعد بھی جاری رہا۔ اس سلسلے کی روایات ملاحظہ فرمائیں:

3-حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: "جب بیہ آیت نازل ہوئی ووَ اَُنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الْاَقْرَ بِينَ وَ

-----الخ رَحْظُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلِّمِينَ ----الخ

(صحیح بخاری، کتاب التفسیر، تفسیر سورة تبت پداانی گھب، حدیث: ۱۷۹۷)

عبداللہ ابن عباس نبی کریم کے مشہور صحابی ہیں، جن کے لئے خود نبی کریم نے اپنے سینے سے لگا کر دعا کی تھی کہ "اے اللہ اسے اپنی کتاب (قرآن) کا علم عطافر ما "(صحیح بخاری: حدیث ۵۵)۔ اوپر پیش کی گئی روایت میں جس آیت کے نازل ہونے کو ابن عباس نے پیش کیا ہے وہ سورۃ شعر اء کی آیت (نمبر ۲۱۴) ہے لیکن ہمارے موجودہ قرآن کے نسخوں میں یہ آیت صرف و اً نذِرْ عَشِیرَ تک اللَّا قُرَبِینَ کے الفاظ تک ہی ہے اور اس کے آگے کے الفاظ وَرُجُوں مِیْنَ موجود نہیں ہیں۔

ابن عباس کااس آیت کوان الفاظ کے ساتھ پڑھنااس بات کی دلیل ہے کہ ان کے نزدیک اس آیت میں وَ رَحْظُکَ مِنْحُمِ الْمُحْلَّهِیْنَ کے الفاظ بھی شامل تھے۔ اگر سلسلہ سند کو دیکھا جائے توابن عباس نے یہ روایت اور یہ آیت مشہور تابعی، اپنے شاگر دسعید بن جبیر کے سامنے بیان کی ہے، جس سے صاف پا چپانا ہے کہ ابن عباس، دور تابعین تک اور سعید بن جبیر اپنے دور تک سورۃ الشحر اء کی اس آیت کووَرَحْظُکَ مِنْحُمِ الْمُحْلِّهِیْنَ کے اضافے کے ساتھ بیان کرتے تھے، جو بعد میں نہ جانے کس وقت قر آن سے مکمل طور پر محوکر دی گئی اور یہ بھی قر آن کی ساتھ بیان کرتے تھے، جو بعد میں نہ جانے کس وقت قر آن سے مکمل طور پر محوکر دی گئی اور یہ بھی قر آن کی انہیں آیات میں شامل ہو گئی کہ جن پر اللّٰد کی حفاظت میں ہونے کی ذمہ داری پوری نہ ہو سکی۔ انہیں آیات میں سورۃ النساء کی آیک آیت کچھ یوں درج ہے: لّا یَسْتَوِی الْقَاعِدُ وَنَ مِن الْدُومِنِينَ غَیْرُ اُولِی الْفَّرِدِ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُحْمِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَیْرُ اُولِی الفَّرَدِ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُحْمِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَیْرُ اُولِی الفَّرَدِ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُحْمِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَیْرُ اُولِی الفَّرَدِ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُحْمِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَیْرُ اُولِی الفَّرَدِ وَالْمُومِنِينَ وَالْمُحْمِدُ وَنَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَیْرُ اُولِی الفَّرَدِ

(صحیح بخاری، کتاب فضائل القرآن، باب کاتب النبی، حدیث: ۴۹۹۰)

یعنی "غَیرُ اُولِی اُلفَّرَرِ" کے الفاظ کچھ ثقہ رواۃ کے نزدیک آیت کے در میان میں نہیں بلکہ آخر میں تھے۔ 5- محمد صلعم اور صحابہ کرام کاعام دستور تھا کہ کسی سورت کانام لینے کی بجائے اس کی کسی آیت کوبطور پہچان بیان کیاجا تاہے۔ جبیبا کہ ابوسعید خدری کی ایک روایت میں ہے کہ ایک شخص نے سحری میں کھڑے ہو کر قُلُ هُوَ اللَّ-هُ أَحَدٌ كو پڑھا۔" (صحیح بخاری: ۱۴۰۵) اس طرح كی اور روایات بھی بطور ثبوت پیش كی جاسکتی ہیں كہ سورت كی آیت كو بطور پہچان بیان كیا گیا۔ اس بات كو سمجھنے كے بعد دیکھئے كہ محمد صلعم نے خو دبیان كیا كہ "اَللّٰہ الوَاحِدُ الصَّمَدُ" قرآن مجید كاایک تہائی حصہ ہے۔"

(صیح بخاری، کتاب فضائل القر آن، باب فضل قل هو الله احد، حدیث: ۱۵ • ۵)

اب صرف اتناغور فرمایئے کہ "اَللہ الواحِدُ الطَّمَدُ" کون سی سورت کی آیت ہے؟ دوسری روایات سے پتاچاتا ہے کہ یہ فضیلت سورہ اخلاص کی ہے تو پھر سورۃ اخلاص میں یہ آیت کہاں گئی جس کی طرف محمد صلعم )نے بطور خاص اشارہ کیا؟ کیا یہ بھی توانہیں آیات میں سے نہیں جو تدوینِ قر آن کے وقت لکھنے سے رہ گئیں؟

6- حضرت عبد الله "بن عباس نے ایک آیت کے متعلق گواہی دے رکھی ہے کہ یوں نازل ہوئی تھی: لَیْسَ عَلَیْکُمُ جُنَاحٌ اَن تَبْتَغُوافَضَلًا مِّن رَّسَّكُمُ فِیْ مَوَاسِمِ الْحَجَّ

(صحیح بخاری، کتاب الحج، باب التجارة ایام الموسم، حدیث: • ۷۷۱)

ابن عباس ہی کی گواہی سے یہ آیت صحیح بخاری میں تین اور مقامات پر بھی اسی طرح پیش ہوئی ہے۔ دیکھئے صحیح بخاری (حدیث: ۴۵۰-۴۸۰۲ •۹۸،۲۰۵۰)

موجو دہ قرآن پاک میں یہ آیت سورۃ البقرۃ (آیت:۱۹۸) کا حصہ ہے مگر وہاں پر فی مُوَاسِمِ الْحِیِّ کے الفاظ موجو د نہیں جو کہ ابن عباس کی گواہی کے مطابق نازل ہوئے تھے اور وہ اس آیت کو تابعین کے دور میں بھی اسی طرح بیان کرتے تھے۔صاف ظاہر ہے کہ یہ الفاظ بھی حفاظتِ قرآن کے دعویٰ پر پورانہ اتر سکے۔

محمد صلعم کی وفات کے بعد اور بھی کئی آیات پر صحابہ کرام کا آپس میں شدید اختلاف تھا کہ پچھ کے نزدیک پچھ آیات قر آن میں شامل تھیں اور پچھ کے نزدیک وہی آیات قر آن میں شامل نہ تھیں بلکہ منسوخ ہو چکی تھیں، ملاحظہ فرمائیں:

7- حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ حضرت عمر نے فرمایا: ابی بن کعب ہم میں سب سے بڑے قاری ہیں لیکن جہال حضرت ابی بن کعب غلطی کرتے ہیں اس کو ہم چھوڑ دیتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ میں

نے تو قر آن مجید کور سول اللہ یٰ کے دہن مبارک سے سناہے، اس لئے میں تو کسی کے کہنے پر اسے جھوڑنے والا نہیں ہوں، حالا نکہ اللہ تعالیٰ نے خود فرمایا ہے: "ہم جو بھی آیت منسوخ کر دیتے ہیں یا اسے بھلادیتے ہیں تو اس سے بہتر یا اس جیسی اور لے آتے ہیں۔"

(صحیح بخاری، کتاب فضائل القر آن، باب القراء من اصحاب رسول الله"، حدیث: ۵۰۰۵)

اس روایت سے کھل کریہ حقیقت سامنے آ جاتی ہے کہ صحابہ کرام محمہ صلعم کی وفات کے بعد قر آن مجید پر ہر گز متنق نہ سے بہت ہیں آیات الیں تھیں جنہیں ابی بن کعب جیسے جید حجابی قر آن میں شامل سیحق سے جبکہ حضرت عمر کاخیال یہ تھا کہ وہ آیات منسوخ ہو چکی ہیں، الہٰذا قر آن کا حصہ نہیں۔ گویا حضرت ابی بن کعب کے موافق کے مطابق موقف کے مطابق حضرت ابی بن کعب بچھے ایس آئی تھا کہ وہ آیات قر آن کو تسلیم کروانے پر بھند سے جو قر آن کا حصہ نہ رہی تھیں۔ حضرت ابی بن کعب بچھے ایس کو قر آن تسلیم کروانے پر بھند سے جو قر آن کا حصہ نہ رہی تھیں۔ 8۔معاملہ صرف حضرت عمریا ابی بن کعب تک کانہ تھا بلکہ دیگر صحابہ اور تابعین بھی موجودہ قر آن سے اختلاف کرتے تھے۔ چنانچہ مشہور صحابی عبد اللہٰ بن مسعود کے چند تابعین شاگر دول نے ایک اور صحابی ابو درداء کے سامنے سورۃ الیل کی آیات یوں علاوت کی وَالنَّیلِ اِوَ اَیفَخُی ﴿ اَی وَالنَّھَارِ اِوْ اَنَّیکُلُ وَ اَلُّ نَگُولُ وَ اَلُّ نَگُولُ نَگُولُ وَ اَلَّ نَگُولُ وَ اَلُّ نَگُولُ وَ اَلَّ نَگُولُ وَ اِی کہ عبد اللہٰ بن مصورۃ ایک طرح تلاوت کرتے تھے۔ ابو درداء نے اس پر فرمایا: "میں گوائی دیتا ہوں کہ میں نے بھی نبی کریم کواسی طرح پڑ ھے سنا ہے لیکن یہ شام کے لوگ چاہتے ہیں کہ میں وَمَا خَلُقَ الذَّکُرُ وَالُا نَگُی کُولُ وَسُلُ اللّٰ کُولُ وَالُولُ مَنْ کُلُ وَاللّٰ مَنْ کُلُ وَاللّٰ مِیْ کُلُ وَ اِللّٰ اللّٰ مُیں کی صورت میں ان کی ہیروی نہ کروں گا۔ "

موجودہ قرآن میں سورۃ الیل کی بیہ آیت وَمَاخَلُقَ الذَّكَرَ وَالَّا نَتَی کے الفاظ کے ساتھ ہے جبکہ عبد اللہ لین مسعود اور ابو در داء جیسے اصحاب رسول اور ان کے شاگر د تابعین اس آیت کو "مَاخَلَقَ" کے الفاظ کے بغیر پڑھتے تھے اور اسی کو محمد صلعم کی تلاوت قرار دیتے تھے۔ صحابی رسول ابو در داء کے الفاظ کی شدت سے صاف ظاہر ہے کہ وہ موجودہ قرآن کے مطابق اس آیت کو پڑھنے کا تھلم کھلا انکار کرتے بلکہ اسے شام کے لوگوں کا اضافہ قرار دیتے۔

.

9- حضرت عائشہ کے آزاد کر دہ غلام ابویونس سے روایت ہے کہ "حضرت عائشہ نے مجھے تھم دیا کہ ان کے لئے قر آن لکھوں اور فرمایا: جب تم اس آیت پر پہنچو حَافظُوا عَلَی الصَّلَوَ اتِ وَالصَّلَاقِ الْوُسُطَیٰ تو مجھے بتانا، چنانچہ جب میں اس آیت پر پہنچا تو انہیں آگاہ کیا، انہوں نے مجھے لکھوایا: حَافظُوا عَلَی الصَّلَوَ اتِ وَالصَّلَاقِ الْوُسُطَیٰ وَصَلَوٰقِ الْعَصْرِ اس آیت پر پہنچا تو انہیں آگاہ کیا، انہوں نے مجھے لکھوایا: عَافُوا عَلَی الصَّلَوَ اللَّوْاتُ وَالصَّلَاقِ الْوُسُطَیٰ وَصَلَوٰقِ الْعَصْرِ اللهُ اللهُ

ہمارے پاس موجود قرآن میں یہ سورۃ بقرۃ کی ۲۳۸ نمبر آیت ہے اور حضرت عائشہ کے تاکید کے ساتھ کھوائے ہوئے اس آیت کو انسانے کے الفاظ وَصَلُوۃ الْحَصُّرِ کے بغیر ہے۔ حضرت عائشہ نے جو نسخہ قرآن اپنے لئے کھوایا اس میں ان الفاظ کا اضافہ کروایا اور یہ بھی گواہی دی کہ انہوں نے اس آیت کو ان الفاظ کے اضافے کے ساتھ ہی رسول اللہ سے سناتھا، مگر افسوس کہ موجودہ قرآن میں آج یہ الفاظ بھی موجود نہیں۔ جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ یا تو موجودہ قرآن حضرت عائشہ کے مطابق الفاظ کی کی کا شکار ہے یا حضرت عائشہ کے قرآن میں کچھ الفاظ موجودہ قرآن سے زیادہ تھے۔ دونوں صور توں میں حفاظت قرآن کا اسلامی عقیدہ و نظر یہ طوفانوں کی زدمیں ہے۔ قرآن سے زیادہ تھے۔ دونوں صور توں میں حفاظت قرآن کا اسلامی عقیدہ و نظر یہ طوفانوں کی زدمیں ہے۔ گانُدُ گُلُّ سَفِیدَ تِو صَالِحَ تِعَفَیا اور اس آیت کی بھی یوں تلاوت کرتے تھے: وَ آگا الْفُلُامُ فَکَانَ کَافِراً اَوْکَانَ اَ بُواہُ مُومِمَیْنِ اَنْ الْفُلُامُ فَکَانَ کَافِرا اللّٰ الْفَلُامُ فَکَانَ کَافِرا اللّٰ اللّٰ الْفَلُامُ فَکَانَ کَافِرا اللّٰ الل

ہمارے پاس موجود قرآن کے مطابق میہ سورۃ الکہف کی آیات 24، ۴۸ ہیں لیکن ابن عباس ان آیات کو ہمارے قرآن کے مطابق تلاوت نہیں کرتے تھے بلکہ آیت 24 میں اُما مُکُمُ پڑھتے جبکہ ہمارے قرآن میں اس کی جگہ لفظ وَرَاءَ سُم ہے، اسی طرح اسی آیت میں ابن عباس سَفِینَةٍ صَالِحَةٍ پڑھتے جبکہ ہمارے قرآن میں سَفِینَةٍ کالفظ سرے سے موجود ہی نہیں۔ اس سے اگلی آیت ۴۸ میں بھی ہمارے موجودہ قرآن میں کَافِرًاوَکَانَ کے الفاظ غائب

ہیں جو ابن عباس کے مطابق موجو دیتھے اور وہ تلاوت بھی کرتے تھے۔

11-مشهور محدث ومفسر علامه جلال الدين السيوطي لكصتے ہيں:

"امام عبد بن حمید اور محمد بن نصر المروزی نے کتاب الصلوة میں اور ابن الا نباری نے المصاحف میں محمد بن سیرین سے روایت کیاہے کہ حضرت الی بن کعب فاتحة الکتاب اور معوذ تین ، اُللَّمُ اَلِیَّاکَ نَعْبُدُو اَللَّمُ اَلِیَّاکَ نَسْتَعِینُ کَصَحف کیھتے تھے۔ حضرت عثمان بن عفان نے مصحف میں فاتحة الکتاب اور معوذ تین لکھوائے تھے۔ "

(تفسير درِ منثور مترجم، ج1 ص27، مكتبه ضياءالقر آن لا هور)

ان روایات سے ثابت ہے کہ سورۃ فاتحہ جو قرآن کی پہلی سورت ہے، سے لے کر معوذ تین یعنی سورۃ الفاق و الناس تک کے بارے میں صحابہ کا اختلاف موجود تھا کہ قرآن میں شامل ہیں کہ نہیں۔ چنانچہ حضرت عثان جن کا جع کر دہ قرآن آج ہمارے پاس موجود ہے، وہ سورۃ فاتحہ اور معوذ تین کو قرآن میں لکھتے تھے، اسی طرح حضرت ابی بن کعب بھی لکھتے تھے لیکن سورۂ فاتحہ کی کچھ آیات کو موجودہ قرآن سے الگ طرح پڑھتے اور حضرت عبد اللہ لیا بن مسعود سرے سے ہی قرآن میں سورۃ فاتحہ کو لکھتے نہ معوذ تین کو۔

مسلمان کبھی یہ بات ثابت نہیں کرسکتے کہ موجودہ قر آن وہی ہے جو محمد صلعم پر اتر نے کا دعویٰ کیاجا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے صحابہ کا آپس میں مختلف آیات کاشدید اختلاف تھا کہ وہ قر آن ہے یا نہیں۔
اس ضمن میں پہلوں کا جو اختلاف تھا کبھی بھی مسلمان حل نہیں کر پائے لیکن ایک اور دعویٰ یہ بھی کیاجا تا ہے کہ تیسرے خلیفہ عثمان نے اپنے دور میں جو قر آن جمع کر وایا، پھر اس پر اجماع ہو گیا کیونکہ باقی تمام مختلف مصاحف تنیسرے خلیفہ عثمان نے اپنے دور میں بوقر قر آن جمع کر وایا، پھر اس پر اجماع ہو گیا کیونکہ باقی تمام مختلف مصاحف انہوں نے جلواد یئے تھے۔ اس بیان پر جو جو اعتراضات وار دہوتے ہیں ان سے قطع نظر یہ بات بھی بالکل غلط ہے کہ اس عثمانی مصحف پر اجماع ہو گیا تھا کیونکہ عبد اللہ اللہ مسعود اور ان کے شاگر دوں نے سارے مصحف جمع کر کے جلوانے اور صرف ایک کورائج کرنے کے عمل کی شدید مخالفت کی اور اسی مصحف پر قائم رہے جو ان کے یاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود جیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے یاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود جیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے یاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود حبیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے یاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود حبیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے یاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود حبیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے دیاستہما کیاس موجود تھا۔ اب پتانہیں یہ کون سااجماع ہے جس میں عبد اللہ این مسعود حبیسا جلیل القدر صحافی اور ان کے دیاس موجود تھا۔ اب پتانہیں کی موجود تھا کی موجود تھا۔ اب پتانہی کی موجود تھا۔ اب پتانہیں کی موجود تھا کی موجود تھا۔ اب پتانہیں کی موجود تھا کی کی کی کی موجود تھا۔ اب کی کی کی کی کی کی کی کی کی کی

شاگر د شامل نہیں۔

12- چنانچہ خمیر بن مالک کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ سر کاری حکم جاری ہوا کہ مصاحف قر آنی کوبدل دیا جائے (حضرت عثمان غنی کے جمع کر دہ مصاحف کے علاوہ کسی اور ترتیب کوباقی نہ رکھا جائے) حضرت ابن مسعود کو پتا چلا تو فرمایا:

"تم میں سے جو شخص اپنانسخہ چھپا سکتا ہو، چھپالے، کیونکہ جو شخص جو چیز چھپائے گا قیامت کے دن اس کے ساتھ ہی آئے گا، پھر فرمایا کہ میں نے نبی کریم کے دہن مبارک سے ستر سور تیں پڑھی ہیں، کیا میں ان چیزوں کو چھوڑ دوں جو میں نے نبی کریم کے دہن مبارک سے حاصل کی ہیں۔"

(منداحد، مترجم، جلد دوم ص٩١٩– ٠ ٦٢، حديث ٣٩٢٩، مطبوعه مكتبه رحمانيه لاهور)

یادرہے کہ عبداللہ اللہ معود ان چار صحابہ میں سے ایک ہیں، جن سے خود پینمبر اسلام نے قر آن سکھنے کا حکم دیا تھا (صبیح بخاری: رقم الحدیث ۴۹۹۹)۔

گر افسوس کہ جن سے قر آن سکھنے کا حکم خود پیغمبر اسلام نے دیا بعد والوں نے اس مصحف کوضائع کر دیا اور ان لوگوں کا جمع کر دہ مصحف رائج کر دیا گیا جن کی ان لوگوں نے مخالفت کی تھی۔

ان تمام روایات سے بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ موجودہ قر آن کے متعلق بید دعویٰ کرنا کہ بیہ بعینہ وہی قر آن ہے جو محمد صلعم چھوڑ کرگئے تھے، محض دوسروں کو اور خود کو دھو کہ دینا ہے۔ قر آن کی حفاظت الہی کا دعویٰ تو محمد کی وفات کے فوراً بعد ہی اپنااثر چھوڑ گیا تھا اور بہت سی ایسی آیات جو وفات نبی تک موجود تھیں، پڑھی جارہی تھیں، قر آن کی تدوین کے وقت شامل نہ ہو سکیں کیو نکہ وہ مختلف وا قعات میں ضائع ہو چکی تھیں۔ پھر کئی آیات ایسی تھیں جو مختلف صحابہ کے در میان مختلف فیہ تھیں کہ ایک کے نزدیک قر آن اور دوسرے کے نزدیک غیر قر آن ایک کے نزدیک بہلا کچھ زائد آیات قر آن میں شامل شمجھ رہا تھا۔ اسی طرح اور بھی بہت سی آیات ایسی تھیں جو مختلف صحابہ دور تابعین میں بھی اس طرح میں شرح فر آن میں ان آیات کے پڑھے الفاظ موجود نہیں یازائد ہیں۔ اسی طرح بعد میں جس قر آن

کو تیسرے خلیفہ نے سر کاری سرپر ستی میں رائج کروایا اس سے بھی کئی ایک صحابہ و تابعین کا اختلاف تھا اور ان مختلف قر آن کے نسخوں کو زبر دستی ضبط کر کے ضائع کیا جاتارہا تا کہ قر آن کے اس شدید اختلاف پر پر دہ ڈالا جا سکے۔

یہ تو محض (راقم کے علم کی حد تک)وہ روایات پیش کی گئی ہیں جن میں موجودہ قرآن کی پوری پوری آیات یاالفاظ کا فرق ہے،اگر صحابہ و تابعین کے در میان قرآن کی مختلف آیات کے پڑھنے کا اختلاف سامنے لایا جائے تواس کے لئے الگ کتاب چاہئے اور کوشش ہوگی کہ اس پر الگ سے پچھ لکھا جاسکے۔وَمَاعَلَیْنَا إِلَّا الْبَلاغُ الْمُبِینُ۔

## <u>قرآن میں انسانی تصرف کی نشانرہی</u>

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ کی نشانیوں کو حلال نہ سمجھو اور نہ حرمت والے مہینے کو اور نہ حرم میں قربانی ہونے والے جانور کو اور نہ ان جانور کو جو اپنے رب کا اور نہ ان جانوروں کو جن کے گلے میں پٹے پڑے ہوئے ہوں اور نہ حرمت والے گھر کی طرف آنے والوں کو جو اپنے رب کا فضل اور اس کی خوشی ڈھونڈتے ہیں اور جب تم احرام کھول دو پھر شکار کرو اور تمہیں اس قوم کی دشمنی جو کہ تمہیں حرمت والی مسجد سے روکتی تھی اس بات کا باعث نہ بنے کہ زیادتی کرنے لگو اور آپس میں نیک کام اور پر ہیز گاری پر مدد کر واور گناہ اور ظلم یر مدد نہ کرو اور اللہ سے ڈروبے شک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے۔

اس آیت میں ہمارے موضوع کے اعتبار سے دوباتیں بہت اہم ہیں:

1- حرمت والے مہینوں کو حلال سمجھنے یعنی ان میں جنگ و جدال کرنے کی ممانعت۔

2- قریش کے ساتھ دشمنی کے باعث مسلمانوں کو سخق کے ساتھ منع کیا گیا کہ تمہاری طرف سے ان کے ساتھ کسی بھی قشم کی زیاد تی نہ ہونے پائے،اور ظلم پر ظالم کی مددنہ کرنا۔

قران میں "اشہر حرم" سے متعلق دیئے گئے علم کو ذہن میں رکھتے ہوئے آئندہ سطور میں بیان کئے واقعہ کامطالعہ سیجئے، اور پھر دماغ کی بتی جلا کر اس بات کا جائزہ لیجئے کیا خدا اپنے متبعین کو کسی ایسی بات کا حکم دے گا کہ بعد میں خود خدا کو اپنی حکم عدولی پر بجائے ان متبعین کو متنبہ اور سرزنش کرنے کے شابا ثی دینی پڑے، کیا خداوا قعی عالم الغیب ہے اور اسے مستقبل میں آنے والے واقعات کا پہلے سے علم ہے ؟ اس جائزے میں صرف عقل والوں کیلئے سوچ کے نئے راستے ہیں، جولوگ عقیدت کا حصار توڑنے کی جر آت نہیں رکھتے، مقد س بتائی گئی باتوں پر شک کرنے کی ہمت نہیں رکھتے، ان پر سوال اٹھانے کی کو شش نہیں کرتے وہ صرف اند ھی اطاعت ہی کر سکتے ہیں، ذہنی غلامی پر صابر وشاکر رہ کر فریب زدگی کو عبادت اور اطاعت سبجھتے ہیں۔ ینچے سیر سے ایک واقعہ ذکر کر رہا ہوں جو مسلمانوں کے مدینہ کی طرف ہجرت کر جانے کے 16 ماہ بعد، اور غزوہ بدر سے ڈھائی ماہ قبل کا ہے، یہ واقعہ قرآن کی ایک اہم ترین آیت کا شان نزول بنا، اور اسلامی تاریخ پر گہرے اثر ات مرتب بدرسے ڈھائی ماہ قبل کا ہے، یہ واقعہ قرآن کی ایک اہم ترین آیت کا شان نزول بنا، اور اسلامی تاریخ پر گہرے اثر ات مرتب

سر پیر عبد اللہ بن مجش: رسول اللہ نے رجب (۲ ہجری) کے مہینے میں عبد اللہ بن مجش بن رماب اسدی کو مع آٹھ مہاجرین کے روانہ فرمایا اور ایک کاغذ لکھ کر ان کو عنایت کیا اور فرمایا دو منز ل راہ طے کرکے اس کاغذ کو دیکھنا، چانچہ عبد اللہ بن مجش نے ایسا ہی کیا اور عبد اللہ بن مجش کے ساتھی ہی لوگ تھے:

بنی عبد سمس بن عبد مناف میں سے ابوحذیفہ بن عقبہ بن ربیعہ بن عبد سمس اور ان کے حلفاء میں سے عبد اللہ بن مجش جو سر دار سے، اور عکاشہ بن محصن بن حرثان اسدی، اور بنی نوفل بن عبد مناف میں سے عتبہ بن غزوان ابن جابر ان کے حلیف جو عشر بن حلیف اور بنی زہرہ بن کلاب میں سے سعد بن و قاص، اور بنی عدی بن کعب میں سے عامر بن ربیعہ ان کے حلیف جو عشر بن

وائل کے قبیلہ سے تھے اور واقد بن عبداللہ بن عبد مناف بن عربد بن ثعلبہ بن پر بوع بنی تمیم میں سے ان کے حلیف اور خالد بن بکیر بنی سعد بن لیث میں سے ان کے حلیف، اور بنی حرث بن فہر میں سہیل بن بیضاء۔

نخلہ جانے کا تھم: راوی کہتا ہے کہ جب عبداللہ دو دن راہ طے کر چکے تب انہوں نے نبی کریم کے کاغذ کو کھول کر دیکھا اس میں کھا تھا کہ جب تم میر امیہ کاغذ دیکھو توسید ہے مقام نخلہ میں جو طا نف اور مکہ کے در میان ہے جا پہنچنا اور وہاں قریش کے قافلہ کا انتظار کرنا اور ہم کو اس کی خبر دینا۔ جب عبداللہ بن جمش نے یہ تھم دیکھا، کہا میں ہر طرح تھم کا مطبع ہوں، پھر انہوں نے اپنے ساتھیوں سے اس کو بیان کیا اور کہار سول اللہ نے مجھ کو تھم فرمایا ہے کہ تم اپنے ساتھیوں پر زبر دستی نہ کرنا۔ لہذا جو تم میں سے منہادت کی آرزور کھتا ہو وہ میر سے ساتھ چلے اور جو واپس جانا پیند کرے وہ چلا جائے۔ مگر ان کے ساتھیوں میں سے کوئی واپس نہ پھر ااور سب جاز کی طرف روانہ ہوئے، یہاں تک کہ جب یہ مقام بحر ان میں پہنچ سعد ابن و قاص اور عتبہ بن غرزوان کا اونٹ مگم ہوگیا، یہ دونوں ایک ہی اونٹ پر سوار ہوئے تھے۔ اس کی تلاش میں یہ یچھے رہ گئے اور عبد اللہ بن جمش اور چمڑاو غیر ومال ساتھ مقام نخلہ میں پہنچ گئے، وہاں قریش کے سوداگروں کا قافلہ میں سے گذرا جس میں کشمش اور چمڑاو غیر ومال تجارت کثرت کے ساتھ تھا اور عمرو بن حضر می بھی قافلہ میں تھا۔

ابن ہشام کہتے ہیں کہ حضر می کانام عبد اللہ بن عباد تھااوریہ صدف کی اولا دمیں سے تھااور صدف کانام عمر وبن مالک ہے اوریہ سکون بن مغیر ہ بن اشر س بن کندہ کی اولا دسے تھااس واسطے اس کو کندی بھی کہتے ہیں۔

قافلہ قریش سے جھڑپ: ابن اسحاق کہتے ہیں: عثان بن عبد اللہ بن مغیرہ اور اس کا بھائی نو فل بن عبد اللہ مخزومی اور تھم بن کیسان، ہشام بن مغیرہ کا غلام، بیہ سب لوگ اس قافلہ میں تھے۔ جب ان کفار نے مسلمانوں کو دیکھا توخوف زدہ ہوئے، عکاشہ بن محصن نے سر منڈ ارکھا تھا، بیہ کفار کے سامنے ایک ٹیلے پر چڑھے۔ کفار ان کو دیکھ کر مطمئن ہوئے اور کہنے لگے کچھ ڈرنے کی بات نہیں ہے۔۔ پھر مسلمانوں نے باہم مشورہ کیا کہ آج رجب کا آخری دن ہے اگر تم ان سے لڑتے ہو اور ان کو قتل کرتے ہو تو یہ مہینہ حرام ہے اور اگر آج انتظار کرتے ہو تو را توں رات بیہ حرم میں داخل ہو کر پھر تمہارے ہاتھ نہ آئیں گے۔ آخر انہوں نے اپنے دل قوی کئے اور جنگ ہی پر سب کا اتفاق ہو ااور واقد بن عبد اللہ تھیمی نے ایک تیر ابن حضر می کے ایسامار احتے ہو جہنم رسید ہو گیا۔ اور عثمان بن عبد اللہ اور تھم بن کیسان کو مسلمانوں نے قید کر لیا اور نو فل بن عبد اللہ بھاگ گیا۔ ہر چنداس کو تلاش کیا، مگر کہیں نہ ملا۔ پھر عبد اللہ بن جش ان دونوں قیدیوں اور مال غنیمت کو لے کر مدینہ میں رسول اللہ کے باس حاضر ہوئے۔

مدینہ منورہ واپسی:روایت ہے کہ عبداللہ بن جحش نے اپنے ساتھیوں سے کہاتھا کہ یہ جس قدر مال غنیمت ہمارے ہاتھ لگاہے اس میں سے پانچواں حصہ ہم رسول اکرم کی نذر کریں گے۔اور یہ واقعہ خمس کے فرض ہونے سے پہلے کا ہے، چنانچہ عبداللہ بن جحش نے آنحضرت کے واسطے خمس نکالا۔

ابن ہشام کہتے ہیں جب عبداللہ بن جمش مدینہ میں آئے تورسول پاک نے ان سے فرمایا کہ: "میں نے تم سے یہ کب کہاتھا کہ تم حرام مہینہ میں جنگ کرو"اور آنحضرت نے اس خمس کو بھی نہیں لیا۔اور سب مال اور دونوں قیدیوں کورہنے دیا۔عبداللہ اور ان کے ساتھی بہت رنجیدہ تھے اور خیال کرتے تھی کہ ہم ہلاک ہو گئے اور مسلمان بھی ان کی اس حرکت کوبرا کہتے تھے اور قریش یہ کہتے تھے کہ محمد نے حرام مہینہ کو بھی حلال کر لیا اور اس میں خون بہایا اور مال لوٹا اور لوگوں کو قید کیا۔ مکہ کے مسلمان ان کویہ جواب دیتے تھے کہ وہ دن شعبان کا تھار جب کا نہیں۔

ارشاد قرآن مجید: جب او گول نے اس واقعہ میں بہت قبل و قال کی تواللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی:

يَناُكُونَكَ عَنِ الشَّفِرِ الْحَرَامِ قِبَّالٍ فِيهِ قُلْ قِبَّالٌ فِيهِ بَهِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللَّ وَتَكُوْرِبِهِ وَالْمُسَجِدِ الْحَرَامِ وَإِلْحَرَامِ وَإِلْحَرَامُ وَقُلْهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّ وِ وَالْقِيْنَةُ أَكْبَرُمِنَ الْقَتْلِ وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُو كُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينَكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا

ترجمہ: آپ سے حرمت والے مہینے میں لڑائی کے متعلق پوچھتے ہیں کہہ دواس میں لڑنابڑا (گناہ) ہے اور اللہ کے راستہ سے
روکنااور اس کاانکار کرنااور مسجد حرام سے روکنااور اس کے رہنے والوں کواس میں سے نکالنااللہ کے نزدیک اس سے بڑا گناہ
ہے اور فتنہ انگیزی تو قتل سے بھی بڑا جرم ہے اور وہ تم سے ہمیشہ لڑتے رہیں گے یہاں تک کہ تمہیں تمہارے دین سے پھیر
دیں اگران کابس چلے۔

جب بیہ آیت نازل ہوئی تب مسلمانوں کی بے چینی اور تر ددر فع ہوااور رسول اللہ نے خمس بھی قبول فرمایا اور قیدیوں کو اپنے قبضے میں کیا۔ قریش نے عثمان بن عبد اللہ اور حکم کیسان کو چھڑا نے کیلئے آنحضرت کے پاس فدیہ بھیجا۔ رسول پاک نے فرمایا ابھی میں ان کو نہیں چھوڑ تاجب تک کہ سعد بن ابی و قاص اور عتبہ بن غزوان واپس نہ آ جائیں۔ ایسانہ ہو کہ وہ تمہارے ہاتھ آ جائیں اور تم ان کو قتل کر دو۔ اگر تم ایساکر وگے تو میں ان دونوں کو قتل کر دوں گا۔ چنا نچہ جب سعد اور عتبہ اپنااونٹ لے کر آگئے تورسول اللہ نے عثمان اور حکم کو فدیہ لے کر چھوڑ دیا۔ حکم بن کیسان تو مسلمان ہو گئے اور ان کا اسلام بہت اچھا ہوا اور رسول اللہ ہی کے پاس مدینہ میں رہے یہاں تک کہ ہیر معونہ کی جنگ میں شہید ہوئے ، اور عثمان بن عبد اللہ مکہ چلا آیا۔ اور کفر ہی کی حالت میں مرگیا۔

الله کی رحمت: جب عبدالله بن جحش اور ان کے ساتھیوں کو آیت یَناکُونکَ عَنِ الشَّمْرِ الْحَرَّامِ کے نازل ہونے سے اطمینان ہوا، تب انہوں نے رسول اللہ سے عرض کیا کہ یار سول اللہ اس ہمارے غزوے کا ہم کو ثواب بھی ملے گایا نہیں جو مجاہدین کوماتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے جو اب میں بیہ آیت نازل فرمائی:

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَ- لَيَكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَعَلَوْرٌ رَحِيمٌ ﴿ سورة البقرة ٢١٨﴾

بے شک جولوگ ایمان لائے اور جنہوں نے ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیاوہی اللہ کی رحمت کے امید وار ہیں اور اللہ بڑا بخشنے والانہایت رحم والا ہے۔

مال غنیمت: ابن اسحاق کہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے عبد اللہ بن جمش کی رائے کے موافق مال غنیمت کا فیصلہ فرمایا۔ یعنی تمام مال کے پانچ جھے کر کے چار جھے ان مجاہدین کے مقرر کئے جنہوں نے وہ مال حاصل کیاہے اور پانچوں حصہ خد ااور رسول کا مقرر کیا۔ ابن ہشام کہتے ہیں یہ پہلی غنیمت تھی جو مسلمانوں کے ہاتھ آئی اور عمر وبن حضر می پہلا شخص تھا جو مسلمانوں کے ہاتھ سے قتل ہوا۔ اور عثمان بن عبد اللہ اور حکم بن کیسان پہلے قیدی تھے جو مسلمانوں نے گر فار کئے۔

ابن اسحاق کہتے ہیں بعض لوگوں کا قول ہے بیت المقدس کی طرف قبلہ ماہ شعبان میں رسول مقبول کے مدینہ تشریف لانے کے اٹھارہ مہینے بعد مقرر ہوا۔

(سيرت ابن مشام، ار دومترجم جلد اول، نسخه اداره اسلاميات لامور)

#### تنقيدي جائزه:

اب اس ساری صورت حال کا تنقیدی جائزہ لیجئ، عقیدت کے خول سے تھوڑی دیر کیلئے باہر نکل آیئے، کیا ایسا ممکن ہے کہ اللہ فایک حکم جاری کیا ہو، مسلمانوں کو کسی کام سے سختی سے منع کیا ہو، پھر مسلمان ہی اس حکم خداوندی کو پامال کریں، اس کی خلاف ورزی کریں، اور اللہ تعالی بجائے ان مسلمانوں کی سرزنش کرنے کے اپنی اس حکم عدولی کو وحی کے ذریعے "سند جواز" جاری فرمائے؟ اور نہ صرف سند جو از عطاکر سے بلکہ انعام کے طور پر لوٹ مار اور رہزنی کے مال کو مسلمانوں کو حلال قرار دے، اور سول اللہ کیلئے بھی اس میں سے تاحیات ایک حصہ مقرر کرے؟ ایک ایسازو درنج خدا جو معمولی باتوں پر ناراض ہو کر ہمیشہ کے عذاب سے ڈراتا ہو، اتنی بڑی حکم عدولی سے چثم پوشی کرے گا؟

یہ ساری صورت حال اس بات کی غماز ہے کہ نہ تو" اشہر حرم" میں جنگ کی پابندی والا تھم ، تھم الہی تھا، اور نہ ہی بعد میں اسے سند جو از عطا کرنے والی وحی ، وحی الہی تھی ، بلکہ یہ سارا معاملہ انسانی فیصلوں میں وقت کے ساتھ تنبدیلی کا آئینہ دارہے۔

"اشہر حرم" میں جنگ کی ممانعت کے متعلق آیت اور درج بالا واقعہ کو ملاحظہ کرنے کے بعد بہت سے شکوک وشبہات انسان کے ذہن میں سر اٹھاتے ہیں کہ:

حرمت کے مہینوں میں جنگ کی واضح ممانعت کے باوجو در سول اللہ نے رجب کے مہینے میں ہی ایک مسلح دستے کو قریش کے تجارتی قافلوں کی خبر رسول اللہ کو تجارتی قافلوں کی خبر رسول اللہ کو جبر ائیل امین عالم بالاسے تشریف لا کر دیا کرتے تھے، یہاں بھی یہی فرض کر لیتے ہیں کہ اس قافلے کی خبر بھی رسول اللہ کو جبر ائیل امین نے ہی عالم بالاسے تشریف لا کر دیا کر دی، تو کیا اس ساری صورت حال سے اللہ تعالی بے خبر تھا؟ کیا اللہ کو پہلے سے ہی جبر ائیل امین نے ہی عالم بالاسے تشریف لا کر دی، تو کیا اس ساری صورت حال سے اللہ تعالی بے خبر تھا؟ کیا اللہ کو پہلے سے ہی معلوم نہیں تھا کہ یہ مسلح دستہ رجب کے حرمت والے مہینے میں ہی قریش کے تجارتی قافلے کا سامنا کرے گا اور یہ مسلمان حرمت والے مہینے میں ہی قریش کے تجارتی قافلے کا سامنا کرے گا اور یہ مسلمان حرمت والے مہینوں میں جنگ کی ممانعت کے واضح تھم خداوندی کے باوجو دی تھم الہی پر مال غنیمت کی چاہت کو ترجیح دیتے ہوئے اس پر حملہ کر ہیٹھیں گے، جو مسلمانوں کی جگ ہنسائی کا سبب بنے گا؟

واقعہ میں مذکورہے کہ جب عبد اللہ بن جحش نے والی آکر اپنی کارگزاری کی رسول اللہ کو اطلاع دی تورسول اللہ نے ناگواری کا اظہار فرما یا اور مالی غنیمت تک لینے سے افکار کر دیا، رسول اللہ ، اللہ کی محبوب ترین ہتی، جن کیلئے اس ساری کا نئات کو اللہ نے تخلیق کیا، ان کی ناگواری کا سبب بننے والے ان صحابہ کو تا قیامت نشانہ عبر سبناد بنا، ویتا کہ اللہ تعالی خود اپنی حکم عدو لی اور رسول اللہ کی ناگواری کا سبب بننے والے ان صحابہ کو تا قیامت نشانہ عبر سبناد بنا، ویتا، اور انہیں کڑی سے کڑی سزا دیتا جور سول اللہ کو ایڈ اء پہنچانے کا باعث بن (قرآن کی آیت الذین یو ذون اللہ و رسولہ کو ذہن میں رکھئے، جن پر اللہ نے لعنت کی ہے، اور جس سے بہت سے علماء کرام نے مرتد کی سرزا قتل کا استدلال بھی کیا ہے) لیکن یہاں اللہ تعالی اپنی محبوب ترین ہتی کے بجائے ان نافر مان اور رسول اللہ کی ناراضگی کا سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بذریعہ و تی الجی عطافر مائی۔
سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بذریعہ و تی الجی عطافر مائی۔
سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بذریعہ و تی الجی عطافر مائی۔
سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بذریعہ و تی الجی عطافر مائی۔
سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بذریعہ و تی الجی عطافر مائی۔
سبب بننے والے صحابہ کی طرف داری کرتے ہوئے ان کے اس فعل کو سند جو از بدری کے نزد یک قریش مدرک کے تجارتی شاہر او کا من وامان مسلمانوں کے خلاف گور خطر ہونا قریش پر بطور نعمت خداوندی ذکر کرتے ہوئے ان سے باتھوں اس شاہر او کو پر خطر بھی بنا ڈالت الے بخور ہونا قریش پر بطور نعمت خداوندی ذکر کرتے ہوئی تاہد و تھی بندوں کے ہاتھوں اس شاہر او کو پر خطر بھی بنا ڈالت کہا تھوں اس شاہر او کو پر خطر بھی بنا ڈالت اللہ کیا جو می اس شاہر او کو پر خطر بھی بنا ڈالت اللہ الی خطر ہونا قریش پر بطور نعمت خداوندی ذکر کر تراہے اور پر خطر بھی بنا ڈالت کے اس شاہر اور کو پر خطر بھی بنا ڈالت

قر آن کی جس آیت میں مسلمانوں کو حرمت کے مہینوں میں جنگ سے منع کیا گیا تھااتی آیت میں مسلمانوں کو یہ بھی تلقین کی گئی تھی کہ قریش کی ساتھ تمہاری دھمنی تمہاری جانب سے ان پر زیادتی کا باعث نہ بن جائے، یہاں بھی مسلمانوں نے عکم خداوندی کی لاج نہ رکھتے ہوئے نہ صرف زیادتی کی بلکہ اس زیادتی میں قریش پر سبقت بھی لے گئے۔ اگر اس واقعہ سے قبل قریش کی جانب سے کوئی زیادتی اہل مدینہ پر ہوئی ہوتی تو مسلمان یہ کہنے میں حق بجانب ہوتے کہ چو نکہ ابتداء قریش کی جانب سے ہوئی تھی اس لئے ہماری طرف اسے جوائی کارروائی سمجھ لیاجائے، لیکن مدینہ کی طرف ہجرت کے بعد مسلح کارروائیوں کے ذریعے تجارتی شاہر اہ پر قریش کے تجارتی قافلوں کو نشانہ بنانے کا اعزاز بھی قرآن کے عکم کی صرح کے خلاف ورزی کرنے کی صورت میں مسلمانوں کو ہی حاصل ہوا، اسی لئے ابن ہشام گواہی دے رہے ہیں کہ:
" یہ پہلی غنیمت تھی جو مسلمانوں کے ہاتھ آئی اور عمرو بن حضر می پہلا شخص تھا جو مسلمانوں کے ہاتھ سے قتل ہوا۔ اور عثمان بن عبد اللہ اور عکم بن کیسان پہلے قیدی تھے جو مسلمانوں نے گر قتار کئے"

### قرآن اور وعولن بلوغت

جب بات قرآن کی بلاغت کی ہوتی ہے تومسلمان عام طور پر اپنے دلائل مندر جہ ذیل چار بنیادی مفروضوں پر رکھتے ہیں:

1- عربوں کامحمدی قرآن پر حیرت زدہ ہونا۔

2- قرآن کاعربوں کو چیلنے کہ وہ اس کے جبیبالا کر د کھائیں۔

3- قرآنی چیلنج کی ہمسری کرنے میں عربوں کی ناکامی۔

4-مسلم بن حبیب (مسلمه) کی قرآن کی ہمسری کرنے کی احتقانہ کوشش۔

ان چار باتوں کو بنیا دبناکر آخری نتیجہ یہی نکالاجاتا ہے کہ قر آن اللہ کی طرف سے ہے، آیئے دیکھتے ہیں کہ کیاوا قعی ایساہی ہے؟۔

1- عربوں کا محمدی قرآن پر حیرت زدہ ہونا۔

جب بات قر آن پر حیرت زدہ ہونے کی آتی ہے تو عام طور پر الولید بن المُغیرہ کا بیہ قول بڑے فخر سے اور چھاتی ٹھوک کر نقل کیا جاتاہے کہ:

ووان له لحلاوة ، وان عليه لطلاوة ، وان اعلاه لمثمر ، وان اسفله لمغد ق ، وانه ليعلو ولا يعلى عليه ، ( بخارى ) •

ترجمہ:اس میں ایک چاشنی ہے،اور بے بہارونق ہے،اس کااوپر کا حصہ پھلدار ہے،اورینچے کا حصہ راحت بخش ہے، بے شک میہ غالب ہے اور اس پر غالب نہیں ہوا جاسکتا۔

تقدیر کامذاق ہے ہے کہ الولید بن المغیرہ نامی ہے شخص جس کی لغوی اور بلاغی فصاحت کی مثالیں دی جاتی ہیں محمہ پر ایمان لانے والوں میں سے نہیں تھا، اس کے بر عکس قر آن نے اس غریب کاذکر بڑی حقارت سے کیا ہے، مگر کیاوا قعی الولید بن المُغیرہ نے قر آن کی مدح کی تھی جیسا کہ حدیث اور اسلامی تاریخ کی کتابیں کہتی ہیں یا قر آن کے بارے میں اس کی رائے پچھ اور تھی؟ یہاں پر بھی تقدیر کا ایک اور گھناؤنا مذاق ہے کہ قر آن نے الولید بن المُغیرہ کی قر آن کے بارے میں رائے نقل کی ہے، آیئے دکھتے ہیں کہ قر آن تاریخ سے ذبکہ مسلمانوں کے دکھتے ہیں کہ قر آن تاریخ سے ذبادہ صحت کا حامل ہے کیونکہ یہ براہ راست اللہ کا کلام ہے:

اِنَّهُ فَكَّرَوَقَدَّرَ ﴿ ١٨﴾ فَقُتِلَ كَى ٓ نَ قَدَّرَ ﴿ ١٩﴾ ثُمُّ قُتِلَ كَى ٓ نَ قَدَّرَ ﴿ ٢٠﴾ ثُمُّ لَظُرَ ﴿ ١٦﴾ ثُمُّ اَفَرَ ﴿ ٢٠﴾ ثُمُّ اَوْ مَرَا ﴿ ٢٠﴾ ثُمُّ اَوْ مَرَا ﴿ ٢٠﴾ ثُمُّ اَوْ مَرَا ﴿ ٢٠﴾ أَوْ مَرَ وَ ١٣﴾ إِن ٓ لِهِ اللهِ مُرَا اللهِ مُراكِنَ اللهُ مَرْ اللهُ مِرْ 18 تَا 25)

اس نے غور وفکر کیااور ایک بات تھہر الی۔ بیماراجائے اس نے کیسی تجویز کی۔ پھر بیماراجائے اس نے بیہ کیسی تجویز کی۔ پھر اس نے نگاہ کی۔ پھر تیور کی چڑھائی اور منہ بگاڑا۔ پھر پیٹھ کر چلااور تکبر کیا۔ پھر کہنے لگابیہ توجادوہ جو پہلے لو گوں سے برابر ہو تا آیا ہے۔ پھر بولا بیہ اللہ کا کلام نہیں بلکہ بشر کا کلام ہے۔

توگویاالولید بن المغیرہ - جس کی لغوی معرفت پر مسلمان فخر کرتے ہیں – کی قر آن کے بارے میں رائے بیہ تھی کہ یہ ایک بشر کا کلام ہے، اور بید رائے بھی اس نے بڑے غور وخوض کے بعد قائم کی تھی جیسا کہ آیات سے واضح ہے، اور اگر یہی بات ہے تو پھر اس نے بیہ کہا کہ بے شک بیہ غالب ہے اور اس پر غالب نہیں ہوا جا سکتا ؟ اسے کہتے ہیں تاریخ سے اندھی نقل، یہ بھی نہیں بھولنا چاہیے کہ اسلامی تاریخ خود مسلمانوں نے ہی لکھی ہے ، کیاالیمی کسی تاریخ پر بھر وسہ کیا جا سکتا ہے جو کسی قوم نے اپنے اوپر عمم صادر کرنے کے لیے خود ہی لکھی ہو؟! اور پھر یہاں توحدیث قر آن سے ہی شکر ار ہی ہے ؟!

میں ذاتی طور پر اس بات کا قائل ہوں کہ قر آن عربوں کے لیے حیرت کا باعث تھا، لیکن یہ وہ حیرت نہیں ہے جو مسلمان عام طور پر سبجھتے ہیں، عرب اپنی ادبیات میں صرف شعر، نثر اور سبح سے واقف تھے، شاعری جانی پہچانی تھی، نثر خطبوں میں استعال ہوتی تھی جبکہ سبح کا ہنوں کے کلام اور خطبوں میں بھی مستعمل تھی، مگر قر آن نے آکر اس سب کی کھچڑی بناڈالی، اس طرح ان کے لیے یہ ایک نئی ادبی جنس تھی، عربوں کی جیرت کی وجہ صرف یہی تھی، قر آن کی اس شکل میں مجمد کی توراتی، انجیلی اور قدیم معارف کی اچھی معلومات نے اہم کر دار اداکیا، تاہم لغوی ڈھانچہ اس ضمن میں رتی بھر اہمیت کا عامل نہیں ہے، سوال ابھی بھی اپنی جگہ پر قائم ہے کہ کیا عرب واقعی یہ سمجھتے تھے کہ قر آن کی زبان بلیغ ہے؟

یہ جانے کے لیے کہ کیاکسی خاص متن میں بلاغت ہے یا نہیں ہمیں اسے اہل بلاغت کے سامنے پیش کرناہوگا، قریش کسی بھی حال میں اہل بلاغت نہیں سے ، وہ چاہے جتنے بھی بلیغ ہوں ان اعر اب سے زیادہ بلیغ ہو ہی نہیں سکتے جو بادیہ میں رہتے تھے، خو د عرب اپنے بچوں کو بادیہ کی طرف فصاحت و بلاغت سکھنے کے لیے بھیجا کرتے تھے، لہذا اگر قر آن واقعی اس قدر بلیغ ہے کہ کوئی بھی اس کے سامنے عاجز ہموجائے توسب سے پہلے جو لوگ اس بات کو سبھتے وہ بادیہ کے اعر اب (بدو) ہموتے ، اب سوال ہہ ہمی اس کے سامنے عاجز ہموجائے توسب سے پہلے جو لوگ اس بات کو سبھتے وہ بادیہ کے اعر اب (بدو) ہموتے ، اب سوال ہے کہ قر آن کے حوالے سے اعر اب کا کیامو قف تھا؟ کیا قر آن کی لغوی فصاحت و بلاغت سے متاثر ہمو کریہ اعر اب جو ق در جو ق اسلام میں داخل ہمونا شروع ہمو گئے جیسا کہ ہمونا چا ہیے؟ یہاں بھی تقدیر کا ایک اور مذاق ہے ہے کہ خود قر آن ہی اسلام اور قر آن کے بارے میں اعر اب کی دائے نقل کرتا ہے:

ٱل٥ٞٲ٤ٛۯٙڔ) أَشَدُّ رُنُونَ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى رَسُولِ إِنَّا اللَّهُ عَلَى رَسُولِ إِنَّا اللهُ عَلَى مَ تَكِيهُ ثُمْ ﴿٤٩﴾ (التوبة 97)

دیہاتی لوگ پکے کا فراور پکے منافق ہیں اور ایسے ہیں کہ جو احکام شریعت اللہ نے اپنے رسول پر نازل فرمائے ہیں ان سے واقف ہی نہ ہو پائیں۔اور اللہ جاننے والا ہے حکمت والا ہے۔

تو گویااعراب جواہل لغت سے اور قرآن کی فصاحت وبلاغت کااعتراف کرنے والاسب سے اہل طبقہ تھاانہیں قرآن میں کوئی فصاحت اور بلاغت نظر نہیں آئی اور یہی شروع میں ان کے اسلام قبول نہ کرنے کی اہم وجہ تھی، اور بعد میں جب وہ ایمان لے بھی آئے، قرآن نے ان کے ایمان کو مستر دکرتے ہوئے ان کے ایمان کی حقیقت چاک کر دی اور ہمیں بتایا کہ ان کا ایمان سچا نہیں تھابلکہ محض ظاہری تھا:

قَالَتِ ال ٓاَئَ ٓرَابِ اٰمَنَّا ۚ قُل ٓ لَّمَ ٓ تُوَ ٓ مِنُو ٓ اوَلَٰكِن ٓ قُو ٓ لُو ٓ ۖ سَااَس ٓ لَمَ ٓ نَاوَلَمَّا يَد ٓ خُلِ ال ٓ اِى ٓ مَانُ فِى ٓ قُلُو ٓ كِبُم ٓ ۚ وَان ٓ تُطِى ٓ عُوااللّٰهَ وَرَسُو ٓ لَهُ لَا يَلِت ٓ ثُم ٓ مِّن ٓ اَئَ كَيُم ٓ ثَى ٓ ثَاقًا إِنَّ اللّٰهِ عَفُو ٓ رُرَّ مِى ٓ مِّ ﴿ ١٣﴾ (الحجرات 14)

دیہاتی کہتے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے۔ کہدو کہ تم ایمان نہیں لائے بلکہ یوں کہو کہ ہم اسلام لائے ہیں اور ایمان تواجعی

یہ اعراب بعنی اہل لغت وفصاحت وبلاغت کا قر آن کے تئیں موقف تھا، قریش اور عرب کے دیگر دھڑے محض اس مالِ غنیمت کی لاچچ میں مسلمان ہوئے تھے جن کا ان سے وعدہ کیا گیاتھا:

لَقَد ۡ رَضِى اللّٰهُ عَنِ اللهِ مُوۡ مِنِى ۡ نَ اِدۡ يُبَالِعُو ۡ نَکَ ثَحۡ ٓ الشَّجَرَةِ فَعَلَم َ مَا فِی ۚ قُلُو ٓ بَهِم ٓ فَان ۤ زَلَ السَّّٰی ٓ نَة عَلَی ۡ ہِم ۡ وَاَثَا بَهُم ٓ فَت ۡ عَاقَرِی ٓ بَا﴿ ﴿٨١﴾ وَمَعَا نِمَ ۖ كِنْ ٓ رَةً يَا ٓ فُدُو ۡ نَهَا ۖ وَكَانَ اللّٰهُ عَزِی ٓ زَاحَٰ مِن َا ﴿١٩﴾ وَعَدَّ كُمُ اللّٰهُ مَغَانِمَ كِنْ ٓ رَةً تَا ٓ خُدُو ٓ نَهَا فَعَلَ كُم ٓ لِذِهٖ وَعَتَّ اَى ۤ دِى النَّاسِ عَن ٓ كُم ٓ ۚ وَلِئُكُو ٓ نَ اليَّهِ لِلْ ٓ مُو ٓ مِنَى ٓ نَ وَ يَهِ ٓ دِ يَكُم ٓ صِرَ اطّامُس ٓ ثَقِی ٓ مَا ﴿٢٠﴾ (الفتح 18 تا 20)

اے پیغیبر جب مومن تم سے اس درخت کے پنیچ بیعت کر رہے تھے تواللہ ان سے خوش ہوا۔ اور جو صدق وخلوص انکے دلوں میں تھاوہ اس نے معلوم کر لیا توان پر تسکین نازل فرمائی اور انہیں جلد فتح عنایت کی۔ اور بہت سی غنیمتیں وہ آئندہ بھی حاصل کریں گے۔ اور اللہ غالب ہے حکمت والا ہے۔ اللہ نے تم سے بہت سی غنیمتوں کا وعدہ فرمایا ہے کہ تم انکوحاصل کروگے پھر اس نے یہ غنیمت تہمیں جلدی سے دلوادی اور لوگوں کے ہاتھ تم سے روک دیئے۔ غرض یہ تھی کہ یہ مومنوں کے لئے اللہ کی قدرت کا نمونہ بن جائے اور وہ تمکوسید ھے رستے پر چلائے۔

خود اسلامی تاریخ کی کتابیں ہی اس بات کی گواہ ہیں کہ کس طرح محمد کی موت کے بعد عرب اسلام سے مرتد ہو گئے تھے اور مسلمان صرف مکہ اور مدینہ میں ہی باقی رہ گئے تھے یاإد ھر اُدھر کچھ چھوٹے چھوٹے قبیلے جبکہ عرب کی اکثریت مرتد ہو گئی تھی توکیاوہ لوگ جو قرآن کی فصاحت اور بلاغت سے متاثر ہو کر مسلمان ہوئے تھے وہ مرتد ہوسکتے تھے؟ کیاان کی رِدت اس بات کا ثبوت نہیں کہ ان کا اسلام لالچے اور موقع پرستی پر مبنی تھا جس کا قرآن اور اس کے نام نہاد معجزے سے کوئی تعلق نہیں تھا؟

2- قر آن کاعربوں کو چیلنج کہ وہ اس کے حبیبالا کر د کھائیں۔

سے توبہ ہے کہ چیلنے کا یہ آئیڈیا کچھ عجیب ساہے،اللہ کوزیب نہیں دیتا کہ وہ اپنے نقد س اور مقام سے گرتے ہوئے انسانوں سے
کسی بھی میدان میں مقابلے کا محاذ کھولے، خاص کر جبکہ چیلنے کا تعلق خالصتاً ایک بشری معاملے سے ہے، زبان خالصتاً انسانی
صنعت ہے خدائی نہیں، زبانوں کی تشکیل انسانی معاشرے کرتے ہیں جووقت کے ساتھ ساتھ اور بلا تو تف ترقی کرتی رہتی ہیں

اور تبدیل ہوتی رہتی ہیں، کیا ہم میں سے کسی کو بیرزیب دیتا ہے کہ وہ کسی چار سالہ بچے کے سامنے کھڑے ہو کر اسے کسی چیز کا چیلنج کرے ؟ بہر حال آیئے دیکھتے ہیں کہ اس صورت میں چیلنج کا کیا مطلب ہے ؟ کیاوا قعی کوئی شخص کسی چیز جیسی کوئی دو سری چیز لاسکتا ہے جب تک کہ وہ بالکل ولیمی نہ ہو؟ مثل اور مما ثلت کیا ہے ؟ اگر میں کسی سے یہ مطالبہ کروں کہ وہ اس جیسی کوئی عبارت لاکر دکھائے:

•• القاعدون على الجمر**"** 

تواس کے جیسی عبارت بھی اسی کے جیسی ہی ہو گی:

ووالقاعدون على الجمري

اگر کوئی بیر عبارت لے آئے:

ووالقاعدون على الحصى

يا:

•• القاعدون على الصخر **••** 

تویہ اس کی جیسی یا مثل نہیں ہے بلکہ یہ الگ عبار تیں ہیں جن کامیری اصل عبارت سے کوئی تعلق نہیں ہے،البتہ ان دونوں عبار توں کو ہمسری کے باب میں لیاجا سکتا ہے، جیسے قرآن کہتا ہے کہ:

> وولیس کمثلہ شیء می (الشوری 11) اس کے جیسی کوئی چیز نہیں۔

حقیقت توبہ ہے کہ کسی بھی چیز کے جیسی کوئی چیز کبھی نہیں ہوتی، ہاں یہ کہاجاسکتاہے کہ مراداس کے جیسی بلاغت ہے مگریہاں مذہبی جذباتیت یہ تعین کرنے میں اہم کر داراداکرے گی کہ کیا نیامتن اصل متن کے ہمسر ہے یانہیں، یہی وجہ ہے کہ مسلمان ایسے کلام کامذاق اڑا تاہے: ووالزارعات زرعا، والحاصدات حصداً عن (مسلم بن حبيب سے منسوب)

#### مگراس کامذاق نہیں اڑاتا:

ووالعاديات ضبحاً، فالموريات قدحاً **٤٠** (العاديات 1 اور 2)

آخران دونوں میں نوعیتی اور بلاغی فرق کیاہے؟ حقیقت توبہ ہے کہ دونوں میں قطعی کوئی فرق نہیں ہے، فرق صرف نقلاس کا ہے، مسلمان دوسرے کواللہ کا کلام سمجھتاہے لہذاوہ بلیخ ہے چاہے وہ نا بھی ہواور پہلا چو نکہ اس کی نظر میں انسانی کلام ہے لہذاوہ لاز مامضحکہ خیز ہے چاہے وہ نا بھی ہو۔۔ مگر سچ توبہ ہے کہ دونوں ہی انتہائی سادہ اور نا پختہ کلام ہیں، فرق صرف اتناہے کہ دوسرے کو نقلاس حاصل ہے جبکہ پہلے کو وہ نقلاس حاصل نہیں ہے۔

3- قرآنی چیلنج کی ہمسری کرنے میں عربوں کی ناکامی۔

مسلمانوں کا دعوی ہے کہ قر آن کی ہمسری کرنے کا چیلنج اب بھی قائم ہے جوبڑی حیرت کی بات ہے کیونکہ اس چیلنج کو پچھ عہدِ نبوی اور پچھ بعد کے دور میں پورا کر دیا گیا تھا،عہدِ نبوی کی اگر بات کی جائے توعبد اللہ بن ابی السرح اور مسلم بن حبیب اس ضمن میں قابلِ ذکر ہیں، قر آن ہی کی زبانی سنیے:

وَ مَن ۡ اَظ ۡ لَمُ مِثْنِ اف ۡ تَرَّى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا اَهِ ۚ قَالَ اُو ۡ كِى اِلَّا وَلَم ٓ لَيُدِ ٓ كَ اِلَى ٓ وِ شَى ٓ ءُوَّ مَن ٓ قَالَ سَان ٓ ذِلُ مِث ٓ لَ مَا سَهَان ٓ زَلَ الله (الانعام 93)

اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہو گاجو اللہ پر جھوٹ باندھے یا ہے کہ مجھ پر وحی آئی ہے حالا نکہ اس پر کچھ بھی وحی نہ آئی ہو۔ اور جوبیہ کیے کہ جس طرح کی کتاب اللہ نے نازل کی ہے اسی طرح کی میں بھی بنالیتا ہوں

اس کے علاوہ عربوں کو قر آن کی ہمسری کرنے میں قطعاً کوئی دلچیسی تھی ہی نہیں کیونکہ ان کی نظر میں اس میں ایسا پچھ الگ اور نا قابلِ ہمسری تھاہی نہیں جس کی ہمسری کرنے کو شش کی جائے، وہ تواسے محض ایک الیسی کتاب کی صورت میں دیکھتے تھے جو پر انے قصے کہانیاں اور خرافات دہر اتی چلی جاتی تھی، اسی لیے النضر بن الحارث نے کہا کہ:

وَإِذَا تُتَ لَى عَلَى آمِمِ أَلِنْنَا قَالُونَ اقَدَّى سَمِعِي ثَالُونَ لَثَالَةً لَقُلُ فَامِثِ لَهِ اللهِ ا ال َ اَوَّلِي ٓ نَ ﴿ اللهِ اللهِ

اور جب انکو ہماری آیتیں پڑھ کرسنائی جاتی ہیں۔ تو کہتے ہیں یہ کلام ہم نے سن لیاہے اگر ہم چاہیں تواسی طرح کا کلام ہم بھی کہدیں اور بیہ ہے ہی کیاصرف اگلے لوگوں کی حکایتیں ہیں۔

جہاں تک بعد کے زمانوں کی بات ہے تو چلے ایک عرب شاعر، ادیب اور فلنفی کی بات کرتے ہیں جس کی کتاب وورسالۃ العفران مسماموازنہ دانتے کی وو خدائی کامیڈی مسے کیاجا تا ہے اور جو گزشتہ ہزار ہے کی دس بہترین ادبی فن پاروں میں محض اس لیے شامل ہونے سے رہ گئی کیو نکہ وہ پہلے ہزار ہے میں منظر عام پر آئی تھی!! اور جس کی کتاب وو فقرات و فترات مسم شعر کی انداز نافدین ادب کے نزدیک قرآن کے ہمسر ہے، بعض ادبی نقاد کاخیال ہے کہ اس نے یہ کتاب محض اس لیے لکھی تاکہ یہ ثابت کرسکے کہ قرآن مجزہ نہیں ہے بلکہ یہ ایساس لیے لگتا ہے کیونکہ صدیوں سے اس کے گرد نقد س کی چادر لپٹی رہی ہے، اس کے باوجود کہ یہ شخص محض چار سال کی عمر میں اندھا ہو گیا تھا!! اس نابغہ روز گار کانام ہے وو ابو العلاء المعری میں (363 ہے ، اس کے باوجود کہ یہ شخص محض چار سال کی عمر میں اندھا ہو گیا تھا!! اس نابغہ روز گار کانام ہے وو ابو العلاء المعری میں اندھا ہو گیا تھا! اس نابغہ روز گار کانام ہے وو ابو العلاء المعری میں مسری کی ہمسری کرکے دکھادی۔ سابق الذکر سے معلوم ہو تا ہے کہ مما ثلت ناممان ہے البتہ ہمسری یقیناً ممکن ہے، لیکن اس کے بعد نقذ س کو بائی پاس کرنے کی ہماری صلاحیت رہ جاتی ہو اپنی پاس کرنے کی ہماری صلاحیت رہ جاتی ہو تا ہے کہ مما ثلت ناممان کہ کیا کوئی متن واقعی قرآن کی ہمسری کرنے میں کامیاب ہو اہے یا نہیں، کی ہماری صلاحیت رہ جاتی ہم فیصلہ کر سکیں کہ کیا کوئی متن واقعی قرآن کی ہمسری کرنے میں کامیاب ہو اہے یا نہیں، کی ہماری صلاحیت کو اور اس کی حقیقی قدر کیا ہے ؟ کیا ایکی آیت:

کو عاجز کر دینے والا ایساخد ائی متن قرار دیا جاسکتا ہے کہ لوگ اس کی ہمسری کرنے میں ناکام ہو جائیں؟ گالی گلوچ جیساکلام لانے کے چیلنج میں کیا حقیقی و جاہت ہے؟ عُتُلِّ ﴿ بَعَیۡ دَوْلِکَ زَنِیۡ ہُم ﴿ (سخت خواور اس کے علاوہ بدذات ہے۔ القلم 13) ہم سبھتے ہیں کہ گالیاں کبھی خدائی قول ہو ہی نہیں سکتیں، لیکن یہاں سارامسکلہ تقدس کا ہے جس کا تعلق قلبی اور وجدانی ایمان سے ہے عقلی منطق سے نہیں، ایسے میں چاہے متن کی قدر کچھ بھی ہو وہ ہمیشہ ہمسری کی سطح سے کم ہی قرار پائے گا، لیکن جیسے ہی \_\_\_\_\_

ہم اس تقدّ سے جان چیٹر انے میں کامیاب ہو جائیں گے تب ہم منصفانہ انداز میں ایسے مُتون پر عاد لانہ حکم صادر کر سکیں گے۔

4-مسلم بن حبیب (مسلمه) کی قرآن کی ہمسری کرنے کی احقانہ کوشش۔

میں نے مسلم بن حبیب سے منسوب مُتون کا کا فی مطالعہ کیاہے جو ساراکاسارااسلامی تاریخ کی کتابوں میں درج ہے اور کوئی ایک بھی ایسامخطوطہ آج تک دریافت نہیں ہواجو یہ نصدیق کرسکے کہ یہ کلام واقعی مسلم بن حبیب کاہے ،اور ظاہر ہے کہ اسلام کے مخالفین کاذ کر اسلامی کتابوں میں تحقیر سے ہی کیا جائے گا اور کیا جاتا بھی ہے، تو کیا پیر مُتون وا قعی مسلم بن حبیب کے ہیں یا اُس سے بُہتاناً منسوب ہیں؟اس سوال کی وجاہت اس اعتقاد کی سادہ لوحی میں مضمر ہے کہ یہ مُتون واقعی مسلم بن حبیب کے ہیں، اپنے قر آن کی بے ہو دگی کے باوجو د حبیبا کہ مسلمان سمجھتے ہیں مسلم بن حبیب عربوں کے ایک بہت بڑے طبقے کواپنی نبوت کا قائل کرنے میں کامیاب ہو گیاتھا، اسلامی تار بخ خو د ہی ردت کی جنگوں میں مسلم بن حبیب کی فوج کے سامنے اسلامی فوج کی شکست کا ذکر کرتی ہے، مسلمانوں کے خلیفہ ابو بکر کے دور میں عکر مہ بن عمر والمخز ومی کی قیادت میں ایک فوج مسلم بن حبیب سے لڑنے کے لیے جمیعجی گئی مگر اسے بدترین شکست کاسامناہوااور عکر مہ کواپنی یاقی ماندہ فوج کے ساتھ وہاں سے بھا گناپڑااور تب تک انتظار کرنایڑا جب تک خالد بن الولید کی قیادت میں ایک نئی فوج نہیں بھیج دی گئی،اسلامی مؤرخین کے مطابق اس جنگ میں مسلم بن حبیب کی فوج کی تعداد حالیس ہز ارتھی!! یہ تومحض اس کی فوج کی تعداد ہے،اس پر ایمان لانے والوں کی کُل تعداد کتنی رہی ہو گی؟مسلم بن حبیب کی نبوت کو ماننے والوں کو اپنے ایمان کے د فاع میں موت تک منظور تھی،اسی طرح جس طرح مسلمانوں کو تھی، یہ بھلا کون ساایمان ہے جو مسلم بن حبیب جیسے احمق نے ان کے دلوں میں ڈال دیا تھا؟ کیااس زمانے میں لو گوں کو بے و قوف بنانا اتناہی آسان تھا کہ مسلم بن حبیب جبیبا شخص جو اسلامی مؤرخین کے مطابق چار شعر ٹھیک سے نہیں کہہ سکتا تھالو گوں کوبے و قوف بناسکتا تھا؟ اگر معاملات ایسے ہی ہیں تو پھر اس دور کے اسلام قبول کرنے والے لو گوں کے بارے میں بھی کئی سوالات اٹھ کھڑے ہوں گے کہ کیاوہ لوگ جہلاً ایمان لائے تھے،لا کچ کی وجہ سے ایمان لائے تھے یاد لیل کی وجہ سے ؟مسلم بن حبیب اتنے سارے لو گوں کواپنی نبوت کااس طرح قائل کرنے میں کامیاب کسے ہو گیا کہ وہ اس کے ليے اپنی حان تک قربان کر ڈالیں؟، پہاں دوہی امکان ہیں:

1 - عربوں کی فصاحت وبلاغت کے بارے میں ہماری معلومات درست نہیں ہیں اور ان کا از سرنو جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ 2-مسلم بن حبیب سے منسوب وہ قر آن جو ہم تک پہنچاہے جعلی ہے۔ اس سب میں اگر ہم ہے بات بھی شامل کر لیں کہ مسلم بن حبیب الحنی کی نبوت محمد کی نبوت سے پہلے تھی، اور ہے کہ مسلم بن حبیب عربوں میں وقور حمن الیمامۃ کے نام سے مشہور تھا اور ہے کہ جب محمد نے مشر کین قریش سے کہا کہ: وواللر حمن و حبیب عربوں میں ووسرہ کرو) تو انہوں نے کہا کہ: وو مانعرف الارحمن الیمامۃ کو (ہم تو صرف بیمامہ کے رحمن کو جانے ہیں۔ یعنی مسلم بن حبیب) تو ہم ہے سوال کرنے میں یقیناً حق بجانب ہیں کہ محمد اپنی نبوت کہاں سے اور کیسے لایا؟ ہم یقین سے نہیں کہہ سکتے کہ قر آن کے معاملے میں کون کس کی نقل کر رہا تھا، محمد مسلم کی یا مسلم محمد کی، لیکن اگر ہم ہے جان لیں کہ مسلم بن حبیب کی نبوت

محمد کی نبوت سے پہلے تھی تو ہم یہ آسانی سے سمجھ سکتے ہیں کہ کون سامتن زیادہ پر انا ہے ، ایسی صورت میں یہ سوال ضرور اٹھے گا کہ کیا محمد مسلم کے قرآن کی نقل کر رہاتھا؟ تاریخ کی کتابیں ہمیں بتاتی ہیں کہ مسلم بن حبیب نامی یہ شخص عربوں میں بہت

محبوب شخص تھا، اس کی مقبولیت کابیہ عالم تھا کہ عرب کے مشہور شاعر عبد الرحمٰن بن مصطفی العیدروس الحسینی نے اس کی مدح

میں ایک قصیدہ لکھااور اس کی شان میں زمین وآسان کے قلابے ملادیے:

بديعاً احوماً غنجاً لعوباً ظريفاً وجهه حاز الوسامة

بمفرق شعره والحن يبدي

صباحی والدجی من فوق ہامة

رنارىمأواسفر بدرتم

وصال مثقفأ وشداحمامة

وصدق العشق اوقفنى عليه

فسلواني مسيلمة اليمامة

تو گویاوہ کوئی براشخص نہیں تھابلکہ عربوں میں اس کی ایک الگ شان اور اعلی مقام تھا، تو کیا ایک ایسے شخص سے ایسے فرسودہ مُتون منسوب کیے جاسکتے ہیں؟ یا عرب اسٹے اُلو کے پٹھے تھے کہ اس کے ایسے بے ہو دہ کلام سے ہی متاثر ہو کر اس پر ایمان لے آئے تھے جیسا کہ اسلامی تاریخوں میں نقل کیا گیاہے؟

عقل مندول كوسلام!

# کیا یہ قرآن کا کھلا تضاہ نحیں؟

ایک عام مسلمان قرآن کے بارے میں محض اپنے علاء کرام سے پھی بیانات س کریا قرآن کی شان میں بیان کر دہ پھی قصائد سن
کریہ گمان کرنے لگ جاتا ہے کہ قرآن اللہ کاکلام ہے، قرآن پڑھنے سے انسان کوہدایت مل جاتی ہے اور قرآن انسان کواللہ کی
پیچان کراتا ہے، لیکن ایک عام مسلمان کبھی یہ زحمت گوارا نہیں کرتا کہ وہ خود قرآن کوپڑھے، سمجھے، اور یہ دیکھنے کی کوشش
کرے کہ اس قرآن میں خود اس کی ذات کیلئے کیا پیغام موجود ہے۔ اسی طرح یہ عام مسلمان پنے علماء سے قرآن کی شان میں
سنے ہوئے قصیدوں کو بھی علمی کسوٹی اور تشکیک کے معیار پر پر کھنے کی زحمت بھی گوارا نہیں کرتا، اور اپنے علماء کے بیان کر دہ
د عوروں کو محض اپنی عقیدت کی وجہ سے ان پر اندھااعتقاد رکھتے ہوئے اپنے ایمان کا جزولا نیفک بنالیتا ہے۔ حالا نکہ قرآن کوپڑھ
کرایک معمولی سمجھ ہو جھ کا حامل فرد بھی بآسانی اندازہ لگا سکتا ہے کہ یہ اللہ کا کلام ہے بھی یا نہیں ؟۔

اس سلسلے میں "کیا قرآن اللہ کا کلام ہے؟" اور "قرآن اور اس کے تضادات "کے عنوان سے میں دو تحریریں قار کین کی نظر کر چکاہوں، آج کی اس تحریر میں بھی قرآن کے ایک اور تضاد کو واضح کر کے بیہ ثابت کرناچاہوں گا کہ خود قرآن نے اپنے کلام الہی ہونے بیاناہونے کے بارے میں جو معیار مقرر کیا ہے کیا قرآن خود اپنے ہی وضع کر دہ معیار پر بھی پور ااتر تا ہے یا نہیں؟ میں یہاں قرآن کے بیان کر دہ معیار کا اعمالی ذکر کر دیتاہوں تا کہ قاری کے ذہن میں قرآن کے بیان کر دہ معیار کا اعادہ ہو جائے۔ قرآن کہ تاہے کہ:

### ٱ فَلَا يَتُدَ تَرُونَ الْقُرُ آنَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِن عِندِ غَيْرِ اللَّ وِلَوَجَدُ وافِيدِ انْحَتِلَا فَأَكِثيرًا ﴿ سورة النساء: 82﴾

ترجمہ: بھلایہ قرآن میں غور کیوں نہیں کرتے ؟اگریہ خداکے سواکسی اور کا (کلام) ہو تاتواس میں (بہت سا) اختلاف پاتے

فیصلہ پر کوئی اعتراض نہیں کرتے تو آپ کو کیسے اختیار حاصل ہو گیا کہ آپ دوسروں کو بھی اس کنویں میں گرنے کی دعوت دیتے پھریں،اور جواس کنویں میں گرنے سے انکار کر دے تو آپ اسے زبر دستی اس کنویں میں دھکیلنے پر مصر ہوں۔ اب آپ قرآن میں موجو د تضاد ملاحظہ فرمائیں:

> قیامت کے دن کی طوالت کو بیان کرتے ہوئے قر آن سورۃ الحج میں بیان کر رہاہے کہ: تعلیم میں میں آئی میں ان ہوئے میں میں میں میں الاریک میں در

وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالْعَدَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعُدَهُ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَرَ بَكِتَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴿47﴾

ترجمہ: اور (بیلوگ) تم سے عذاب کے لئے جلدی کررہے ہیں اور خدااپناوعدہ ہر گز خلاف نہیں کرے گا۔اور بے شک تمہارے پرورد گار کے نزدیک ایک روز تمہارے حساب کے روسے ہز اربرس کے برابر ہے۔

سورة السجدة ميں بيان ہے كه:

يُدَبِّرُ الَّامْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الَّارْضِ ثُمَّ يَغِرْحُ إِلَيْهِ فِي يَغِيمَ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَ سَنَةِ يُمَّا تَحُدُّونَ ﴿ سورة السجدة: 5 ﴾

وہ آسان سے لے کر زمین تک ہر کام کی تدبیر کر تاہے پھر اس دن بھی جس کی مقدار تمہاری گنتی سے ہز اربر س ہوگی وہ انتظام اس کی طرف رجوع کرے گا۔

ان دونوں آیات کے مقابلے میں اب ایک اور آیت ملاحظہ فرمائیں:

تَعْرُنُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّولُ إِلَيْهِ فِي يَغِمَ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ (سورة المعارن:4)

فرشتے اور اہلِ ایمان کی روحیں اس کے پاس چڑھ کر جاتی ہیں (اور وہ عذاب) اس دن ہو گا جس کی مقدار پچاس ہز ارسال کی ہے.

ان تینوں آیات میں قیامت کے دن کاؤکر ہے، جس کی تائیر متعدد احادیث صححہ اور مفسرین کے بیانات سے بھی ہوتی ہے کہ قر آن ان آیات میں ایک ہی دن کی کیفیت کابیان کر رہا ہے، اور ان آیات کاموضوع ایک ہی دن ہے کوئی الگ الگ دن نہیں ہیں، جیسا کہ نفس مضمون سے بالکل واضح ہے ۔ اب آپ ہیہ ملاحظہ کریں کہ سورۃ الجج اور سورۃ السجدۃ کی آیات میں تو قیامت کی طوالت پچپاس ہز ارسال کے برابر برابر عیان کی جارہی ہے، گویا قیامت کی طوالت پچپاس ہز ارسال کے برابر بیان کی جارہی ہے، گویا قیامت کی طوالت پچپاس ہز ارسال کے برابر بیان کی جارہی ہے، گویا قیامت کے دن کو قر آن کو ایک مقام (سورۃ الحج: 47، اور السجدۃ: 5) پر ایک ہز ارسال کے برابر قرار دے دیا۔ یہ بالکل دواور دوچار کی طرح کے بالکل واضح اور دوشن بات ہے کہ قر آن کے اپنے بیان میں تضاد پایا جارہا کیونکہ قر آن ایک ہی دن (قیامت کادن) کی مقد ار ایک مقام پر دنیاوی ایک ہز اربرس کے برابر بیان کر رہا ہے اور ایک دوسرے مقام پر ایخ ہی بیان کی تردید کرتے مقد کر ایسے پچاس ہز ارسال کا قرار دے رہا ہے۔

میں نے اپنی مقدور بھر کو حش صرف کر کے تمام اہم نفاسیر کو کنگھالا کہ شاید کسی مفسر نے اس مقام پر کوئی ایسی عقلی اور قابل قبول توجیہ بیان کی ہو کہ جس سے یہ نضادر فع ہو سکتا ہو، لیکن مجھے تمام اہم نفاسیر کے مصنفین اس مقام پر انتہائی مشکل میں گرفتار نظر آئے، اور ان کے بیانات سے صاف ظاہر ہور ہاہے کہ وہ اس تضاد کور فع کرنے میں ناکام نظر آئے ہیں، اور اپنی اپنی بساط کے مطابق اللہ یا قر آن کے مصنف کی اس غلطی کو درست کرنے کی ناکام کو حشش کے بعد "واللہ اعلم بالصواب" کا سہارا لیے کر دوبارہ سارالمبہ اللہ پر ڈال کر اپنے دامن جھاڑتے ہوئے آگئی آیات کی مرمت میں جت جاتے ہیں۔ ایک بات کی مزید وضاحت بیان کر دوں کہ میری پچھلی تحریروں پر بعض کرم فرماؤں نے تبھر وں میں مختلف مفسرین کی وضاحت تفسیر وں سے ان کے بیانات کائی بیسٹ کرکے اپنادینی فریضہ انجام دینے کی کو حشش کی کہ شاید میں ان مفسرین کی وضاحت سے ناواقف ہوں اور اس ناواقفیت کی بنیاد پر میں عرض ہے نہ صرف میں بلکہ "جرات تحقیق" کی پوری ٹیم ایک ایک ایک تحریر کھنے نظر آر ہاہے، ایسے کرم فرماؤں کی خدمت میں عورے اعتماد میں انتہائی عرق ریزی سے کام لیتی ہے اور متعلقہ مواد کی پوری تحقیق کرنے کے بعد اپنے قار ئین کی خدمت میں پورے اعتماد کے ساتھ پیش کرتی ہے۔

اس وضاحت کے باوجود کسی قاری کولگتاہے کہ کسی مفسر نے اس تضاد کو بہترین انداز میں رفع کیاہے توبراہ کرم کا پی پیسٹ کے بیجائے اُس مفسر کے بیان کو اپنے الفاظ میں بیان کرتے ہوئے بحث کا آغاز کریں، کا پی پیسٹ کرنااس امر کی دلالت ہو گی کہ قارئ خود معاملہ کو پوری طرح نہیں سمجھتا ہے اور ناسمجھنے کے موڈ میں ہے، اور مفسر پر اندھااعتقاد رکھتے ہوئے کہ مذکورہ مفسر نے ضرور اس مسکلہ کو حل کر دیا ہوگا ، مفسر کا بیان تبھرہ میں کا بی پیسٹ کر دیا ہے۔

#### قر آنی بازار

مصر میں مولویوں کی قیامت اٹھی۔۔ کیونکہ مصری مفکر ڈاکٹر حسن حنفی جن کا کچھ سالوں سے ایک پیراسلام کے اندر اور دوسر ا سیولرازم کے اندر ہے۔۔ انہوں نے قرآن کوبازار کہہ ڈالا۔۔ چنانچہ مولوی اچھل پڑے اور تکفیر کی چھریاں اپنی اپنی جیبوں سے نکال لیں حالا نکہ قرآں کوبازار کہنامبالغہ آرائی کی حد تک مہذبانہ ہے اور قرآن کی حقیقت کا پوری طرح احاطہ ہی نہیں کر تا۔۔

کیونکہ بازار میں آپ کوشدید متضاد چیزیں مل سکتی ہیں، جیسے آپ کو بازار میں نمک اور چینی مل سکتی ہے۔۔ جسے شہد چاہیے اسے بازار میں آسانی سے دستیاب ہو جائے گا اور جسے پیاز چاہیے وہ بھی اسے آسانی سے بازار میں مل جائے گا۔۔ در حقیقت متضاد

چیزوں کی ایک طویل فہرست ہے جو آپ کو بازار سے مل سکتی ہیں اور جو چاہے انہیں حاصل کر سکتا ہے۔۔ مگر بغیر کسی فتوے، تاویل، تفسیر ، حدیث کے ہر کوئی جانتا ہے کہ بازار سے لی گئی ان متضاد چیزوں کا کس طرح استعال کرناہے سوائے قر آن کے۔۔

کیونکہ اس میں ایساکوئی تھم نہیں جس پر اتفاق کیا جاسکے اور ناہی ایساکوئی تھم ہے جس کابالکل الٹ اور متضاد قر آن میں موجود نہ ہو! تشریحات، تفسیرات، تاویلات، اجتہادات اور مباحثے چلتے رہتے ہیں مگر فیصلہ نہیں ہو پا تا۔۔۔کسی بھی معاملے کا۔۔کوئی ایک ایسامسکلہ نہیں جس پر ناختم ہونے والے طویل مناظر ہے اور مباحثے نہ چلتے رہے ہوں اور چل رہے ہوں۔۔ نیتجاً لوگ کبھی بھی پُریقین نہیں ہوتے کہ وہ کس تھم پر عمل کریں اور کس پر نہ کریں۔۔ایسا بھی اکثر ہو تاہے کہ لوگ کنفیوژن میں کسی تھم پر عمل کررہے ہوتے ہیں جبکہ اسی دوران اس تھم کی شرعی حیثیت پر ابھی مناظرے اور مباحثے چل رہے ہوتے ہیں کہ یہ جائز بھی ہے یانا جائز!!

مثال کے طور پر جاب کاڈرامہ جس پر ساتوی صدی عیسوی کے نصف سے بحث جاری ہے کہ یہ فرض ہے یا نہیں؟ آج اکیسوی صدی میں بھی اس کا فیصلہ نہ ہوسکا! یہ تو محض اس ڈرا ہے کا زمانی پہلو ہے، اگر اس فضول بحث کے مکانی و جفر افیائی پہلو کی بات کی جائے تو اس کا بھیلا وَملہ ، مدینہ اور ریاض سے لے کر پیرس تک بھیلا ہوا نظر آتا ہے جہاں فرانسیسیوں اور ان کے صدر کی اس ڈرا ہے کے ساتھ ایک المناک جنگ کی کہانی ملتی ہے جس کے نتیج میں فرانس جیسی ترقی یافتہ اور مہذب قوم نے اس ڈرا ہے کو نمٹانے کے ساتھ ایک المناک جنگ کی کہانی ملتی ہے جس کے نتیج میں فرانس جیسی ترقی یافتہ اور مہذب قوم نے اس ڈرا ہے کو نمٹانے کے لیے اپنے سارے کام روک کر اس پر ریفرینڈ م کر وایا کہ اس کی اجازت دی جائے یا نہیں!!!! آج بھی اسلام کے تمام عماموں ، جُبوں اور جدیدٹائیوں کا اس حجاب و نقاب و در دِ د ماغ پر اختلاف جاری ہے ، اب بھی تاویلوں تفسیر وں اور تشریحات کا ایک کو و گر اں اس ڈرا ہے گر د گھوم رہا ہے اور شاید قیامت تک یہ سلسلہ جاری رہے گا!!

آج بھی صلعم پر زور وشور سے یہ بحث جاری ہے کہ وہ انسان تھایانور؟! آج بھی اس امت کے ظلماء اس بحث میں اپنااور امت کا وقت اور دماغ برباد کررہے ہیں اور اس کے باوجود نتیجہ صفرہے کیونکہ ہر کسی کو اس قر آنی بازار سے اپنے اپنے مطلب کی آیات مل جاتی ہیں۔۔اگر آپ ایک سے زائد شادیوں کے قائل نہیں تو آپ کو قر آن سے اس کے لیے بڑے آرام سے دلیل مل حائے گی:

وَلَن ۚ تَسَل ٓ تَطِى ٓ عُوهۡ ۗ ٣ اَك ٓ ثَعَه ۡ دِلُوهُ ابِى ٓ نَ النِّبَآءِوَلُوهۡ حَرَصُ ٓ ثُمُ ۚ فَلَا تَبِى ٓ لُوهُ اكُلَّ ال ٓ مَى ٓ لِ فَتَدَرُوهۡ بِإِكَالۡ ٓ مُعَلَّقَةِ (النساء129)

اورتم خواہ کتنا ہی چاہو ہیو بیوں میں ہر گز عدل نہیں کر سکو گے تواپیا بھی نہ کرنا کہ ایک ہی کی طرف ڈھل جاؤ۔ اور دوسری کوالیں حالت میں حجبوڑ دو کہ گویااد ھرمیں لٹک رہی ہے۔

لینی ایک سے زائد ہویوں کے در میان انصاف ناممکن ہے چنانچہ ظلم سے بچنے کے لیے ایک سے زائد شادی جائز نہیں۔۔اور اگر آپ چار شادیوں کے قائل ہیں بمع کنیز وں اور لونڈیوں کے تو بھی آپ کو اس قر آنی بازار سے اپنے مطلب کی آیات ایک سے زائد مقامات پر مل جائیں گی مثلاً:

فَانِ ۚ كِوُ ۚ اَمَاطَابَ كُم ۚ مِّنَ النِّسَاءَ مِمْثُ فَى وَثُلْثَ وَرُلِعَ (النساء 3)

جوعور تیں تم کو پہند ہوں دو دویا تین تین یاچار چار ان سے نکاح کرلو

گر کیا قر آن دونوں احکامات میں سے کسی پر فیصلہ کن حکم صادر کر تاہے؟ قطعاً نہیں بلکہ یہ ایک ایسے قر آنی مسئلے کی صورت اختیار کر جاتا ہے جس پر دیگر قر آنی آیات کو لے کر ایک ناختم ہونے والی بحث شر وع ہو جاتی ہے جو شایدروزِ قیامت کو بھی اپنے منطقی انجام کونہ پہنچ سکے!!اس کے باوجو د مطلوب یہ ہے کہ ایسی بازاری کتاب کوڈیڑھ ارب انسانوں کی تشریعے کے لیے استعال کیا جائے!!!!

اگر آپ قر آن سے یہ ثابت کرناچاہتے ہیں کہ صلعم کی اللہ کے ہاں کوئی وقعت وعزت نہیں تو آپ کوایک ایسی آیت مل جائے گی جہاں اس کی شفاعت واستغفار اللہ کے ہاں مر دود ہے:

ٳ؆ۦٞڷؘۼٝ؋۫ڔؚۮٙڷؘؠؙؗٛٛؠؗ۞ٙۅۮؘڵڗۘۺۮٙڷۼۧ؋ڔ۞ڷؙؠؗ۞ؖٳڹ۞ۛۺ۞ۛڷۼٙ؋ڔ۞ڷؙؠٛ۞۫ٮؘب۞ؽؽ؈ؘٛۯۘٷڟۘڹ۞ۨۼۣٛ؋ۯؚٵڵڷ؞ؙ ڷؙؠٛؗٞؗؗٙ!!(التوبه8)

تم النكے لئے بخشش مانگویانہ مانگویانہ مانگویانہ مانگویانہ مانگو کے تو بھی اللہ انگونہیں بخشے گا۔ اور اگر آپ کوکسی ایسی آیت کی تلاش ہے جس سے آپ یہ ثابت کر سکیں کہ صلعم کی اللہ کے ہاں بڑی قدر و منزلت ہے تو بھی آپ کوایک ایسی آیت مل جائے گی:

> إِنَّ اللَّهُ وَمَلْكِنَةُ أَيُصَلُّو ٓ نَ عَلَى النَّبِيِّ (الاحزاب56) الله اور اسكے فرشتے اس پیغیبر پر درور د جیجتے ہیں۔ عجیب طرح كابازارہے!!

اوراگر کوئی بیہ ثابت کرناچاہتاہے کہ مسیح اور اللہ میں کوئی بڑافرق نہیں اور وہ تمام خدائی کام سرانجام دے سکتاہے جواللہ کے سوا کوئی نبین کر سکتااور وہ اللہ کی روح ہے جو تخلیق کر سکتاہے ، شفاء دے سکتاہے اور مر دوں کوزندہ کر سکتاہے تواسے قرآن سے بیرسب مل جائے گا:

اِذِهْ قَالَتِ الهِ مَلْئِكَة يُمَرُهُ يَمُ إِنَّ اللَّهُ يُبَثِّرُ كِ بِكَلِمَةٍ مِّن هُ ☆ أَن سَ مُهُ الهُ مَسِى أَنُ عَى أَنِّي ابِ أَنُ مَر أَيَمَ أَوْجِي أَمَّا فِي الدُّن ٓ يَاوَال ٓ اٰخِرَةٍ وَمِنَ ال ٓ مُقَرَّ بِي ٓ نَ ﴿ ٰ٣٩﴾ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي ال ٓ مَه ٓ دِوَكَه ٓ لَلَّاوَمِنَ الصَّلِحِي ٓ نَ ﴿٣٩﴾ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي ال ٓ مَه ٓ دِوَكَه ٓ لَلَّاوَمِنَ الصَّلِحِي ٓ نَ ﴿٣٩﴾ ۊَاكَتِ ٓرَبِ ٱنْیَکُوهُ نُ لِی ٓ وَلَدٌ وَلَمَ یَمِهِ سَسِ **ٓ نِی ٓ بَشَرٌ ۃُ قَالَ کَدُ لِکِ اللّهُ ﷺ وَّلَوْ اَقَطَر** سی اَم ٓ رَا فَإِنَّمَا يَقُوهَ لُ لَهُ كُن**َ فَنَكُوهَ نُ هِهِ ٤٨٨﴾ وَيُعَلِّمُهُ ال**َّنَ كَتُبَ وَال**َّ حِك**َ مَة وَالتَّوْةِ لِيةَ وَاللَّ إِن ثَهِي كَلَهُ هِمْ **﴿ ٢٨﴾** وَرَسُوهَ لَا اِلْي بَنِي ۚ اللهِ أَنِي ٓ أَنَ أَنِي ٓ أَنَ أَنَّ أَنْ أَنْ أَنَّ أَنْ أَنَّ أَن الطِّي ٓنِ كَهَنْ - ´´ وَ الطَّي ٓرِ فَاَن**ٓ فَخُ فِي ٓ وِ فَيُكُو ٓ نُ طَي**ٓ رَّا باذِ ٓ نِ اللّٰهِ ۚ وَاُب ٓ رِئُ ال ٓ اَك ٓ مَهَ وَ ال ٓ أَبِ ٓ رَصَ وَاُح ٓ يِ ال ٓ مَو ٓ تَيْ بِاذِ ٓ نِ اللّٰهِ ۚ وَاُنْكِتُكُم ٓ بِمَا تَآ كُلُو ٓ نَ وَمَا تَدَّ خِرُو ٓ نَ لِٰ فِي ٓ بُيُو ٓ كُمِ ٓ ٓ النَّا فِي ٓ ذَٰ لِكَ لَٰا يَهِ لَكُم ٓ إِن ٓ كُن ٓ ثُمُ ٓ مُّوَهِ مِنى ٓ نَ ﴿ ٢٩﴾ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَى ٓ نَ يَدَى عَن التَّوَةَ لِيةٍ وَلِا حِلَّ لَكُم ٓ لَعَ ٓ ضَ الَّذِي ٓ حُرِّمَ عَلَى ٓ كُم ٓ وَ بِي ٓ ثُكُم ٓ بائيةٍ مِّن ٓ رَّ تُكُم ٓ ن فَالَّقُوااللّٰهِ وَاطِي ٓ عُونِ ﴿ • 4 ﴾ (آل عمران 45 – 50) وہ وقت بھی یاد کرنے کے لاکق ہے جب فرشتوں نے مریم سے کہا کہ مریم اللہ تم کواپنی طرف سے ایک کلمہ کی بشارت دیتا ہے جس کانام مسیح اور مشہور عیلی ابن مریم ہو گااور جو دنیااور آخرت میں آبر ومند اور مقربین میں سے ہو گا۔ اور ماں کی گو دمیں اور بڑی عمر کاہو کر دونوں حالتوں میں لو گوں سے یکساں گفتگو کرے گااور نیکو کاروں میں ہو گا۔ مریم نے کہا کہ پرورد گارمیرے ہاں بچہ کیونکر ہو گا کہ کسی انسان نے مجھے ہاتھ تک تولگایا نہیں فرمایا کہ اللہ اسی طرح جو جا ہتا ہے پیدا کرتا ہے۔ جبوہ کوئی کام کرناچاہتاہے توارشاد فرمادیتاہے کہ ہو جاتووہ ہو جاتا ہے۔

اور وہ اسے کتاب و حکمت اور تورات اور انجیل کا علم عطا کرے گا۔

اور عیسٰی بنی اسر ائیل کی طرف پنجیبر ہو کر جائیں گے اور کہیں گے کہ میں تمہارے یاس تمہارے پر ورد گار کی طرف سے نشانی لے کر آیاہوں۔وہ یہ کہ تمہارے سامنے مٹی سے پرندے کی صورت بنا تاہوں پھر اس میں پھونک مار تاہوں تووہ اللہ کے حکم سے پچ مچے پر ندہ ہو جاتا ہے۔اورپیدا کثی اندھے اور ابرص کو تندرست کر دیتاہوں۔اور اللہ کے حکم سے مر دوں کوزندہ کر دیتا ہوں۔اور جو کچھ تم کھاکر آتے ہواور جوایئے گھروں میں جمع کررکھتے ہوسب تم کو بتادیتا ہوں اگرتم صاحب ایمان ہو توان باتوں میں تمہارے کئے نشانی ہے۔

اور مجھ سے پہلے جو تورات نازل ہوئی تھی اس کی تصدیق بھی کر تا ہوں اور میں اس لئے بھی آیا ہوں کہ بعض چیزیں جوتم پر حرام

تھیں ان کو تمہارے لئے حلال کر دوں اور میں تو تمہارے پر ورد گار کی طرف سے نشانی لے کر آیا ہوں تواللہ سے ڈرواور میر اکہا مانو۔

اور اگر کوئی یہ ثابت کرناچاہتاہے کہ مسے محض اللہ کا ایک بندہ ہے اور تمام دیگر انبیاء کی طرح محض ایک نبی ہے تواسے بھی اسی قر آن سے اس بات کی دلیل مل جائے گی:

> قالَ إِنِّى ۚ عَبِ ۡ وُ اللَّهِ ۚ ثُلَّا لَٰتِيَ ال ۡ رَكَتُ وَجَعَلَنِى ٓ نَبِيًّا ﴿ ٣٠﴾ (مريم 30) نيج نے کہا کہ میں اللہ کا ہندہ ہوں اس نے مجھے کتاب دی ہے اور نبی بنایا ہے۔ عجیب طرح کا بازار ہے!!

اگر کوئی قر آن سے مسے کام نااور کوئی دوسر ااس کانہ مرنا ثابت کرناچاہے توان دونوں کو پیسب قر آن میں مل جائے گا!ایک آیت کہتی ہے: وَمَا قَتْلُو ہُو وَمَاصَلُبُو ہُو وَمُو اِسْ کانہ مرنا ثابت کرناچاہے توان دونوں کو بیس کیااور نہ انہیں سولی پر چڑھا پائے لیکن ان کو گوں کوائکی سی صورت معلوم ہوئی۔)(النساء 157)اور دوسری آیت کہتی ہے: فَلَمَّ اَتُو فَیْتَنِی کُنْتَ اَنْتَ الرَّقِیبَ این لوگوں کوائکی سی صورت معلوم ہوئی۔)(النساء 157)اور دوسری آیت کہتی ہے: فَلَمَّ اَتُو فَیْتَنِی کُنْتَ اَنْتَ الرَّقِیبَ مَا لَا عَلَیْ کُمْ وَنَا اللَّ اللَّ

سب قرآن میں موجو دہے۔۔مصلوب ہوا نہیں ہوا تمام چیزیں انشاء الله دستیاب ہیں۔۔!!

اس بازار میں تمام گاہوں کی ضروریات پوری ہوتی ہیں!

اگر آپ یہ ثابت کرناچاہتے ہیں کہ بیوی کے ساتھ آنکھ، ناک، کان کسی بھی جگہ سے سیس کیا جاسکتا ہے تو یہ بھی آپ کو قر آن میں سے مل جائے گا:

نِسَاؤُكُمُ حَرُثُ لَكُمُ فَاتُواحَرَ مُكُمُ اَنَّى شِنتُكُمُ (تمہاری عور تیں تمہاری کھیتی ہیں تواپنی کھیتی میں جس طرح چاہو جاؤ۔)(البقرہ 223) اوراگر آپ صرف فطری مقام سے ہی سیس کے قائل ہیں ناکہ ہر جگہ سے جیسا کہ سابقہ آیت کہتی ہے تو بھی آپ کو یہ مل جائے گا: فَاتُوصُنَّ مِن ُحَيْثُ أَمَرُكُمُ اللَّهُ وَ! (توان کے پاس جاؤجہاں سے اللہ نے تنہیں حکم دیاہے) (البقرہ 222) یعنی سابقہ آیت سے پہلے والی آیت، یعنی ایک چیز اور اس کا متضاد آگے ہیچھے ایک ہی سطر میں!! گاہوں کی خدمت میں تمام اشیاء دستیاب ہیں۔۔! اگر کسی نے قر آن سے یہ ثابت کرناہے کہ صلعم کالو گوں پر کوئی تسلط نہیں اور وہ لو گوں کو اسلام میں زبر دستی داخل کرنے اور ان سے زبر دستی زکات اور جزیہ وصول نہیں کر سکتا تو یہ بھی قر آن سے مل جائے گا:

فَذَكِّرُ إِنَّمَا اً نَتَ مُذَكِّرٌ ﴿ ٢١﴾ لَّنْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ ٢٢﴾ (پس آپ نصیحت کیجئے بے شک آپ تونصیحت کرنے والے ہیں۔ آپ ان پر کوئی داروغہ نہیں ہیں)(الغاشیہ 21-22) بلکہ ایساایک سے زائد سورت میں مل جائے گا جیسے:

وَمَا ٱرْسَلْنَاکَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (اور ہم نے تجھے صرف خوشی سنانے والا اور ڈرانے والا بناکر بھیجاہے)(الا سراء105) اور اگر کسی نے قر آن سے بیہ ثابت کرناہے کہ کافروں کا قتل جہاد فی سبیل اللہ ہے اور صعلم اور تمام مسلمانوں پر فرض ہے توبیہ بھی ایک سے زائد آیات میں مل جائے گا جیسے:

فَاذَ الَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوافَضَرُبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْحَتُهُوهُمْ فَشُدُّ واالُوَثَاقَ (پس جب تم ان کے مقابل ہو جو کا فرہیں تو ان کی مشکیں کس لو) (مجمہ)
گرد نیں مارویہاں تک کہ جب تم ان کوخوب مغلوب کر لو تو ان کی مشکیں کس لو) (مجمہ)
قاتلُواالَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ بِاللَّ-وَوَلَا بِالَیْوْمِ الَّا خِرِوَلَا بُحُرِّمُ مُونَ مَا حَرَّمُ اللَّ-هُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواالِّبِنَابَ حَتَّى لَيُومُ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ

یہاں بڑے بڑے عماموں، جُبوں اور ایڈوانس ٹائیوں والے اپنے پنجے نکال کر چیج کر کہیں گے کہ: آخر ناسخ و منسوخ بھی کوئی چیز ہوتی ہے!!

گر آپ ناسخ و منسوخ چھوڑتے ہی کیوں ہیں؟؟!! یا توناسخ کورہنے دیں اور منسوخ کو حذف کر دیں یا منسوخ کو چھوڑ کرناسخ کو ختم کر دیں تا کہ تمہارا قر آن اس طرح مضحکہ خیز نہ لگے۔۔ مگر وہ ایسانہیں کرتے بلکہ اسے بازار کی طرح چیز اور اس کے متضاد سمیت ایسے ہی چھوڑ دیتے ہیں۔ چنانچہ اگر انکل حسن حنفی جیسا کوئی شخص اسے بازار کہہ ڈالے تو یہ اس پر چیخ اٹھتے ہیں: مرتد کو کپڑو۔۔۔ تو بہ یا قتل؟!۔۔۔ \_\_\_\_\_

یہاں آ کر ہم ایک بار پھر ایک اسلامی قر آنی گیم کاشکار ہو جاتے ہیں جن کی کسی بھی دور میں کبھی کمی نہیں رہی۔۔یہ گیم ردت اور مرتد کی ہے۔۔ کیا قرآن میں ردت کی کوئی حدیا نہیں؟

چنانچہ اگر کسی کو قرآن سے مرتد کو قتل کرنے کا حکم در کارہے تویہ اسے بڑے آرام سے مل جائے گا:

اَلاَ ثَقَالِلُونَ قَوْمًا نَكُنُوا اَئِمَا نَهُمُ (كياتم نه لڑوگے ايسے لوگوں سے جواپنے عہد توڑتے رہے ہیں) (التوبہ 13) اور اگر آپ نے اس کاالٹ ثابت کرناہے توبیہ بھی بہت آسان ہے:

لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ (دين كے معاملے ميں زبر دستی نہيں ہے) (البقرہ 256)

اب یقیناً یہاں آگر اختلاف کاواقع ہونا طے ہے کیونکہ اس کتاب میں احکامات ناتو فیصلہ کن ہیں اور ناہی واضح بلکہ احکامات میں عکر اوکا ایک لامتناہی سلسلہ ہے جو ختم ہونے میں ہی نہیں آتا تا کہ گاہوں کو ہر قشم کی چیزیں ایک ہی جگہ دستیاب ہو جائیں اور انہیں اس بازار کو چپوڑ کر کسی اور بازار سے رجوع نہ کرنا پڑے!!

ردت پر فیصلے کے لیے پر انی تفاسیر دیکھی جائیں گی پھر نئی تاویلی تفاسیر سے رجوع کیا جائے گا مگر پھر بھی حقیقت کا کوئی مختصر راستہ کسی کو نہیں ملے گا چنانچہ بالآخر صحیح وغیر صحیح احادیث کھولی جائیں گی، سیر سے کی کتابوں کو کھنگالا جائے گا اور قرضاوی، طنطاوی، شعر اوی، بن باز، بن جاز وغیرہ کے فتاوی کی پڑتال کی جائے گی۔۔۔ مگر۔۔۔ مگر اس سے پہلے کہ کسی چیز پر اتفاق ہونے پائے جنت کی بہتر حوروں کی جلدی میں کوئی جلد باز مجاہد افکل حسن حنی کو قتل کر ڈالے گا اور انسانی خون کا پیاسا اللہ خوشی سے جھوم اٹھے گا!!

## الاتقان في تدمير القرآن - جمع القرآن

الاتقان في تدمير القرآن - جمع القرآن

جب پیغیبر اسلام نے نبوت کا دعوی کیا تب حضرت کی عمر چالیس سال تھی جو تر یسٹھ سال کی عمر میں داغ مفار قت دے گئی، پیغیبر اسلام پر تنکیس سال تک نام نہاد"وحی" کانزول ہو تارہا، یہ وحی مختلف مواقع پر نازل ہوتی جیسے اگر کوئی کسی مخصوص چیز کے بارے میں سوال کرتا کہ روح یا ہلال وغیرہ کیا ہے یا پھر کوئی مسئلہ در پیش آ جاتا یا پھر اگروہ کوئی سنت قائم کرنا چاہتے ہوں۔۔

یوں قرآن کا بیہ "نزول" متفرق آیات کی صورت میں تھا جو کچھ مکہ میں نازل ہوئیں اور کچھ یثر بیامدینہ میں۔۔ پیغیبر اسلام کی

زندگی میں زید بن ثابت و حی کے مرکزی کا تب سے ، پغیمر اسلام و قنا فو قباً سے اپنی و حی سناتے اور دواسے دستیاب چروں،

ہڑیوں اور کھجور کے پتوں پر لکھے، عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح نے بھی پچھ عرصہ تک و حی کی کتابت کی مگر وہ مر تد ہو گئے۔۔ ان

کا کہنا تھا کہ پنج بر اسلام نہ صرف ان کے منہ سے ادا کئے ہوئے الفاظ کو وحی میں شامل کر دیے تھے بلکہ و حی کی کتابت کے دوران

جب وہ پنج بر اسلام کو پچھ تبدیلیاں تجویز کرتے تو پنج بیر اسلام مان جاتے، یوں عبد اللہ ابی سرح کو کہنا پڑا کہ اگریہ اللہ کی طرف

سے وحی ہوتی تو وہ اس کی تبدیلیوں کی تجاویز بھی نہ مانے، یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ علی بن ابی طالب قر آن کو جمع کرتے اور

اپنے مخصوص صحفوں میں اسے لکھتے تھے تاہم پنج بر اسلام نے بھی بھی اپنی زندگی میں قر آن کی جمع و تدوین کا تھم نہیں دیا اور

مخص لوگوں کو یاد کروانے پر بی اکتفاء کیا۔ پنج بر کے انتقال کے بعد جمع قر آن کی ضرورت خود اس بات کی گواہ ہے کہ پنج بر

اسلام کو اپنی زندگی میں اس بات کا اندازہ نہیں تھا کہ ان کے انتقال کے بعد جمع قر آن کی ضرورت پیش آئے گی، اگر انہیں اس

بات کا اندازہ ہو تا تو وہ یقیناً بہی زندگی میں یہ قدم ضرور اٹھاتے، در حقیقت اس زمانے میں خصوصاً عربوں کے ہاں لکھ کر محفوظ

بینج بر اسلام کو بھی بچی اندازہ تھا کہ عور بوں کے ثقافی ور شرح قر آن بھی محض "عافظ " کی بنیاد پر آئندہ نسلوں میں منتقل ہو پنج بہر اسلام کو بھی بچی اندازہ تھا کہ عور بوں کے ثقافی ور شرح قر آن بھی محض "عافظ " کی بنیاد پر آئندہ نسلوں میں منتقل ہو جائے گا، لیکن بعد کے حالات نے ثابت کیا کہ پنج بر اسلام کا یہ "اعتاد" درست ثابت نہ ہوا، عربوں کے حالات تبدیل ہو گئے۔

وادر ابو بکر کے زمانے سے بی "جمع قر آن" کی ضرورت پیش آنا شروع ہوگئی۔

ابو بکرکی خلافت میں عمر نے ابو بکر کو قر آن کو جمع کر کے کتابی شکل دینے کی تجویز پیش کی کیونکہ پنیمبر اسلام کے ہمعصر وں کی ایک بڑی تعداد جنہیں قر آن حفظ تھا مختلف جنگوں میں ہلاک ہو چکے سے خاص طور سے مسلمہ بن حبیب (جسے مسلمان نبوت کے بغض میں مسلمہ کذاب کے نام سے یاد کرتے ہیں) کے خلاف لڑی جانے والی جنگ میں جسے "معرکة الیمامة" کے نام سے یاد کرتے ہیں) کے خلاف لڑی جانے والی جنگ میں جسے "معرکة الیمامة" کے نام سے یاد کرتے ہیں) کے خلاف لڑی جانے کہ تاہی نہیں تھا چنانچہ ابو بکر نے اس کی مخالفت کی یاد کیا جا تاہی اسلام نے تو کبھی قر آن کو جمع کرنے کا حکم دیا بی نہیں تھا چنانچہ ابو بکر نے اس کی مخالفت کی سامنے ابو بکر کو ہتھیار کیا کہ ایسامام کیوں کیا جائے جسے "اللہ کے رسول" نے اپنی زندگی میں بقلم خود نہ کیا؟ تاہم عمر کی ضد کے سامنے ابو بکر کو ہتھیار ڈالنے پڑے چنانچہ اس نے زید بن ثابت کو یہ بار ثقیل سونیا، زید سے منسوب ہے کہ اس نے کہا کہ مجھے ابو بکر کے بلا کر کہا کہ عمر نے مجھے پر زور دیا ہے کہ میں قر آن کو جمع کروں مگر مجھے اس پر اعتراض تھا کیونکہ رسول نے اسے اپنی زندگی میں جمع نہیں کیا اور اگر اس کو جمع کر ناضر وری اور اہم ہو تا تو دہ اس کو جمع کرنے کا حکم دیتے مگر چو نکہ کیا مہ کے واقع میں نبی کے صحابہ کی ایک کثیر تعداد قتل ہو چکی ہے جن کے ساتھ ان کا حفظ کیا ہو ابھی ضائع ہو گیا ہے چنانچہ مجھ ڈر ہے کہ کہیں یہ سارائی ضائع نہ ہو جائے اس لیے میں نے عمر کی بات مان کی۔
سارائی ضائع نہ ہو جائے اس لیے میں نے عمر کی بات مان کی۔

ابو بکرنے قرآن کو جمع کرنے کی ذمہ داری کچھ حضرات کو سونپی جن کی سربراہی زید بن ثابت کررہے تھے جواس وقت اپنے عین شاب پر تھے، اور جیسا کہ اسلامی رواج ہے کہ ہر چیز میں اختلاف ہو تا ہے، سیر ت کے مصنفین نے زید کی معاونت کرنے والے ان حضرات کے ناموں اور تعداد میں اختلاف کیا ہے، زیدنے قرآن جمع کیا، اسے سور توں کی شکل دی اور ابو بکر کے حوالے کر دیا، ابو بکر دوسال حکومت کر کے اپنے خالق غیر حقیقی سے جاملے، ان کے انتقال کے بعد زید بن ثابت کا جمع کیا ہوا قرآن نئے خلیفہ عمر بن خطاب کی تحویل میں چلا گیا اور ان کے انتقال کے بعد ان کی بیٹی اور پیغیمر اسلام کی بیوہ حفصہ بنت عمر کی تحویل میں چلا گیا۔

تاہم قر آن کب جمع کیا گیایہ یقین سے نہیں کہا جاسکتا کیونکہ قر آن کو جمع کرنے کے حوالے سے سب سے پہلی تحریر ابن سعد کے طبقات میں 844ء میسوی کو ملتی ہے، پھر 870ء میسوی کو بخاری اور 874ء میسوی کو مسلم میں ، اور اگر ہم 632ء میسوی کو بخیر اسلام کی وفات کو مدِ نظر رکھیں تو اس تاریخ کی حقیقت آشکار ہو جاتی ہے جو دوسوسال سے بھی زیادہ عرصے بعد احاطہء تحریر میں لائی گئی اور وہ بھی ساری کی ساری اسناد پر قائم ہے یعنی ایک اصغر نے اکبر سے سنی اور اکبر نے زیدسے اور زیدنے غفر ان سے اور یوں چلتے چلے جائے۔۔اب چو نکہ اُس عرصے کی کھی ہوئی کوئی تاریخ دستیاب نہیں چنانچہ اسناد پر انحصار قاری کو مطمئن نہیں کریا تا۔

اس میں بھی شک نہیں کہ اچھی اور صحیح سند سے پیغیر اسلام سے منسوب جعلی احادیث کی کمی نہیں۔ صحیح بخاری (وفات 238 ہجری) جیسی حدیث کی مشہور کتابوں پر بھی بھروسہ کرنامشکل ہے کیو نکہ اس میں شامل احادیث بھی بخاری نے پیغیر اسلام کی وفات کے دوسوسال بعد جمع کی تھیں، معروف مستشرق گولڈز بہر Goldziher کہتا ہے کہ کسی بھی حدیث کوالی صحیح حدیث قرار نہیں دیاجا سکتا ہو پیغیر اسلام نے کہی ہو کیونکہ عباسی خلافت کے دور میں حدیث کی انڈسٹری اپنے عروج پر تھی جس کے خلفاء نے امویوں سے اقتدار چھیننے کو جواز دینے کے لیے اپنے علماء کوالی احادیث گھڑنے پر مامور کیا جن سے انہیں اقتدار کا جواز ملے اور علویوں کی مذمت ہو (1)۔ حدیث کے بعض راویوں نے تین لاکھ سے زیادہ احادیث جمع کیں جن کی اکثریت ایک دوسرے سے متضاد تھی، بخاری نے احادیث کے اس جنجال پورے سے محض دوہز اراحادیث کو صحیح قرار دیااور باقی کو جعلی قرار دیے ہوئے مستر دکر دیا، اگر لوگ ایک نبی سے منسوب احادیث میں جبوٹ بول سکتے ہیں تو قر آن کو جمع کرنے کی انہی

مثال کے طور پر ابن سعد پیغیبر اسلام کی زندگی میں قر آن جمع کرنے والے صحابہ کے بینام بتا تاہے: اُبی بن کعب، معاذ بن جبل، زید بن ثابت، ابوزید، ابوالدر داء، تمیم الد اری، سعد بن عبید، عبادہ بن الصامت، ابوابوب اور عثمان بن عفان، مگر پھریہی مصنف اپنی طبقات کے صفحہ 113 میں لکھتاہے کہ عمر کی خلافت کے دور میں عثان بن عفان نے قر آن جمع کیاتھانا کہ بیغمبر اسلام کی زندگی میں جبیبا کہ اس نے پہلے ذکر کیاتھا(2)۔ایک اور حدیث میں ابن سعد کہتاہے کہ عمر بن الخطاب نے قر آن کو صحیفوں میں جمع کیا۔

بخاری بتاتے ہیں کہ قر آن پنیمبر اسلام کی زندگی میں جمع کیا گیا اور یہ کارنامہ ابی بن کعب، معاذبن جبل، زید بن ثابت اور ابوزید نے جمع کیا، صفحہ 392 نے انجام دیا جبکہ ایک اور حدیث میں کہتے ہیں کہ اسے ابوالدرداء، معاذبن جبل، زید بن ثابت اور ابوزید نے جمع کیا، صفحہ 392 میں بخاری کہتے ہیں کہ قر آن ابو بکر کے دور میں جمع کیا گیانا کہ پنیمبر اسلام کے زمانے میں، بخاری کہتے ہیں: ہمیں موسی بن اساعیل نے ابر اہیم بن سعد سے بتایا، انہوں نے ابن شہاب، انہوں نے عبید بن السباک اور انہوں نے زید بن ثابت سے روایت کیا کہ انہوں نے کہا کہ: کمامہ کی جنگ کے بعد ابو بکر نے مجھے بلایا، اس کے پاس عمر بن الخطاب بھی تھا، ابو بکر نے مجھے سے کہا کہ: کمامہ میں قر آن کے بہت سارے حافظ قتل ہو چکے ہیں اور مجھے ڈر ہے کہ لوگ اور قتل نہ ہو جائیں اور قر آن میں سے بچھے ضائع ہو جائے، میں چا ہتا ہوں کہ تم قر آن کو جمع کر و، تو میں نے عمر سے کہا: تم ایساکام کیسے کر سکتے ہو جو رسول اللہ نے نہیں کیا؟ عمر نے کہا: واللہ بید ایک عظیم کام ہے، عمر اسے دہر اتار ہاتا آنکہ میر ادل اسے جمع کرنے کی بابت مطمئن ہو گیا(3)۔

اس کہانی سے معلوم ہو تاہے کہ ابو بکر کے دور میں زید بن ثابت نے قر آن جمع کیا۔

ایک اور روایت میں ہے کہ حذیفہ بن یمان جس نے فتح آرمینیا میں اہل شام کے ساتھ اور آذر بائیجان میں اہل عراق کے ساتھ جنگیں لڑیں تھیں کو قرآن کی قراتوں کی تعداد نے جران کر دیا تھا، چنانچہ اس نے عثان سے کہا: اے امیر المؤمنین،اس امت کامعاملہ جمع کرواس سے پہلے کہ ان میں اللہ کی کتاب میں اختلاف پیدا ہو جائے جیسا کہ یہود و نصاری کے ساتھ ہوا، چنانچہ عثان نے حفصہ کو کہلوا بھیجا کہ: ہمیں صحفے بھیج دوتا کہ ہم انہیں صحفوں میں لکھ لیں اور تمہیں واپس کر دیں (4) چنانچہ حفصہ نے عثان کو صحفے بھیج دیے پھر عثان نے زید بن ثابت،عبد اللہ بن الزبیر، سعید بن العاص اور عبدالرحمن بن الحارث بن ہشام کو قرآن کو صحفوں میں جمع کرنے کا حکم دیا اور کہا:اگر کسی چیز میں اختلاف ہو جائے تو اسے قریش کی زبان میں لکھنا کیونکہ قرآن انہی کی زبان میں نازل ہوا۔ پھر جب ان حضرات نے قرآن کو صحفوں میں جمع کر لیاتو عثان نے حفصہ کے صحفے واپس کر دیے انہی کی زبان میں نازل ہوا۔ پھر جب ان حضرات نے قرآن کو صحفوں میں جمع کر لیاتو عثان نے حفصہ کے صحفے واپس کر دیے اور ایک نسخہ مدینہ میں رہنے دیا اور حکم دیا کہ باقی تمام نسخے جلاد ہے جائیں۔

الفہرست میں درج ہے کہ پیغیبر اسلام کی زندگی میں قرآن جمع کرنے والے یہ ہیں: "علی بن ابی طالب، سعد بن عبید، ابو الدر داء، معاذبن جبل، ابو زید، ابی بن کعب اور عبید بن معاویہ"۔ نوٹ کریں کہ "الفہرست" کے مصنف نے بخاری اور ابن سعد کے مذکورہ ناموں میں علی بن ابی طالب اور عبید بن معاویہ کے ناموں کا اضافہ کر دیا (5)۔

قر آن کو جمع کرنے کے حوالے سے ایک اور روایت کہتی ہے کہ اسے اموی خلیفہ عبد الملک بن مر وان (684-704) نے حجاج بن یوسف کی مد دسے جمع کیا، روایت ہے کہ خلیفہ عبد الملک بن مر وان نے کہا کہ: مجھے ماہ رمضان میں مرنے کاڈر ہے، میں اسی میں بید اہوا، اور اسی میں میر ادودھ چھڑ ایا گیا، اور اسی میں میں نے قر آن جمع کیا، اور اسی میں مسلمانوں کا خلیفہ منتخب ہوا (6)، عبد الملک کے اس قصے کاذکر ثعالبی اور جلال الدین السیوطی نے کیا ہے۔

مجم یا قوت میں درج ایک دلچسب کہانی بھی اس اختلاف کو واضح کرتی ہے ، کہتے ہیں: "اساعیل بن علی الخطبی نے کتاب التاریخ میں بغداد کے شمبوذنامی ایک شخص کا قصہ لکھا ہے جو عثمان کے مصحف سے مختلف قراءت پڑھتا اور پڑھا تا تھا، وہ نہ صرف عبد اللہ بن مسعود اور ابی بن کعب ودیگر قراتوں میں قرآن پڑھتا تھا بلکہ دیگر قاریوں سے بحث کر تا اور ان پر غالب آجا تا حتی کہ اللہ بن مسعود اور ابی بن کعب و دیگر قراتوں میں قرآن پڑھتا تھا بلکہ دیگر قاریوں سے بحث کر تا اور ان پر غالب آجا تا حتی کہ اس کی شہرت ہر طرف بھیل گئی اور اسے نظر انداز کرنا مشکل ہو گیا، 828 کو سلطان نے اسے بلوا بھیجا اور اسے وزیر محمد بن مقلہ کے گھر لا یا گیا جس نے اس پر مقد مہ کرنے کے لیے قاضیوں اور قاریوں کو جمع کر رکھا تھا، شمبوذ نے جو کچھ وہ پڑھا تا تھا اس سے انکار نہیں کیا بلکہ اس کا دفاع کیا، وزیر نے اسے قائل کرنے کی کو شش کی کہ وہ عثمان کے مصحف سے مختلف قرا تیں پڑھانا چھوٹر دے مگر اس نے انکار کر دیا، حاضرین نے اسے سزاد سے پر اصر ارکیا تا کہ وہ ان قراتوں سے باز آجائے تب وزیر نے حکم دیا کہ اسے نگا کر کے تب تک کو ٹرے مارے جائیں جب تک کہ وہ مان نہ جائے ، پیڑھ پر دس کو ٹرے کھانے کے بعد وہ مان گیا، شخ ابو محمد السر نی نے کہا کہ اس شموذ نامی شخص نے قرآن کی گئی قراتیں محفوظ کیں " (7)۔

830 عیسوی میں مامون کی خلافت کے دور میں یعنی بخاری کے لکھنے سے چالیس سال پہلے کندی جو کہ ایک عیسائی تھا (یہ مسلمان ابن الکندی نہیں ہے) نے اپنے ایک مسلمان دوست کو لکھا کہ: "راہب بحیری جس کا اصل نام سر جیاس Sergius تھا ایک نسطوری راہب تھا جسے اپنے کلیساسے کسی گناہ کی وجہ سے نکال دیا گیا تو وہ اپنے گناہوں کا کفارہ ادا کرنے کے لیے جزیرہ ہائے عرب چلا آیا جہاں اس نے محمد سے ملا قات کی اور بحث بھی کی، اس راہب کے مرنے کے بعد عبد اللہ اور کعب نامی دویہودی طبیبوں نے محمد سے ملا قات کی اور ابن دونوں کا محمد پر بڑا اثر ہوا، رسول کی موت کے بعد یہودیوں کے کہنے پر علی بن ابی طالب نے خلافت کیلئے ابو بکر سے بیعت نہیں کی اور جب وہ خلافت سے مایوس ہو گیا تورسول کی موت کے چالیس روز بعد وہ ابو بکر کے سامنے پیش ہوااور بیعت کی، جب اس نے بیعت کرلی تو علی سے یو چھا گیا کہ: اے ابا لحن تمہیں اب تک کس چیز نے روک سامنے پیش ہوااور بیعت کی، جب اس نے بیعت کرلی تو علی سے یو چھا گیا کہ: اے ابا الحن تمہیں اب تک کس چیز نے روک

ر کھاتھا؟ تواس نے جواب دیا: میں اللہ کی کتاب جمع کرنے میں مصروف تھا جس کی ذمہ داری مجھے رسول اللہ نے سونپی تھی، کچھ حاضرین نے کہا کہ ان کے پاس قر آن کے کچھ جھے موجود ہیں، حاضرین نے سارے قر آن کوایک کتاب میں جمع کرنے پر اتفاق کیا، چنانچہ انہوں نے لوگوں کے سینوں سے جو کچھ جمع کر سکتے تھے کیا جیسے "براءة" نامی سورت جسے ایک دیہاتی اعر الی بدونے انہیں سنائی اور کچھ دو سری آیات کچھ دیگر لوگوں سے ،اور جو کچھ بھی انہیں لوحوں ، ہڈیوں ، مجور کے پتوں اور پتھروں پر لکھا ہوا ملا"۔

کندی آگے لکھتاہے: "شروع میں بیر کتاب میں جمع نہیں کیا گیا بلکہ ایسے ہی لوحوں پر لکھا ہوا چھوڑ دیا گیا، پھر قراء توں پر لوگوں میں اختلاف پھیلنا شروع ہوگیا، پچھ لوگ علی کی قرات سے پڑھتے، اور پچھ لوگ مذکورہ لوحوں میں جمع کیے گئے کی قرات پر پڑھتے، اور جب عثمان خلیفہ بناتو قراء تیں ہر طرف مختلف تھیں، ایک ہی آیت کو کوئی پچھ پڑھتا تو کوئی پچھ، جب قراتوں اور مصاحف کے اس اختلاف کی بابت عثمان کو بتایا گیا تو وہ انتشار سے ڈر گیا اور جو پچھ جمع ہو سکتا تھا اسے جمع کرنے کا تھم دیا بشمول ان صحفوں کے جو پہلے اس کی خلافت کے آغاز میں جمع کیے گئے تھے، گر انہوں نے جو پچھ جمع ہو سکتا تھا اسے جمع کرنے کا تھم دیا بشمول ان صحفوں کے جو پہلے اس کی خلافت کے آغاز میں جمع کیے گئے تھے، گر انہوں نے جو پچھ علی کے پاس تھا جمع نہیں کیا، اُبی بن کعب مرچکا تھا اور ابن مسعود نے اپنا مصحف دینے سے ازکار کر دیا تھا تب عثمان نے زید بن ثابت اور عبد اللہ بن عباس کو تھم دیا کہ وہ قر آن کو جمع کریں اور اس میں در تنگی کرتے ہوئے مشتبہ تحریروں کو عثمان نے زید بن ثابت اور عبد اللہ بن عباس کو تھم دیا کہ وہ قر آن کو جمع کریں اور اس میں در تنگی کرتے ہوئے مشتبہ تحریروں کو کال دیں، جب یہ کام مکمل ہو گیا قوبڑے خط میں چار نسخ کھے گئے جو ایک مکہ ، ایک مدینہ ، ایک شام اور چو تھا نسخہ کو فیہ جھیجا

"کے والا نسخہ دوسو ہجری تک جب ابوسر اپیہ نے مکہ پر حملہ کیاو ہیں تھا مگر پھر پیہ نسخہ کھو گیا، خیال کیا جاتا ہے کہ اسے جلادیا گیا،

مدینے والا نسخہ بزید بن معاویہ کے دور میں گم ہو گیا، عثمان نے اپنے نسخے کے علاوہ باقی دیگر تمام نسخوں کو جلانے کا حکم دیا تھا مگر

اس کے باوجو داد ھر ادھر کچھ جھے موجو در ہے، ابن مسعود نے اپنانسخہ اپنے گھر پر محفوظ رکھا جو اس کی نسلوں میں وراثتاً منتقل

ہوتار ہا، یہی حال علی کے مصحف کا ہوا، پھر حجاج بن یوسف آیا اور تمام مصاحف کو جمع کرکے آگ لگادی اور ایک نیامصحف کھا

جس میں سے بہت سارے جھے حذف کر دیے جو عثمان کے مصحف میں موجو دیتھے جس میں امویوں کے متعلق پچھ آیات تھیں

اور بنی امیہ کے کچھ لوگوں کے نام تھے"(8)۔

حجاج نے نئے قر آن کے چھ عدد نننخے مصر، شام، مدینہ، مکہ ، کوفیہ اور بھر ہ بھجوائے، ابو بکر اور علی، اور عمر اور عثان کے پیج کی د شمنی کے بارے میں سب لوگ جانتے تھے، اس د شمنی کے نتیج میں ہر کسی نے قر آن میں ایسی آیات شامل کیں جواس کے

موقف کو مضبوط اور دو سرے کے موقف کو کمزور کرتی تھیں اور ایسی آیات حذف کر دیں جن سے انہیں نقصان ہو تا چنانچہ اصل اور اضافے میں کیسے تفریق کی جائے؟ان حصول کا کیا جنہیں حجاج بن یوسف نے حذف کر دیا؟

کندی اپنے مسلمان دوست کو مخاطب کرتے ہوئے مزید لکھتاہے کہ: "جو پچھ بھی میں نے ذکر کیاہے وہ مسلمانو کے ثقات (بھر وسہ مند)سے ماخو ذہے اور میں نے اپنی طرف سے کو فک رائے شامل نہیں کی بلکہ صرف اس کاذکر کیاہے جو آپ کے ہاں قابلِ قبول دلائل پر مبنی تھا"۔

خلیفہ التو کل نے جب الکندی کا بیہ خط دیکھا تو عرب مسلم طبیب علی بن ربان الطبری سے 855ء عیسوی کو یعنی کندی کے خط کے بیس سال بعد اس خطیر اسلام کار دلکھنے کو کہا جس پر طبری نے اسلام کا دفاع کرتے ہوئے "کتاب الدین والدولة" لکھی، مگر جب طبری قرآن کو جمع کرنے کے حوالے سے کندی کے دلائل کا جواب کھنے تک پہنچاتو کوئی محبت پیش نہ کر سکا اور محض اتنا کہا کہ:

"لو كان من المعقول الا دعاء بان اصحاب رسول الله الورعين يمكن ان يزيفو القر آن فاذا يمكن ان نقول نفس الشيء عن تباع النبي عيسي بن مريم"

: 27

"اگرید دعوی کرنامعقول ہے کہ رسول کے نیک صحابہ قر آن میں جعلسازی کرسکتے ہیں تو یہی بات ہم نبی عیسی بن مریم کے تابعین کے حوالے سے بھی کہہ سکتے ہیں"۔

یہ انتہائی کمزور جواب تھاکیونکہ اسلام کابیہ دعوی کہ انجیل اور توریت تحریف شدہ ہیں سب جانتے ہیں ایسے میں طبری نے ایسی کون سے نئی بات کرکے کندی کے دعوے کورد کیا؟۔

قر آن کے مختف نسخوں کا آپس میں کا فی اختلاف تھا، کسی میں کچھ آیات زیادہ تھیں اور کسی میں کم اور کسی میں آیات میں فرق تھا، مثلاً سورہ المائدہ آیت 89 لَا یُکُواخِدُ کُمُ اللّٰدُ بِاللَّغُوفِی اَیْمُا کُمُ وَلِیْنَ یُکُواخِدُ کُمُ اللّٰدُ بِاللّٰغُوفِی اَیْمُا کُمُ وَلِیْنَ ایُکُواخِدُ کُمُ اللّٰهُ بِاللّٰفِوفِی اَیْمَا کُینَ مِن اَوْ اَیْمَا کُینَ مِن اَوْ اَیْمَا کُمُ وَاللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اَللّٰمُ اَوْ اَلْمُ اَللّٰهُ اَللّٰمُ اَوْ اَلْمُ اللّٰهُ اِللّٰمُ اَوْ اَللّٰمُ اَوْ اَللّٰمُ اَوْ اَللّٰمُ اَوْ اَللّٰمُ اَوْ اَللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ الللللّٰمُ ال

·

معلوم ہو تاہے کہ پیغیبر اسلام لوگوں کے سوال کرنے یا شکایت کرنے پر آیات بدل دیتے تھے، مثال کے طور پر بخاری کہتاہے کہ جب سورہ نساء کی آیت 59 نازل ہوئی لَا یَنتَوِی الْقَاعِدُ ونَ مِن َ الْمُومِنِینَ وَالْجُاهِدُ ونَ فِی سَبِیلِ اللّٰهِ ّ بِاُمُوالِهِمُ وَ اَ تَفْسِهِمُ ایک اندھے (ابن ام مکتوم) نے نبی سے یہ کہتے ہوئے شکایت کی کہ: میں اندھا ہوں اور جہاد نہیں کر سکوں گااس لیے اللہ مجھ پر مجاہدین کو فضیلت دے گا، تو آیت میں "غیر اولی الضرر" کا اضافہ کر دیا گیا اور آیت یوں ہوگئ: "لَا یَنتَوِی الْقَاعِدُ ونَ مِنَ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ بِاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ الل

اس آیت سے متعلق الیی ہی ایک روایت الواحدی النیسابوری نے بھی نقل کی ہے (9) یہ وہی ابن ام مکتوم ہے جو پیغیبر اسلام کو زیرِ عمّاب کرنے آیا اور اس نے اسے نظر انداز کر دیا اور "عبس و تولی ان جاءہ الاعمی" آیت نازل ہو کی (10)۔

ابن عباس کہتا ہے (11) کہ جب سورہ بقرہ کی آیت 228 نازل ہوئی: "وَالْمُطْلَّقَاتُ يَتَرَبُّصُنَ بِأِنْفُسِصِ ثَلَا فَيَ وَمِنَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

ان روایات کے تناظر میں یہ سمجھناچندال مشکل نہیں کہ ایک ہی آیت قر آن کے مختلف نسخوں میں مختلف کیوں تھی، کسی لکھنے والے نے ویسے ہی لکھی جیسی کہ اس نے پہلے سنی مگر اس میں بعد میں کیا جانے والا اضافہ نہ سن سکا جبکہ کچھ دو سرے لوگوں نے یہ اضافہ شدہ آیت سن لی، اس بناء پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اپنی حالیہ شکل میں قر آن کب جمع کیا گیا اس پر کوئی اجماع نہیں ہے، اور جیسا کہ ہم نے دیکھا پچھ لوگ کہتے ہیں کہ پنیمبر اسلام کی موت کے فوراً بعد علی نے اسے جمع کیا جبکہ پچھ دو سرے لوگ کہتے ہیں کہ بیم نے دیکھا پچھ لوگ کہتے ہیں کہ پنیمبر اسلام کی موت کے فوراً بعد علی نے اسے جمع کیا جبکہ ایک تیسر افریق کہتا ہے کہ عثمان کہ اسے زید بن ثابت نے ابو بکر کے دور میں جمع کیا اور اسے حفصہ بنت عمر کے ہاں رکھوایا جبکہ ایک تیسر افریق کہتا ہے کہ عثمان نے الیہ قر آن لکھا، یہ آخری قول اس لیے بھی نے زید بن ثابت کو یہ ذمہ داری سونی، چو تھا فریق کہتا ہے کہ تجائ بن یوسف نے حالیہ قر آن لکھا، یہ آخری قول اس لیے بھی زیادہ دارج معلوم ہو تا ہے کیونکہ اموی خلافت تک عربی تحریر کے حروف پر نہ تو نقطے ہوتے تھے اور نہ ہی ہمزہ اور تنوین موجود خصی، سیبویہ نے آکر ترقیم کی علامات داخل کیں۔

یه سمجھنا بھی چندال مشکل نہیں کہ نقطوں کی غیر موجو دگی میں قر آن پڑھنے والے کو کس قدر کنفیوزن ہوتی ہوگی کیونکہ ب، ت اور ث میں فرق کرنااتنا آسان نہیں تھا،اسی طرح ط اور ظ، د اور ذ،س اور ش، ر اور زمیں فرق کرنا بھی انتہائی مشکل ہوتا

ہوگا، کہاجاتا ہے کہ حمزہ نامی ایک قاری سورہ بقرہ کی آیت 2 (ذلک الکتاب لاریب فیہ ۔ اس کتاب میں کوئی شک نہیں) کو نقطے نہ ہونے کی وجہ سے "ذلک الکتاب لازیت فیہ ۔ اس کتاب میں کوئی تیل نہیں" پڑھتا تھا چنا نچہ اس کانام "حمزہ الزیات" (حمزہ تیل والا) پڑگیا، اسی وجہ سے قرآن قاریوں کے ذریعے زبانی پڑھایا جاتا تھا تا کہ بغیر نقطوں کے تحریری الفاظ میں مکسنگ اور غلط فہمیوں سے بچاجا سکے یہی وجہ تھی کہ لوگوں میں اختلاف بیدا ہوگیا کیونکہ ہر شخص اپنے استاد کی تعلیم کے مطابق پڑھتا تھا اور استاد کی یعلیم کے مطابق پڑھتا تھا اور استاد کی یعلیم کے مطابق پڑھتا تھا اور استاد کی پڑھائے ہوئے کی تصدیق ناممکن تھی کیونکہ لکھے ہوئے قرآن کے الفاظ پر نقطے نہیں تھے اور بغیر نقطوں کے الفاظ یقیناً قابل تاویل ہیں۔

مثال کے طور پر سور ۃ فر قان کی آیت 48: "وطُوَالَّذِي اَرْسَلَ الرِّيَاحَ نِشْرًا اَبَيْنَ يَدَيُّ رَحْتِيدٍ ہِ وَاَنْ اَلَّهِ مِنَا اللَّهِ عِلَا اَلْمِيْلِ عَلَيْ وَالْمَتِيةِ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

یہاں اظہر من الشمس ہے کہ خود پنجمبر اسلام کو یاد داشت دھو کہ دے جاتی تھی اور وہ خود ہی آیات کو یاد داشت کے مطابق و قباً فو قباً بدلتے رہتے تھے،اس حدیث کی ہی مثال لے لیں کہ پہلے ہشام نے پنجمبر اسلام سے سورہ فرقان ایک خاص قرات میں سی اور یاد کی، پھر کسی اور وقت میں عمر آئے اور پنجمبر اسلام سے وہی سورت ایک قطعی مختلف قرات میں سنی، یعنی خود پنجمبر اسلام کے دور میں اور اسی کی رضامندی سے قر آن مختلف قراتوں میں پڑھاجا تا تھاایسے میں اس کے مرنے کے بعد کیاتو قع کی جاسکتی ہے؟ حقیقت یہی ہے کہ قر آن حجاج کے دور تک مختلف قراتوں میں پڑھاجا تارہا تا آنکہ حجاج نے مُر قم مصحف تحریر کیا اور علمائے اسلام نے محمد کے بتائے ہوئے سات حروف پر اتفاق کر لیا۔

اور اگریہ درست ہے کہ ابو بکر نے زید بن ثابت، آبی بن کعب، معاذ بن جبل اور ابازید کو قر آن جمع کرنے کی ذمہ داری سونپی اور وہ جمع بھی کیا گیا اور وہ جمع بھی کیا گیا اور حفصہ بنت عمر کے پاس محفوظ بھی کیا گیا تو پھر عثمان نے ایک بار پھر کیوں زید بن ثابت کو قر آن جمع کرنے پر مامور کیا؟ عثمان نے حفصہ کے بال محفوظ نسخہ لے کر اسے ہر طرف ارسال کیوں نہ کیا؟ جبکہ اسے علم بھی تھا کہ حفصہ کے پاس ابو بکر کے دور کازید بی کا جمع کیا ہوا قر آن کا نسخہ موجود ہے کیو نکہ اس نے حفصہ سے یہ نسخہ طلب بھی کیا تھا؟ اور پھر جب عثمان نے زید کو قر آن جمع کرنے پر مامور کیا توزید نے اپنے ہی ہا تھوں ابو بکر کے دور میں جمع کیا ہوا قر آن لے کر عثمان کو جب عثمان نے زید کو قر آن جمع کرنے پر مامور کیا توزید نے اپنے ہی ہا تھوں ابو بکر کے دور میں جمع کیا ہوا قر آن کو جمع کرنے میں اپنا اور اپنے ساتھیوں کا سالوں تک وقت کیوں بیش نہیں کیا؟ کیا اس کی وجہ یہ تھی کہ ابو بکر کے دور میں جمع کیا ہوا قر آن نا مکمل تھا؟ کیا اس میں جعلی آیات تھیں؟

ہم کہہ سکتے ہیں کہ یاتو عثمان کے دور میں جمع کیا ہوازید کا قر آن اس قر آن سے مختلف تھاجو اس نے ابو بکر کے دور میں جمع کیا تھا، جس سے بجاطور پریہ ثابت ہو جاتا ہے کہ تمام تر دستیاب نسخوں میں اختلاف تھایا پھر زیدنے ابو بکر کے دور میں قر آن جمع ہی نہیں کیا تھا جس سے نہ صرف احادیث کے اسناد کے تمام مسائل مشکوک ہو جاتے ہیں بلکہ تمام صحیح حدیثیں بھی مشکوک تھمرتی ہیں کیونکہ ابو بکر کے دور میں قر آن جمع کرنے کے قصے کی سندا تنی قوی ہے کہ اس پر کبھی شک نہیں کیا گیا۔

اس میں شک نہیں کہ سالوں میں جمع کیے گئے قر آن کے مختلف نسخوں میں کثیر اختلاف پایاجا تا تھا، 154 ہجری کو پیدا ہونے والے ابو عبید القاسم بن سلام جس نے کو فہ اور بھرہ کے بڑے اسا تذہ سے تلمذ کیا اور بغداد کے مشہور ترین معلم، لغت دان اور قاضی ہوئے نے اپنی کتاب" فضائل القر آن" میں کہاہے کہ: ہمیں اساعیل بن ابر اہیم نے ابو ب اور انہوں نے نافع اور انہوں نے کہا: کوئی یہ نہ کہے کہ اس نے سارا قر آن حاصل کیا ہے، اور اسے کیا پیتہ کہ اس کاسارا کیا ہے، اور اسے کیا پیتہ کہ اس کاسارا کیا ہے، اس میں سے بہت سارا قر آن ضائع ہوگیا، بلکہ اسے کہنا چاہیے: میں نے اس سے (قر آن سے) وہی کچھ لیا ہے جو ظاہر ہوا ہے (لیعنی جو نج گیا ہے) (14)۔

مزید کہا کہ: ہمیں ابن ابی مریم نے ابن الہیعہ سے اور انہوں نے ابی الاسود سے اور انہوں نے عروۃ بن الزبیر سے اور انہوں نے عائشہ سے کہ اس نے کہا:رسول اللہ کے دنوں میں سورۃ الاحزاب پڑھی جاتی تھی اور اس میں دوسو آیتیں ہوتی تھیں مگر جب عثان نے قرآن جمع کیا تواس سے زیادہ جمع نہ کریا یا جتنا کہ اس میں اب ہے (15)۔

زیر بن خبیش سے مزید روایت کرتے ہیں کہ اس نے کہا: أبی بن کعب نے مجھ سے کہا: اے زیر تم نے سورۃ الاحزاب میں کتنی آیت آیات شار کیں اور پڑھیں؟ میں نے کہا: بہتریا تہتر، اس نے کہا: یہ طوالت میں سورۃ بقرۃ جتنی تھی اور ہم اس میں رجم کی آیت کھی پڑھا کرتے تھے، تومیں نے اس سے کہا: رجم کی آیت کیا ہے؟ اس نے کہا: "الشیخ والشیحۃ اذاز نیافار جموہ ماالبتہ نکالا من الله واللہ عزیز حکیم" اور یہ آیت ضائع ہونے والی آیات میں ضائع ہوگئی (16)۔

ایک اور جگہ کہتے ہیں: ہمیں عبداللہ بن صالح نے لیٹ سے اور انہوں نے خالد بن پزید سے اور انہوں نے صائب بن ابی ہلال اور انہوں نے ابی امامة عثمان بن سہل اور انہوں نے خدیجہ سے روایت کیا کہ خدیجہ نے کہا: "رسول اللہ ہمیں رجم کی آیت پڑھ کر سنایا کرتے تھے". اور ابن کثیر نے عتبة بن مسعود سے ذکر کیا کہ ابن عباس نے اسے بتایا کہ عمر بن الخطاب مجلس میں کھڑ اہوا اور اللہ کی حمد و ثناء کی اور کہا: "اے لو گو اللہ تعالی نے مجمد صلی اللہ علیہ وسلم کو حق پر بھیجا اور اس پر کتاب نازل کی ، اس پر جو نازل ہوا مقال سے میں رجم کی آیت بھی تھی، تو ہم نے اسے پڑھا اور سمجھا اور مجھے اندیشہ ہے کہ لو گوں پر طویل وقت گزر جانے کے بعد کوئی کہنے والا کہے کہ واللہ ہمیں اللہ کی کتاب میں رجم نہیں ملتا اور اس طرح وہ اللہ کی طرف سے اتارا ہوا ایک فرض چھوڑ کر بھٹک جائیں، اگر مجھے یہ ڈرنہ ہو تا کہ لوگ کہیں گے کہ عمر نے اللہ کی کتاب میں ایسا اضافہ کر دیا جو اس میں نہیں تھا تو میں اسے قرآن میں وہیں شامل کر دیتا جیسے کہ یہ اتری تھی "(17)۔

اور عبد الغفار بن داود نے کی سے اور اس نے علی بن دینار سے روایت کیا کہ عمر بن الخطاب ایک آدمی کے پاس سے گزراجوایک مصحف میں پڑھ رہا تھا، اس نے پڑھا: "النبی اولی بالمؤمنین من انفسیم واز واجہ امہا تہم وہوا بوہم" (سورۃ احزاب آیت 6)، توعمر نے اس سے کہا: جب تک اُبی بن کعب نہ آجائے تم مجھے چھوڑ کر مت جانا، اور جب اُبی آگیا توعمر نے اس سے کہا: اے اُبی بیہ آیت پڑھ کر سناؤ؟ تو اُبی نے یہ آیت بغیر "وہوا بوہم" کے پڑھی اور عمر سے کہا: یہ ان چیزوں میں سے ہے جو ساقط ہو گئیں. ایس بی روایت معاویہ اور مجاہد اور عکر مہ اور الحسن سے بھی مروی ہے (18)۔

تفسیر القرطبی کے مطابق اُبی کے مصحف میں یہی آیت یوں ہے: "النبی اولی بالمؤمنین من انفسیم وازواجہ امہاتہم وہواب لہم" ابن عباس کی قرات ہے: "النبی اولی بالمؤمنین من انفسیم وہواب لہم وازواجہ امہاتہم" (19) یہاں الفاظ کی ترتیب میں اختلاف ·

واضح ہے جو سمجھ میں آنے والی بات ہے کیونکہ قر آن بغیر کسی ایسی کتاب کے جس سے رجوع کیا جائے ایک طویل عرصے تک محض زبانی یاد کیا جاتار ہا، انسان کی یاد داشت چاہے کتنی ہی اچھی کیوں نہ ہواسے دھو کہ دے ہی جاتی ہے۔

ابوعبید نے کہا کہ ہمیں ابن ابی مریم نے ابن الہیعۃ سے اور انہوں نے یزید بن عمر والمغافری سے اور انہوں نے ابی سفیان الکلاعی سے روایت کیا کہ مسلمۃ بن مخلد الانصاری نے انہیں ایک دن کہا: مجھے قر آن کی الیمی دو آیتیں بتاؤجو مصحف میں نہیں لکھی گئیں تو انہوں نے اسے نہیں بتایا، ان کے ہاں ابو الکنو د سعد بن مالک موجو دخھاتو ابو مسلمۃ نے کہا: "ان الذین آمنو اوہا جرواو جاہدوا فی سبیل اللہ باموالہم وانفسہم الا ابشر واوانتم المفلحون "اور "الذین آووہم و نصروہم و جادلوا عنہم القوم الذین غضب اللہ علیہم اولئک لا تعلم نفس ما خفی لہم من قرۃ اعین جزاء بما کا نوایعملون "(20)، غور کیجے کہ یہاں ابوعبید بید دعوی کررہا ہے کہ بید دو آیتیں مصحف سے ساقط ہو گئیں جبکہ اسے زبانی یاد تھیں۔

ابوعبید مزید کہتے ہیں کہ: "یہ آیات جن کا ہم نے ان صفحات میں ذکر کیا ہے زائد چیزوں میں سے ہیں جنہیں علاء نے نہیں لیا کیونکہ انہوں نے کہا کہ یہ جو کچھ کتاب میں موجود ہے اس سے شاہت رکھتے ہیں مگروہ انہیں نماز میں پڑھا کرتے تھے اسی لیے انہوں نے ان زائد حروف کے انکار کرنے والوں کو کا فرقرار نہیں دیا کیونکہ ان کی نظر میں کا فروہ ہے جو اس کا انکار کرے جو کتاب میں ہے" (21)۔

کچھ الی آیات بھی ہیں جیسا کہ دعوی کیا گیا ہے وہی کے طور پر نازل ہوئیں، کچھ عرصہ پڑھی جاتی رہیں پھر غائب ہو گئیں، مجمہ بن مر زوق الی ہی ایک آیت کے بارے میں ہمیں بتا تا ہے: ہمیں عمر وبن یونس نے عکر مہ سے روایت کیا کہا: ہمیں اسحاق بن طلحہ نے بتا یا کہ مجھے انس بن مالک نے نبی کے ان صحابہ کے بارے میں بتایا جنہیں انہوں نے بئر معونہ کے لوگوں کے لیے بھیجا، کہا: نبی نے چالیس یاستر آدمی بئر معونہ بھیج، اس کنویں پر عامر بن الطفیل الجعفری تھا، رسول کے صحابہ چل پڑے اور پانی کے بہاں واقع ایک غارتک پہنچے اور اسی میں بیٹھ گئے، پھر ابن طبان الانصاری بئر معونہ کے لوگوں کور سول اللہ کا پیغام دینے نکلے تو باس واقع ایک غارتک پہنچے اور اسی میں بیٹھ گئے، پھر ابن طبان الانصاری بئر معونہ کے لوگوں کور سول اللہ کا پیغام دینے نکلے تو ایک گھر سے ایک آدمی تیر کے ساتھ نکل اور اس تیر سے اسے اس طرح بارا کہ تیر اس کے آرپار نکل گیااور کہا: اللہ اکبر کیجے کے رب کی قتم میں جیت گیا، اور واپس اپنے اصحاب کی طرف پلٹ گیاتو انہوں نے اس کا پیچھا کیا اور اس کے دوستوں کو غار میں جا ملے اور سب کو قتل کر دیا، تو اللہ نے ان پر قر آن نازل کیا" بلغوا عنا قومنا انا قد لقینار بنافرضی عناور ضینا عنہ "(22)، پھر یہ جا ملے اور سب کو قتل کر دیا، تو اللہ نے ان پر قر آن نازل کیا" بلغوا عنا قومنا انا قد لقینار بنافرضی عناور ضینا عنہ "(22)، پھر یہ تیت منسوخ ہوگئی اور کتاب سے اٹھالی گئی جبکہ ہم نے اسے زمانوں تک پڑھا تھا اور اللہ نے اس کی جگہ یہ آبت اتاری: "ولا تحسین الذین قتلوانی سبیل اللہ اموا تا بل احیاء عندر بہم پر زقون "(23)۔

الیی سور تیں بھی موجود ہیں جنہیں پڑھ کر صاف پنہ چاتا ہے کہ ان میں بعد میں کچھ اضافے کیے گئے چاہے یہ اضافے تب کیے گئے جب زید بن ثابت نے قر آن جمع کیا یا بعد میں تاہم اس بات کچھ یقین سے نہیں کہا جاسکتا لیکن اہم بات یہ ہے کہ ایسی سور تیں یہ واضح کرتی ہیں کہ قر آن اس طرح نہیں لکھا گیا جس طرح کہ پنجمبر اسلام نے اپنے اصحاب کو پڑھ کرسنایا تھا، مثال کے طور پر سورۃ المدرث "ر" پر مسجوع چھوٹی تھوٹی آیات پر مشتمل ہے مگر اس کے وسط میں آیت نمبر 31 سورت کی باقی تمام تر آیات کی طوالت سے میل نہیں کھاتی اگرچہ شجع سے مطابقت رکھتی ہے:

فَقَالَ إِنْ هَٰذَا إِلَّا سِحْرٌ يُورُّ [24] إِنْ هَٰذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ [25] سَاصُلِيهِ سَقَرُ [26] وَمَا أَذْرَاكَ مَا سَقَرُ [27] لَوْ اَنْ قِي وَلَا تَذَرُ [28] لَوَّا اَنْ قُلْبَشَرِ [29] عَلَيْهَا تِنْعَةَ عَشَرُ [30]

وَمَاجَعَلُنَا ٱصْحَابِ النَّارِ إِلَّا مَلاَئِكَةً ۚ وَمَاجَعَلُنَا عِرَّ تَهُمُ إِلَّا فِيْنَةً لِلَّذِينَ لَقُرُوالْمِينَتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانَا ۚ وَلَا اللَّذِينَ آمِنُوا اللَّذِينَ أَوْلُوا اللَّذِينَ أُولُوا اللَّذِينَ أَوْلُوا اللَّذِينَ أَوْلُوا اللَّذِينَ أَوْلُوا اللَّذِينَ أَولُوا اللَّذِينَ أَولُوا اللَّذِينَ فِي قُلُو بِهِمْ مَرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَا ذَا اَرَا وَاللَّهُ بَعُمْ المَثَلَّ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

كُلَّا وَالْقُمْرِ [32] وَاللَّيْلِ إِذْ أَ وْبَرَ [33] وَالشَّنْجُ لِإِذَا أَسْفَرَ [34] إِنْشَالِاحْدَى النُّبَرِ [35]

یہ انتہائی واضح ہے کہ آیت نمبر 31 ہاقی آیات ہے کسی طور میل نہیں کھاتی اور یہ بعد میں کسی وقت اس جگہ پر فیٹ کی گئی ہے جو واضح دلیل ہے کہ قر آن میں ایسی آیات داخل کی گئی ہیں جو اصل میں سور توں کا حصہ تھیں ہی نہیں اور کچھ دیگر آیات حذف کر دی گئیں،اس طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہمارے ہاتھوں میں موجو دقر آن حرف بہ حرف وہ قر آن نہیں ہے جو پیغمبر اسلام نے کہاتھا۔

یہ امر بھی واضح ہے کہ قر آن وحی کے تمام عرصہ تک لوگوں میں زبانی کلامی ہی منتقل ہو تارہاجو کہ 23سال بنتے ہیں،اوراگریہ فرض کرلیاجائے کہ قر آن کو عثمان کے دور میں جمع کر کے ایک کتاب کی شکل دی گئی تو محمہ کے دعوائے نبوت سے لے کرعثمان کے دور تک تقریباً چالیس سال بنتے ہیں اور اگر 95 ہجری کو اموی دور میں حجاج بن یوسف نے یہ کارنامہ انجام دیا تھا اور قر آن کو وہ شکل دی جس میں یہ آج دستیاب ہے تو کیا یہ قرین عقل ہے کہ اتنی ساری متثابہ آیات استے طویل عرصے تک لوگوں کے ذہنوں میں بغیر کسی نسیان اور ملاوٹ کا شکار ہوئے محفوظ رہیں ؟ شاید یہ بتانے کی چنداں ضرورت نہیں کہ انسان کی یادداشت پر استے طویل عرصے تک بھروسہ نہیں کیا جاسکتا۔

مثلاً جب خلیفہ المنصور کاعلویوں میں سے کسی کے ساتھ اختلاف ہوااور اس نے یہ ثابت کرناچاہا کہ چچاکو باپ یعن "اب" ہما جاسکتا ہے تواس نے سورۃ یوسف کی آیت 38 استدلال کے طور پر پیش کی مگر کہا: "واتبعت ملۃ آبائی ابر اہیم واساعیل واسحاق ویعقوب" گئر حالیہ قر آن میں یہ درج ہے "واتبعت ملۃ آبائی ابر اہیم واسحاق ویعقوب" یعنی اساعیل کاذکر نہیں ہے، معلوم ہو تا ہے کہ خلیفہ منصور کی مر ادسورۃ بقر ۃ کی آیت 133 تھی: "ام کنتم شہداءاذ حضر یعقوب الموت اذ قال لبنیہ ما تعبدون من بعدی قالوانعبد الہک والہ آبائک ابر اہیم واساعیل واسحاق" (25)، یہ آیت منصور کے قول کو ثابت کرتی ہے کیو نکہ یعقوب کا باپ اسحق تھا مگر یعقوب کے بیٹوں نے اس سے کہا کہ ہم تمہارے آباء کے خدا کی عبادت کریں گے اور اس کے چچااساعیل کاذکر باپ سے پہلے کیا۔

تعجب خیز امریہ ہے کہ مبر داور ابن خلدون جنہوں نے یہ قصہ نقل کیا ہے اور مذکورہ آیات پیش کیں سورۃ یوسف کی آیت 38 کی اس غلطی کی طرف ان کی توجہ نہیں گئی،البتہ طبری کی توجہ اس طرف گئی مگر اس نے سورۃ بقرۃ کی مقصود آیت کاذکر نہیں کیا،اس سے ثابت ہو تاہے کہ یاد داشت پر بھروسہ نہیں کیا جاسکتا یہی وجہ ہے قر آن میں اتنی تکر ار ملتی ہے کیونکہ قرآن کو حالیہ شکل دینے سے قبل مسلمانوں نے ایک طویل عرصہ تک صرف اپنی یاد داشت پر انحصار کرنے کی کوشش کی۔

جاری ہے۔۔۔۔۔

#### حواله جات:

Ibn Warraq The Origins of the Koran, 1998 Prometheus Books, p 20-1

Prometheus Books, p 152. The Origins of the Koran, 1998. Ibn Warraq-2

Prometheus Books, p 99'The Origins of the Koran, 1998'Ibn Warraq-3

Richard Bell&Introduction to The Quran, Montgomery Watt-4

Richard Bell&Introduction to The Quran, Montgomery Watt-5

The Origins of Koran, p ·p 194 / Quoted by Ibn Warraq Chron. Arab. Edit. Beirut-6

Dictionary of Learned Men of Yakut VI p 301 (Edit. D. S. Margoliouth) Quoted -7 p 103 Origins of the Koran by Ibn Warraq

Decline and Fall (1915) Quoted by Ibn Warraq The Caliphate: Its Rise W Muir-8
p 108 The Origins of the Koran

9-اسباب النزول للواحدى، ايڈيشن 1968، مؤسسة الحلبي مصر، صفحه 117

10-سورة عبس آيت 1 او 2

11- تنوير المقباس من تفسير ابن عباس للفير وزى، دوسر اايدٌيشن 1950 صفحه 358 مكتبة مصطفى البابي الحلبي مصر

12-سورة الطلاق آيت4

13 - تفسير الجلالين، دوسر اايدُ يشن، صفحه 3مؤسسة الرسالة بيروت

14-الناسخ والمنسوخ، صفحه 32 تصنیف مهبة الله سلامة بن نصر بن علی البغدادی / تحقیق ڈاکٹر موسی بنای علوان العلیلی، الدار العربية للموسوعات ببروت

15-الناسخ والمنسوخ، صفحه 29 تصنیف مهبة الله سلامة بن نصر بن علی البغدادی / تحقیق ڈاکٹر موسی بنای علوان العلیلی، الدار العربية للموسوعات بيروت

... 16-الناسخ والمنسوخ، صفحه 28 تصنیف بهبة الله سلامة بن نصر بن علی البغد ادی / تحقیق ڈاکٹر موسی بنای علوان العلیلی، الد ار العربیة للموسوعات بیروت \_\_\_\_\_

17 - الناسخ والمنسوخ، صفحه 28 تصنیف بهبة الله سلامة بن نصر بن علی البغد ادی / تحقیق ڈاکٹر موسی بنای علوان العلیلی، الد ار العربیة للموسوعات بیروت

- 18- تفسير ابن كثير ، سورة الاحزاب كي آيت6 كي تفسير
- 19- تفسير القرطبي، سورة الاحزاب كي آيت 6 كي تفسير

20-الا تقان فی علوم القر آن، حلال الدین السیوطی، المطبعة الاز ہریة بالقاہر ۃ 1318 حلد 2 صفحہ 25 بغدادی کی الناتخ والمنسوخ صفحہ 31 سے نقل کرتے ہوئے

Prometheus Books, p 153. The Origins of the Koran, 1998. Ibn Warraq-21

- 22- تاريخ الطبري، جلد 2 صفحه 83
- 23-سورة آل عمران آیت 169

24-الا تقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، جلد دوم صفحه 25 بغدادي كي الناسخ والمنسوخ صفحه 30 سے نقل كرتے ہوئے

Prometheus Books, p 156 The Origins of the Koran, 1998 Ibn Warraq-25

#### شیطانی آیات

مسلمان کہتے ہیں کہ قر آن الہامی کتاب ہے، اور نزول قر آن کے وقت سے لے کر اب تک ﴿ یعنی ﴿ ۴۰ اسال ﴾ اور اب سے مزید رہتی دنیا تک یہی کتاب انسانوں کور ہنمائی فراہم کرے گی، حالات چاہے جتنی تبدیل ہو جائیں، تہذیبوں میں چاہے جتنی جدت آجائے، علوم چاہے جتنی ارتفائی منازل طے کر لیس، انسانی شعور و آگی چاہے جتنی بید ار ہو جائے، رشد وہدایت کا منبع اب صرف قر آن ہیں رہے گا، اور اگر قر آن سے رہنمائی حاصل کرنے کیلئے تیار نہیں تو دو سرے درجے کے شہری بن کر ذلت و خواری اختیار کرتے ہوئے جزیبے اداکر و، ورنہ گر دن زئی کیلئے تیار ہو جاؤ ( ملاحظہ کیجئے سورة التوبة آیت نمبر ۲۹)

اس قدر کڑی شر اکط کہ جہاں تخت یا تخت کے سواکوئی اور راستہ نہ ہو، اس بات کا متقاضی ہے عقل سلیم کسی طور پر بھی ایسے منبع رشد وہدایت قر آن کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں انتہائی مایو سی ہوتی ہو تو وہ تیں تو ہمیں انتہائی مایو سی ہوتی ہوتی ہوتی ہو تو در آن کی جیت و حقانیت کو مشکوک بناتی نظر آتی میں، تو دو سری جانب قر آن کے مطالعہ کرنے والے کو بہت سے امور پر سوچنے پر مجبور کرتی ہیں آخر حقیقت کیا ہے؟۔

بیں، تو دو سری جانب قر آن کے مطالعہ کرنے والے کو بہت سے امور پر سوچنے پر مجبور کرتی ہیں آخر حقیقت کیا ہے؟۔

بیں، تو دو سری جانب قر آن کے مطالعہ کرنے والے کو بہت سے امور پر سوچنے پر مجبور کرتی ہیں آخر حقیقت کیا ہے؟۔

بیل، بلی کی پیر بیا ہو گئی، شیعہ نہ ہمی پیشوا خمین صاحب نے سر سلمان رشدی کے واجب القتل قرار دیئے جانے کا فتو کی بھی صادر

کیا، آخر یہ شیطانی آیات ہیں کیا؟؟؟؟عام مسلمان اس بارے میں کچھ نہیں جانتا، کیونکہ علاء حضرات عام مسلمانوں کے سامنے اس بارے میں بات کرنے سے گھبر اتے ہیں حالا نکہ یہ معاملہ قر آن میں مذکورہے، تو آخرالی کیا خاص بات ہے جو قر آن میں مذکور ہونے کے باوجو د مسلمانوں سے پوشیدہ رکھنے میں ہی عافیت سمجھی جاتی ہے؟؟؟

آئے آج ہم آپ کا تعارف ان شیطانی آیات سے کراتے ہیں، جن کاذکر ڈھونڈنے سے آپ کوہر قابل ذکر تفسیر میں بآسانی مل جائے گا۔ ان آیات سے متعلق شان نزول تفاسیر میں کچھ یوں مذکور ہے کہ:

حضرت عبدالله بن عباس اور محمد بن كعب القرظي سے روایت ہے كه رسول الله قریش كی اسلام سے بے رغبتی پر انتہائی افسر دہ وغمگین تھے،اور قریش کے جانب سے دعوت اسلام کو یزیرائی حاصل نہ ہونے پر سخت مایوس تھے،ان کے دل میں شدت میں سے یہ جاہت تھی کہ اللہ کی جانب سے کوئی ایساکلام نازل ہو جو موحدین اور مشر کین کے در میان دوری کو قربت میں تبدیل کر دے۔ایک مرتبہ پنجمبر اسلام بیت اللہ میں قریش کی ایک مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے کہ آپ پر اللہ کی جانب سے وحی کانزول شروع ہواور آپ نے سورۃ النجم کی قراءت شروع کی اور جب ان آیات تک پہنچے افر اُپتم اللات والعزیٰ ومناۃ الثالثۃ الاخریتو شیطان نے آپ صلعم کی زبان سے یہ الفاظ جاری کرادیئے تلک الغرانیق العلیٰ وان شفاعتھن لتر نجی ﴿ یعنی بیرلات اور منات بہت بلندیا پیر کے بت ہیں اور یقیناً ان کی شفاعت بھی اللہ کے ہاں قبول کی جائے گی ﴾ مشر کین آپ کی زبان سے اپنے معبو دین کے لئے یہ الفاظ سن کر انتہائی مسرور ہوئے پینمبر اسلام نے اپنی تلاوت مکمل کرنے کے بعد سجدہ تلاوت کیاتواس مجلس میں موجو د تمام مشر کین بھی سجدہ ریز ہو گئے اور بیت اللہ میں موجو د کوئی بھی مومن اور مشرک ابیانہ بچاجو سجدہ ریز نہ ہواہو۔اس مجلس میں موجو دولید بن مغیر ہاور ابواحیجہ سعید بن العاص جو دونوں انتہائی ضعیف تھے اور سجدہ کرنے پر قادر نہ تھے اس لئے دونوں نے زمین سے مشت بھر مٹی اٹھا کر پیشانی سے تک لے گئے اور اس پر سجدہ کیا۔ اس کے بعد مجلس برخاست ہوئی اور قریش کے لوگ بے حد خوش ہوئے کہ آج محد نے پہلی دفعہ قریش کے معبودین کاذکر اچھے الفاظ میں کیا اور انہوں نے کہا کہ آج ہمیں معلوم ہو گیا کہ اللہ ہی زندگی اور موت دیتاہے وہی رزق دیتاہے اور تخلیق کر تاہے اور ہمارے یہ معبود یعنی لات و منات اللہ کے ہاں ہماری سفارش کریں گے ، پس اگر محمد ہمارے معبو دوں کو ایسے بہتر الفاظ کے ساتھ یاد کرے گا توہم بھی اس کے ساتھ ہیں۔ پھر شام کو جبر ائیل پیغمبر محمد کے پاس آئے اور کہا کہ اے محمد آج تم نے کیا کیا؟ آج تم نے قریش کے سامنے وہ کلام تلاوت کیاجوتم پراللہ کی طرف سے نازل نہیں ہواتھا، یہ س کر تو مجمہ بے حد غمگین ہو گئے اور ان پر خشیت الٰہی کی کیفیت طاری ہو گئی۔ تواللہ کو محمد بررحم آیااور محمد کی تسلی کیلئے بیہ آیت نازل کی۔

·

ترجمہ: اور ہم نے آپ سے قبل بھی جتنے رسول اور پیغمبر بھیجے ان میں سے ہر ایک ﴿ کے ساتھ یہ واقعہ ضرور پیش آیا کہ ﴾ جب انہوں نے ﴿ اللّٰہ کے کلام کو ﴾ پڑھاتو شیطان نے ان کے پڑھنے میں اپنی جانب سے الفاظ شامل کر دیئے، پھر اللّٰہ شیطان کے شامل کئے ہوئے الفاظ کو تو ختم کر دیتا ہے اور آپنی آیات کو ہر قرار رکھتا ہے اور اللّٰہ تو بہت ہی خبر رکھنے والا اور سیانا ہے۔ جب یہ آیت نازل ہوئی تو مشر کین مکہ نے کہا محمد ہمارے معبودوں کا اچھے الفاظ میں تذکرہ کرنے پر شر مندہ ہے اس لئے اس نے اپناکلام بدل لیا۔ ﴿ بحوالہ تفسیر بغوی در تفسیر سورۃ الحج آیت نمبر ۵۲﴾

قار ئین کرام میں نے حتی المقد در کوشش کی ہے تفسیر بغوی میں یہ واقعہ جس طرح نہ کور ہے اس کی اصل روح کوبر قرار رکھتے ہوئے صرف اردو کے قالب میں ڈھال کر آپ حضرات کی خدمت میں پیش کر دوں، آپ حضرات یہ پوری تفصیل مطالعہ کرنے کے بعد اندازہ فرماسکتے ہیں کہ اللہ اپنے رسولوں اور انبیاء کی غلطیوں کی کیسے پر دہ داری کر تا ہے۔ اور شیطان کو اللہ نے کس قدر بااختیار کر دار سونیا ہوا ہے کہ پہلے تو شیطان اللہ کے عطاکر دہ اختیار کی بدولت رسولوں اور انبیاء پر بھی اتنا تصرف اور اختیار کی بدولت رسولوں اور انبیاء پر بھی اتنا تصرف اور اختیار کھتا ہے کہ ان پر نازل ہونے والے اللہ کے کلام میں تصرف پر بھی قادر ہے۔ اور نہ صرف تصرف پر تھی اتنا تصرف اور شیطان چاہے تو وہ اللہ کے کلام میں شرک کی ملاوٹ کر کے رسول کی زبان سے ملاوٹی کلام بھی اداکر واسکتا ہے۔ شیطان چاہے تو وہ اللہ کے کلام میں شرک کی ملاوٹ کر کر مضرین نے ہیں، تفسیر بغوی، تفسیر جلالین، احکام القر آن لا بن العربی، تفسیر قرطبی، تفسیر قبل کو بہت ہا مقال ذکر مفسرین نے اس واقعہ کو بیان کرنے کے بعد علم حدیث میں راویوں کی جرح و تعدیل کی اس واقعہ کو بیان کرنے کے بعد علم حدیث کی بنیاد پر اس واقعہ کی صحت پر شکوک و شبہات کا اظہار ضرور کیا ہے۔ مگر کلیتا کسی نے کئی بیاں بی نقطہ ضرور ذبمن میں رکھیں کہ جرح انسان الو اور علم حدیث میں راویوں کی جرح و تعدیل کی آئر میں مسلمانوں نے اپنے لئے نہایت گوائش بنار تھی ہے، کہ جہاں لاجو اب ہو جائیں وہاں قر آن کے غیر صرت کا لفاظ اور راویوں کی جرح و تعدیل کی چھتری نے لئے نہایت گوائش بناہ کے لئیں۔

ہوئے گند کو بھی صاف کرنے کی پوری پوری صلاحت رکھتاہوں، ﴿بندہ پوچھے تم نے گند پھیلانے کاموقع ہی کیوں فراہم کیا؟ ﴾ کیااب بھی تہہیں میری قدرت اور طافت پر شک ہے؟ اور تم میری کون کون سی صلاحیتوں سے انکار کروگے؟ سجان ربک رب العزة عمانصفون و"سلام" علی المرسلین۔

سورۃ النج کی یہ آیت سورۃ النجم کی ہی ان ابتدائی آیات و ما بنطق عن الھوی ان ھوالا و تی یو حیے قطعی طور پر متصادم ہے ، سورۃ النجم کی ان آیات میں کہا جارہا ہے نبی کی زبان سے سوائے و تی النبی کے کوئی اور الفاظ ادا نہیں ہوتے۔ اور سورۃ النج کی آیات میں بی کی صفائی بیان ہور ہی ہے کہ اگر شیطانی تصرف آپ پر نہیں بلکہ ہوگئے ہیں تو فکر اور پر بیٹانی کی قطعا کوئی ضرورت نہیں ہے ، کیونکہ اللہ نے شیطان کو ایسا اختیار وطاقت صرف آپ پر نہیں بلکہ آپ سے پہلے آنے والے تمام انبیاء اور رسولوں پر بھی عطافر مایا تھا۔ کیا اولاً ایسی طاقت اور اختیار شیطان کو عطاکر نا اور پھر جب شیطان اپنی شیطان اپنی شیطان کر جائے تو پھر شیطانی اثر ات کو ختم کرنے کی محنت پر لگ جانا کسی حکمت کی نشاند ہی کر تا ہے ؟

ان آیات کے شان نزول کے واقعہ کی تفصیل میں خود مفسرین نے بیان کیا کہ جب پیغیر اسلام بیت اللہ میں قریش کی ایک مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے اسی دوران و تی کا نزول شروع ہوا، پھیتیا ہے و تی خود جبر ئیل لے کر آئے ہوں گے کی اور پیغیبر نے سورۃ میں بیٹھے ہوئے تھے اسی دوران و تی کا نزول شیطان نے آپ کی زبان سے وہ الفاظ اواکر او ہے جن کو شیطانی آیات کہا جا تا ہے ، سورۃ النہ ہے کہ جبر ائیل بھی تو اس وقت وہاں موجو د تھے ، انہوں نے اسی وقت پیغیبر کو تنبیہ کیوں نہ کی ، اور پیغیبر کی غلطی کی سوال ہے ہے کہ جبر ائیل بھی تو اس وقت وہاں موجو د تھے ، انہوں نے اسی وقت پیغیبر کو تنبیہ کیوں نہ کی ، اور پیغیبر کی غلطی کی اوران بیڈ کی کی نہاں موجو د تھے ، انہوں نے اسی وقت پیغیبر کو تنبیہ کیوں نہ کی ، اور پیغیبر کی غلطی کی اوران ہوں کیا؟

آخر کیاوجہ ہے مفسرین کرام توالیے واقعات اپنی تفاسیر میں درج کرکے دادو تحسین کے مستحق قرار پائیں اور انہی واقعات کو جب سر سلمان رشدی اپنی کتاب شیطانی آیات میں ،لالہ چمپت رائے عرف چوپتی اپنے کتا بچے رگیلار سول میں اور حالیہ دنوں میں عیسائی عقید ہے سے تعلق رکھنے والے کولا باسلی عرف سام باسل نامی شخص دی انوسینس آف مسلمزنای فلم کی شکل میں دنیا کے سامنے لاتے ہیں تو قابل گر دن زنی قرار پاتے ہیں، آخر وہ مفسرین جنہوں نے اپنی بڑی بڑی مقدس تفاسیر میں بڑے مزید کے سام باسل علی سے بیان کے اور اپنی تفاسیر کی ضخامت اور اپنے علمی مرتبے بلند کئے وہ قابل گر دن زنی قرار کیوں نہیں پائے ؟؟؟ یہ کیا معیار ہے وہی قصہ سر سلمان رشدی بیان کرے توشیطان رشدی جیسے مگر وہ لقب سے پکاراجائے، اور تفسیر بغوی، تفسیر جلالین، احکام القر آن لابن العربی، تفسیر قرطبی، تفسیر ابن کثیر کے مصنفین بیان کریں توان پر دادو تحسین کے ڈو نگرے برسائے جائیں۔ میں مسلمان علاء سے سوال کرتا ہوں کہ ان کی خود ساختہ قیامت کے دن کس معیار پر سر سلمان کرشدی، تسلیمہ نسرین، پنڈت چوپتی، ایان حرسی، مربم نمازی، ابن وراق۔ شیخ ذکی امین، شیخ عبد اللہ القصیمی، تو جہنم رسید ہوں

گے اور علامہ بغوی اپنے دیگر ساتھیوں کے ساتھ جنت کے مستحق قراریائے جائیں گے ؟، ہمیں تمہارے پرورد گار کے اس

بھونڈے انصاف اور دہرے معیار کے برخلاف جہنم منظور ہے، انسانیت کی تذلیل اور تحقیر نامنظور

آخر کیاوجہ ہے کہ قرون اولی کے مفسرین توسورۃ الج کی اس آیت کو واقعہ غرانیق سے منسلک کرتے ہیں اور عہد جدید کے مفسرین ان کی تر دید کرتے نظر آتے ہیں؟ ہم کس معیار پر متقد مین کی تفسیر کو غلط اور متاخرین کی تفسیر کو صحیح قرار دیں؟ حالا نکہ علم حدیث میں ہمیشہ علاء متقد مین کو علاء متاخرین پرتر جھے دی جاتی ہے، یہاں اس معیار کی قربانی کیوں دی جاتی ہے؟ اگر ہم متاخرین کی تفسیر کی روشنی میں بھی سورۃ الجج کی آیت کامطالعہ کریں تواس آیت سے ہمیں آخر کار کیا پیغام دیاجارہا ہے؟؟؟ کس بات کی صفائی بیان کی جارہی ہے؟ آخر کچھ توہے جس کی پر دہ داری کی جارہی ہے۔

#### للكار خراونري

جراتِ تحقیق کے ایک محترم قاری ابن خیام صاحب نے ایک تحریر کے جواب میں تبصرہ فرمایا کہ جو کافی مدلل نظر آتا ہے اور ا پنی جگہ بجائے خو د ایک سوال اور موضوع ہے ، چنانچہ انکی اجازت سے ہم اسکوایک الگ عنوان سے یہاں شائع کر رہے ہیں تا کہ زیادہ سے زیادہ قار ئین تک پہنچ سکے اور اگر تاریخ، تفاسیر واحادیث اور عقل ومنطق کی روشنی میں انکاحائزہ لیاجائے تو کیا میچھ سامنے آتاہے۔

ابن خیام صاحب کاشکرید ادا کرتے ہوئے ہم انکی تحریر آیکی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔

عرب کے فصیح وبلیغ شاعروں کواللہ اور پینمبر اسلام کا چیلنج:

پنجمبرِ اسلام کے فرسودہ صحر ائی پیغام کو جہاں عام لو گوں نے رد کیا تھاوہاں وادیء مکہ کے شاعر بھی پیچیے نہیں تھے، صد افسوس کہ ان شاعروں کے ساتھ ساتھ اسلامی تحریک نے ان کی شاعری بھی ضائع کر دی. آج ہم قر آن سے اس شاعر انہ مقابلے کا یک طرفہ احوال دیکھیں گے کہ جب پیغیبر اسلام کی من گھڑت آیات کوشاعروں نے ٹھکرادیاتو پیغیبر کے اللہ نے انہیں قرآن کے جیسی ایک سورت بنائے پیش کرنے کو کہا.

قر آن 2:23" اور اگر تمهیں کچھ شک ہواس میں جو ہم نے اپنے خاص بندے پر اتارا، تواس جیسی ایک سورہ تولے آؤ. اور اللہ کے سوااینے سب جماعتیوں کو بلالواگر تم سیج ہو"

شاعروں نے چیلنج قبول کیااور ایک سورت بنالائے.. رسول کااللہ کچھ پریشان ساہوااور پھر ایک اور چیلنج دے دیا:

قر آن38:10 "كيابير كہتے ہيں كے انہوں نے خود اسے بنالياہے، تم فرماؤ تواس جيسى ايك سورہ لے آؤاور اللہ كو چھوڑ كرجومل سكيں سب كوبلالاؤا گرتم سچے ہو"

عرب کے بلیغ شعر اءنے یہ چیلنی بھی مان لیااور سورت بناکر لے آئے،اب تواللہ اور اس کے رسول کے پیپنے نکل آئے کیونکہ شاعر انہیں مات دے چکے تھے،اب اللہ نے ڈیمانڈ کو کچھ طول دیااور شاعروں پر دس(10) سور تیں بنانے کابڑا چیلنجر کھا:

قر آن 11:13" کیایہ کہتے ہیں کے انہوں نے اس جیسا بنالیا، تم فرماؤ کہ تم ایسی بنائی ہوئی دس (10) سورہ لے آؤ،اور اللہ کے سواجو مل سکیس سب کو بلالواگر تم سیچ ہو"

شاعر توشاعر سے فوراً دس سور تیں بنالائے اور دعویٰ کیا کہ آپ کے سب چیلنج پورے ہوئے چنانچہ آپ ہار گئے ہیں ،اللہ کو ہو ٹنگ اور اس کھلی شکست پر ہمیشہ کی طرح شدید غصہ آیا اور بات گالیاں دینے کی سطح تک پہنچ گئی:

قر آن 22:51 "اوروہ جو کو حشش کرتے ہیں ہماری آیتوں میں ہار جیت کے ارادہ سے وہ جہنمی ہیں".

شاعروں نے کہا کہ چیلنج آپ نے دیاتھااب ہار گئے ہو تو گالیاں دیتے ہو؟ چنانچہ (خیالی) اللہ اور اسکے پیغمبر نے آخری چیلنج دیا:

قر آن 28:49"تم فرماؤتواللہ کے پاس سے کوئی کتاب لے آؤجوان دونوں کتابوں سے زیادہ ہدایت کی ہومیں اس کی پیروی کروں گااگر تم سیج ہو۔"

یعنی شاعروں کی ہر بارکی کامیابی سے ننگ آگر اللہ نے شاعروں سے بوری کتاب ہی مانگ کی، شاعروں نے یہ چیلنج قبول کیا تواللہ کے ناک تک پانی آگیا، اسے پیتہ تھاکے عرب کے یہ بلیغ شعراء کچھ بھی کرسکتے ہیں، اللہ اور اسکا پیغمبریہ چیلنج دے کر فلم نائک کے امریش پوری کی طرح بھنس گئے.. شاعروں نے پیغمبر اسلام کوسارے چیلنج یاد دلائے اور خوب مذاق اڑایا، اپنے رسول کو بے بس ولاچار دیکھ کر اللہ کی قھر آلود آئکھیں سرخ ہو گئیں اور ارشاد ہوا:

قر آن 34;5° اور جنہوں نے ہماری آیتوں میں ہرانے کی کوشش کی ان کے لیئے سخت عذاب در دناک میں سے عذاب ہے". قار ئین!اس آیت سے ان شاعر وں کا کوئی ساجی جرم بھی ثابت نہیں ہوتا، محض رسول اور نام نہاد اللہ کی آیات کو منطقی اور استدالی طریقی سے غلط ثابت کرنے پر ان کے لئے اتنادر دناک عذاب!؟اللہ ورسول کی لاچاری و بے بسی کاعالم تودیکھیے:

قر آن 10:41" اور اگروہ تہمیں جھلائی توفر مادو کہ میری کرنی میرے لیئے اور تمہارے لیئے تمہاری کرنی تہمیں میرے کام سے علاقہ نہیں اور مجھے تمہارے کام سے تعلق نہیں". ·

تو پھراس تیخ کااستعال کس لیے؟ ان شاعروں میں کعب بن اشر ف بھی تھا جسے اسلام کے غلبے کے بعد رسول کے کہنے پر محمد بن اسلمہ نے اپنے تین ساتھیوں کے ساتھ اس کے گھر میں دھو کے اور دولاب سے قتل کر دیااور اس قتل پہ اللہ کار سول اس قدر خوش ہوا جتنا حضرت عائشہ کے ساتھ شادی پر ہوا تھا. (بخاری: کتاب غزوات).

> نوٹ! جس جس نے رسول کا مزاق اڑا یا تھا اسے بعد از غلبے یاتو قتل کیا گیا یا پھر اسے پاؤں چاٹنے پر مجبور کیا گیا. کیا بیہ وہی رسول اللہ ہے جس کی حمد و ثناء کرتے مسلمان تھکتے نہیں. ؟

> > تمت بالخير . ابن خيام

#### قرآني جانزه 1

دیگر علوم کی طرح علم تاریخ کے بھی اصول ہیں اور یہ جانچ پڑتال کے عمل سے گزر تاہے، ہر تاریخی خبر کی کوئی نہ کوئی تحریری یا تصویر می سند ہونی چاہئے تا کہ اس کی جانچ سے اس خبر کی در سنگی کا تعین کیا جاسکے، جب ہم قدیم مصر کے حکمر ان خاند انوں کی بات کرتے ہیں توان کی تاریخ کے حوالے سے ہمارے پاس تاریخی دستاویزات ہونی چاہئیں جو کہ موجو دہیں اور شخیق کاروں نے انہیں اہر ام مصراور دیگر فرعونوں کی قبروں سے دریافت کیا ہے اور یہ ساری دستاویزات مصرکی لائبریریوں میں موجود ہیں ۔ یہی بات قدیم یونانی یافارس تاریخ پر بھی لاگو ہوتی ہے .

اوراگر کھدائیاں اور مخطوطے کسی تاریخی حادثہ یاواقعے کے تمام پہلوا جاگر نہ کریں تواس صورت میں ہم اس واقعہ یاحادثہ سے متعلق قیاس سے کام لے سکتے ہیں، مثلاً اگر ہم دوسری عالمی جنگ سے مثال لیں اور نازی دور حکومت اور اس کے دیگر ملکوں پر طاقت کے ذریعے قبضے پر نظر ڈالیس کہ کس طرح ہٹلر کی گستا پو Gestapo فورس نے یہود یوں اور دیگر لوگوں پر مظالم ڈھائے اور ان کا قتل عام کیا تو ہمیں ان واقعات کی تصاویر اور دستاویزی فلمیں میسر ہیں مگریہ دستاویزات ہمیں یہ نہیں بتا تیں کہ وہ کون کون لوگ سے جو یہود یوں کو مقتل کی طرف لے جارہے سے اگر چہ ہم گستا پو فورس کے سربر اہان اور پچھ دیگر ذمہ داروں کے نام جانتے ہیں جو اس قتل عام کی سرپر ستی کر رہے سے ، اس صورت میں ہم قیاس سے کام لیتے ہوئے خو دسے سوال کریں گے کہ جیسے ہی اتحادی فوج بر لن کے نزدیک پینچی تو نازی فوج کا ایک ڈاکٹر کیوں بھاگ گھڑ اہوا؟ ڈاکٹر جوزف منگلی Josef کی ایک گھڑ اہوا؟ ڈاکٹر جوزف منگلی الی مقیل مام کے سربر بقتین قیاس کر سے سے نئے جانے والے کھے لوگوں نے بتایا کہ پچھ ڈاکٹر قیدیوں پر تج بات کر رہے سے تو یہاں ہم ایک پُریقین قیاس کر سکتے ہیں کہ سے نئے جانے والے کھے لوگوں نے بتایا کہ پچھ ڈاکٹر قیدیوں پر تج بات کر رہے سے تو یہاں ہم ایک پُریقین قیاس کر سکتے ہیں کہ سے نئے جانے والے کھولوگوں نے بتایا کہ پچھ ڈاکٹر قیدیوں پر تج بات کر رہے سے تو یہاں ہم ایک پُریقین قیاس کر سکتے ہیں کہ سے نئے جانے والے کھولوگوں نے بتایا کہ پچھ ڈاکٹر قیدیوں پر تج بات کر رہے تھے تو یہاں ہم ایک پُریقین قیاس کر سکتے ہیں کہ

ڈاکٹر منگلی ان تجربات میں ملوث تھاور نہ وہ بھاگ نہ کھڑا ہو تا کیونکہ وہ فوجی نہیں تھا۔ اسلامی تاریخ پربات کرتے ہوئے ہم اس طرح کے قیاسات روبہ عمل لائیں گے .

جزیرہ نماعرب کی زیادہ تر تاریخ ابھی تک دستاویز شدہ نہیں ہے ماسوائے یمن جس کے ایک ہز ارسال قبل از عیسوی کے زمانے کے مخطوطے اور پھری نقوش ہمیں میسر ہیں جن سے ہمیں وہاں کی تاریخ کی اچھی معلومات میسر ہیں جیسے معینی سلطنت اس کے شاہوں خداؤں اور عباد تگاہوں کے بارے یا حضر موت اور سلطنت ِسبایا پھر مارب کے ڈیم اور حبثی حاکم ابر ہمہ کی اس ڈیم کی ترمیم کی معلومات وغیرہ..

جاز اور وسطی جزیرہ عرب میں تحقیق کاروں کو قبل از اسلام کے زمانے کے کوئی خاص مخطوطے نہیں ملے ماسوائے چند ٹکڑوں کے جن سے پنہ چاتا ہے کہ عربی زبان لوگوں کے بول چال کی زبان ضرور تھی مگر اس میں نقطے، تنوین کی علامتیں اور حروفِ علت vowels نہیں تھے جن کے متباول کے طور پر بعد میں تشکیل یعنی زیر زبر تشدید پیش وغیرہ سے کام چلایا کیا، اعداد بھی علت vowels علیہ اسلام کے بعد آرامی یا سریانی زبان سے لئے۔ اب تک دریافت ہونے والاسب سے پر انا مخطوطہ "الرقش" یا "الرقشہ" ہے جس کی تاریخ 267 عیسوی کی ہے (تصویر کا منبع the Alleged Syriac Origins & Arabic Script):

مخطوطے کے بائیں طرف کی تحریر عربی اور نبطی کا ایک آمیزہ ہے جس میں کوئی نقطے یا اعداد وغیرہ نہیں ہیں،اس کے ساتھ کی تحریر شمودی ہے جبکہ دائیں طرف کی تحریر عربی اور نبطی تحریر کی جدید عربی میں ڈیکوڈنگ ہے،اس مخطوطے سے پتہ چاتا ہے کہ عربی زبان آج کی طرح لکھی جانے والی زبان نہیں تھی.

اگر 267 عیسوی تک یعنی قر آن کے منظرِ عام پر آنے سے کوئی تین سوسال پہلے عربی تحریر کا یہ عالم ہے تواس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ عربی کھنے پڑھنے کی زبان نہیں تھی بلکہ محض بول چال کی زبان تھی، کچھ زبان دانوں کا خیال ہے کہ قر آن کے زمانے میں عربی زبان آرامی اور سریانی حروف سے کھی جاتی تھی کیونکہ آرامی اور سریانی زبانیں ہی اس زمانے کی تحریری زبانیں تھیں.

اس بنیاد پر ہم کہہ سکتے ہیں کہ ساری اسلامی تاریخ محض زبانی تاریخ ہے جو تب احاطہ تحریر میں لائی گئی جب عربی زبان پہلی صدی ہجری کے اواخر اور دوسری صدی ہجری کے وسط میں ترقی کر گئی اور اس میں نقطے اور اعد اد شامل کئے گئے، جس تاریخ کا انحصار سوسال یااس سے بھی زائد عرصہ تک راویوں کی یاداشت پر رہاہو کسی طور قابلِ اعتبار نہیں ہے . اس صورت میں صرف قیاس ہی کیاجاسکتا ہے .

لیکن عالم اسلام کے ساتھ مسئلہ یہ ہے کہ مسلمان جو پچھ بھی مولویوں سے سنتے ہیں اسے نہایت سنجیدگی سے لیتے ہیں اور اسے عین حقیقت سیجھتے ہیں جس پر کوئی دوسری بات ہو،ی نہیں سکتی اس سن سنائی پر غور و فکریا تقید کرنا تو بہت دور کی بات ہے، مثال کے طور پراگر ہم حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے حضرت مجمد سکا گیا گیا گیا کا عقد اور ان سے پچوں کی تعداد کو ہی لے لیس تو ہمیں اس تاریخ کی فرسودگی اور اس کا تضادات کا اندازہ ہو جاتا ہے، سیر سے کی تمام کتابیں بشمول بخاری اور دیگر کے سب کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حضرت مجمد شکا گیا گیا نے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے پچیس سال کی عمر میں نکاح کیا جبکہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے جہاں کی عمر میں نکاح کیا جبکہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کی عمر مبارک پولیس سال تھی اور اس سے پہلے وہ دو عقد کر پچی تھیں جن میں سے ان کے پچھ بچی تھے مگر کوئی بھی راوی ان کی بچھ بچی تھے مگر کوئی بھی الدی کا مراب کے بیار ایش کا کہ کہ سول کی مراب کے بیار ایش کی اس سے بڑا بیٹا القاسم تھا، پھر زینب ، پھر ام کلٹوم ، پھر اظہم بیگر اور ایو الفرح المعانی بن اللہ کی بیرا الخبر بی کہ الطیب ، پھر المطیب ، پھر ام کلٹوم ، پھر افامہ پیدا کی جو سب سے چھوٹی تھی "
کی ، پھر رقیہ ، پھر القاسم ، پھر الطاہر ، پھر الطیب ، پھر المطیب ، پھر ام کلٹوم ، پھر فاطمہ پیدا کی جو سب سے چھوٹی تھی یا پھر ان کیا بیٹ این بیاں ابنی یا داشت پر انجمار کرتے تھاجو انہیں اکثر دھو کہ دے جاتی تھی یا پھر ان عباس کی ہیں ، اس سے پیہ چپتا ہے کہ یا تو ابن عباس ابنی یا داشت پر انجمار کرتے تھاجو انہیں اکثر دھو کہ دے جاتی تھی یا پھر ان سے بیہ جاتے کہ یا تو ابن عباس ابنی یا داشت پر انجمار کرتے تھاجو انہیں اکثر دھو کہ دے جاتی تھی یا پھر ان سے سے دولوں روایت کرنے والے غلط بیانی کر آنے کہ جبکہ دولوں روایت کرنے والے غلط بیانی کر گئے۔

علم فعلیات physiology کے ذریعے ہمیں معلوم ہے کہ چالیس سال کی عمر کے بعد عورت کے زنانہ ہار مون میں کمی واقع ہونا شروع ہو جاتی ہے اور سن یاس menopause شروع ہو جاتا ہے جس میں ماہواری کا نظام خراب ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے حمل کے امکانات کم ہو جاتے ہیں، زیادہ ترخوا تین میں پینتالیس سال کی عمر میں ماہواری بند ہو جاتی ہے اور اس کے بعد حمل ناممکن ہو جاتا ہے، اگر حضرت محمر منگالیا پیٹے کی ایک چالیس سالہ خاتون (حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا) سے اتنی اولاد تھی توسوال سے ہے کہ باتی تین در جن امہات المو منین سے اُئی کوئی اولاد کیوں نہیں ہوئی ؟ نہ حضرت عائشہ صدیقہ نہ نو جو ان حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا کا شوہر قتل ہوا تھا اور ناہی رضی اللہ عنہا کا شوہر قتل ہوا تھا اور ناہی کسی کنیز سے جیسے ربحان جیسے ربحان جہا کا شوہر قتل ہوا تھا اور ناہی کسی کنیز سے جیسے ربحانہ جبکہ ان کی اکثر از دواج مطہر ات کے اسینے سابقہ شوہر وں سے بچے تھے ؟

اسلامی مؤر خین نے حضرت خدیجہ سے جن بچوں کی ولدیت حضرت محمد مثلی اللہ اللہ منسوب کی ہے قیاس یہی کہتا ہے کہ وہ اُن کے منہیں تھے، ممکنہ طور پر حضرت خدیجہ کے بیہ سارے بچے اُن کے سابقہ شوہر ول سے تھے، اگر ہم راویوں کی اس تاریخ پر تھوڑی دیر کیلئے اعتبار کرلیں تو حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا جو محمد مثلی لیٹی اللہ اللہ بنے بھیوٹی اولاد ہے اُن سے حضرت علی بن ابی طالب نے سنہ 2 ہجری کو شادی کی تھی اور اس وقت اُن کی عمر 15 سال تھی (العجاب فی بیان الاسباب، ابن حجر العسقلانی، صطالب نے سنہ 2 ہجری کو شادی کی تھی اور اس وقت اُن کی عمر 15 سال تھی (العجاب فی بیان الاسباب، ابن حجر العسقلانی، صصرت خدیجہ کا انتقال رسالت کے آغاز کے دسویں سال میں ہوا تھا یعنی ہجرت سے تین سال پہلے، اگر ماں کی وفات کے موشرت فاطمہ کی عمر دس سال تھی اور حضرت خدیجہ کی وفات 65 سال کی عمر میں ہوئی تھی تو اس طرح حضرت فاطمہ کی پیدائش کے وقت حضرت خدیجہ کی عمر 55 سال تھی جو کہ علمی طور پر نا قابلِ قبول امر ہے، مگر اس حقیقت کے محض ذکر کے پیدائش کے وقت حضرت خدیجہ کی عمر 55 سال تھی جو کہ علمی طور پر نا قابلِ قبول امر ہے، مگر اس حقیقت کے محض ذکر سے ہی آدمی مرتد اور شاتم رسول بن جاتا ہے جس کی سز اموت سے کم نہیں ہو سکتی جیسا کہ ابن تیمیہ "الصارم المسلول علی شاتم الرسول" میں کہتا ہے.

اسلام کی ساری تاریخ بشمول قر آن کے نزول اور اس کی جمیع و تدوین کے ساری کی ساری جعلی تاریخ ہے جسے راویوں نے اسلام کے ظہور کے دسیوں سالوں بعد لکھاوہ بھی غیر جانبد ارانہ تاریخ کے طور پر نہیں بلکہ محض محمد مُلَّالِیْا ِ اور کچھ مذہبی تعلیمات و رسومات جسے اسلام کانام دیا گیا کو خدابنانے کیلئیے، تحریر کے الگلے حصہ میں ہم بتائیں گے کہ جس قرآن کو مسلمان دیوانوں کی طرح یوجتے ہیں وہ جبریل کے ذریعے محمد مُلَّالِیُّا اِیر نازل ہونے والا قرآن ہو ہی نہیں سکتا.

#### <u> قر آنی جانزه 2</u>

#### گزشتہ سے پیوستہ

قبل از اسلام کے عربوں کے عربی زبان میں لکھے ہوئے کوئی مخطوطے نہیں ملتے جس سے پتہ چلتا ہے کہ عربی زبان غیر تحریری زبان تھی، ایسی کثیر زبانیں ہیں جن کے بولنے والے ختم ہو گئے یا ہونے کے قریب ہیں، یہ لوگ ایسی زبانیں بولتے ہیں جو آج بھی نہیں لکھی جاتیں، اس وقت دنیا میں چھ ہز ارسے زیادہ زندہ زبانیں موجو دہیں تاہم ان کی اکثریت تحریری نہیں ہے، ان میں سے 473 زبانیں ناپید ہونے کے قریب ہیں کیونکہ یہ غیر تحریری زبانیں ہیں اور چونکہ ان کے بولنے والے اقلیت میں ہیں.

http://www.ethnologue.com/nearly extinct.asp

تحریر کے پہلے حصہ میں دکھائے جانے والے مخطوطے سے یہ ثابت ہو تاہے کہ عربی ان حروف میں جنہیں آئے ہم پہچانے ہیں نہیں لکھی جاتی تھی ماسوائے یمن کے (مملکتِ معین، سبا، حضر موت) اور یہ حال اسلام کے ظہور سے تین سوسال پہلے تک تھا چنانچہ ڈاکٹر طہ حسین کے مطابق اسلامیوں کے یہ دعوے کہ جاہلیت کی شاعری لکھی کر کعیے کی دیواروں پر لڑکائی جاتی تھی جنہیں معلقات کانام دیا گیا محض اسلامی اختر اعہے جس کی کوئی عملی اور عقلی دلیل نہیں ہے کیونکہ عربی زبان لکھی ہی نہیں جاتی تھی پھر شعر اء اپنی طویل معلقات کیسے لکھتے تھے؟ اور کعیے کی دیواروں پر لڑکانے سے پہلے انہیں کس پر لکھا جاتا تھا جبکہ جاہلیت کے بعد آنے والا قر آن ہڈیوں، پتوں اور چڑے پر لکھا جاتا تھا؟ امریء القیس کے معلقہ کو کتنی بھیڑوں کے چڑے کی ضرورت پڑے گی اور اسے کعیے پر کیسے لڑکایا گیا؟

محمد کی اپنی دعوت شروع کرنے کے بعد بھی عربی لکھنے والے انگلیوں پر گنے جاسکتے تھے جبکہ حروف کے نقطے اور تنوین اس وقت متعارف نہیں تھے، بعض لغت دانوں کا تو خیال ہے کہ عربی آرامی حروف سے لکھی جاتی تھی جے شام کے عیسائیوں سے سیکھا گیا تھا (جس طرح آج ہم رومن اردو لکھتے ہیں اور عربی حروف کی بجائے رومن حروف استعال کرتے ہیں جیسے السلام علیم کی بجائے سو کی استعال کرتے ہیں جیسے السلام علیم کی بجائے سو کی استعال کرتے ہیں جسے السلام علیم کی بجائے سوی معاویہ بن ابی سفیان جیسے و حی کے کا تبوں کو لکھنے کہلئے سناتے تھے اگر چہ معاویہ بن ابی سفیان ہجرت کے آٹھویں سال فتح مکہ کے بعد مسلمان ہوا تھاوہ بھی زیر دستی اہذا اس بات کا قوی امکان ہے کہ اس نے وہ کچھ لکھا ہوجو محمد نے بھی کہا ہی نہ ہواگر وہ واقعی کا تب تھا، راوی کہتے ہیں کہ محمد انہیں کوئی آیت سنا کر کہتا تھا کہ اسے ان آیات کے ساتھ لگا دیا جائے جس میں بقرہ کا ذکر ہوا ہے یا بھم کا، کیاان کے پاس کہ محمد انہیں کوئی آئیت سنا کر کہتا تھا کہ اس سے رجوع کر کے بقرہ والی آیات تلاش کی جاسکیں ؟ اور وہ مسلمان کیا کرے گا جس نے کھے سال پہلے ان آیات کو یاد کیا پھر اس میں نئی آیات شامل کر دی گئیں ؟

پھر مسلمان مؤرخوں اور "اخباریوں" نے جیسا کہ انہیں ڈاکٹر جواد علی اپنی کتاب تاریخ العرب قبل الاسلام میں مخاطب کرتا ہے کیونکہ انہوں نے خبروں کو بغیر کسی تبدیلی کے بالکل ویساہی نقل کیا جیسا کہ انہوں نے سنا تھا اور اسے تاریخ قرار دیا ان لوگوں نے دعوی کیا کہ سارا قرآن محمد کے مرنے سے پہلے ہی لکھا جاچکا تھا، پھر دعوی کیا کہ ابو بکرنے یہ ساری تحریریں ایک مصحف میں جمع کمیں اور حفصہ بنت عمر جو کہ محمد کی بیوی تھی اس کے پاس رکھوا دیا، پھر بتاتے ہیں کہ عثمان نے معاذبین جبل کے اصر ارپر – جس نے عراق میں ایک ہی سورت کی مختلف قراتیں سنی تھیں اور اسے اس اختلاف کی وجہ سے مسلمانوں میں تفرقے کا خطرہ لاحق ہوگیا تھا۔ قرآن کو جمع کرنے کی ذمہ داری نوجوان زید بن ثابت کو سونی تھی جس نے عثمان سے کہا:" میں وہ جمع کیسے کروں جور سول اللہ نے اپنی زندگی میں جمع نہیں کیا" .... اب مسئلہ یہ ہے کہ اگر ابو بکرنے قرآن جمع کر لیا تھا تو عثمان

کواسے دوبارہ جمع کرنے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ اور پھر عثمان نے یہ ذمہ داری نوجوان زید کو ہی کیوں سونپی جبکہ ابی بن کعب جیسے بڑے بڑے موجود تھے جسے محمد نے کہا تھا: "میرے رب نے مجھے حکم دیا ہے کہ تمہیں قرآن پڑھاؤں" تواس نے کہا: "کیااللہ نے آپ کومیر انام لیا" کہا: "ہاں" تواس کی آئکھیں بھر آئیں (صحیح بخاری، کتاب التفسیر، حدیث 4676) اور عبد اللہ بن مسعود جو دن رات محمد کے ساتھ سائے کی طرح رہتا تھا اور نوے سور توں کا حافظ تھا ایسے صحابہ کو چھوڑ کر عثمان نے نوجوان زید بن ثابت کا انتخاب کیوں کیا جبکہ اللہ نے الی بن کعب کو نام سے یاد کیا تھا؟

اور اگر عثمان نے قر آن کو ایک مصحف میں جمع کر کے اس کی چھ کا پیاں بنا کر مختلف ملکوں میں تقسیم کر دی تھیں جیسا کہ روایات کہتی ہیں تواب تک ہمیں ان قر آنوں میں سے ایک بھی قر آن کیوں نہیں ملا؟ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ جو مسلمان محمہ کی تھوک، اس کے وضوء کے پانی اور سر منڈ اتے وقت اس کے سر کے بالوں تک کے حصول کیلئے بے تاب رہتے تھے وہ اس کے قر آن کے پہلے با قاعدہ نسنے کی حفاظت نہ کریں؟ سعود یہ میں اب بھی نبوی آثار کی سیل کیلئے بولیاں لگتی ہیں، 2005 میں محمہ کی قبر پر رکھی جانے والی ایک جائے نماز کو 17 ملین ریال میں فروخت کیا گیا (حلیمہ مظفر – الشرق الاوسط 7 – 2005).

حقیقت بیہ ہے کہ قر آن کو جمع کرنے کی ساری تاریخ محض خیالی قصے ہیں جنہیں مسلمان اخبار یوں نے دو سری صدی ہجری میں گھڑا ہے ، اس وقت دستیاب قر آن کو فی خط میں لکھا ہوا ہے یہ خط جیسا کہ ماہرین لغات کہتے ہیں پہلی صدی ہجری کے خاتمے اور دو سری صدی ہجری کے آغاز میں اس حالت تک پہنچا تھا جس میں کہ یہ قر آن لکھا ہوا ہے (of Exhibition of Quranic Manuscripts At The British Library

خود کو فیہ شہر کی بنیادیں محمد اور ابو بکر کے مرنے کے بعد ہجرت کے 17 ویں سال کور کھی گئی تھیں جو کہ عمر کا دور تھا، اس طرح سے ثابت ہو جاتا ہے کہ کو فی خط آ ہستہ آ ہستہ متعارف ہوااور سینکڑوں سالوں بعد جاکر مکمل ہوااور بہچان کیلئے اسے کو فی خط کہا جانے لگا تا کہ حجازی خط سے اس کی بہچان ہو سکے ، اس کو فی خط میں بھی نقطے اور اعداد نہیں تھے جیسا کہ اس قر آن میں ہیں جسے "مصحف عثمان"کہا جاتا ہے .

اخباریوں کے قصوں سے ہمیں پتہ چلتا ہے کہ محمد کی زندگی میں قر آن لکھنے والے کئی لوگ تھے اور سب کا اپناایک مصحف ہو تا تھا۔ ابن مسعود کا اپناایک مصحف تھا، ابی بن کعب کا اپناتھا، علی بن ابی طالب کا اپنااور عائشہ کا مصحف اپناتھا تو یہ سارے مصحف کہاں گئے ؟ 1965 میں یمن کے دارالحکومت صنعاء میں الجامع الکبیر نامی مسجد کی حصِت گرنے پر جو قر آئی مخطوطے دریافت ہوئے ان سے بیتہ چلتا ہے کہ پہلی صدی ہجری میں قر آن کو ایک متفقہ نسنے میں کیجاکرنے کی کوشش ناکا می سے دوچار ہوئی تھی،

اگر سارے مسلمان عثان کے جمع کر دہ قر آن پر متفق تھے توانہوں نے مسجد کی ایک اضافی حجت بناکر اس میں سینکڑوں قر آنی مخطوطے چھپانے کی کوشش کیوں کی؟ حجیت بھی اتنی مضبوط بنائی کہ 1965 تک حجیت کے گرنے تک کسی کو خبر تک نہ ہوسکی کہ اس حجیت کی ایک اضافی در زمیں قر آنی مخطوطے چھپانے کی کوشش سے کہ اس حجیت کی ایک اضافی در زمیں قر آنی مخطوطے چھپانے کی کوشش سے یہ ثابت ہو تاہے کہ چھپانے والوں کو عثمان کے قر آن پر اعتبار نہیں تھا کہ یہی درست قر آن ہے، چنانچہ جس قر آن کووہ صحیح سے تھے اس ڈرسے کہ اسے ان سے ضبط نہ کر لیاجائے انہوں نے اسے مسجد کی حجیت میں چھپادیا.

یہ مخطوطے جنہیں یمن کی حکومت نے چھپانے اور مستشر قین کوان کی جانچ سے روکنے کی بھر پور کوشش کی، قر آن کے قدیم مخطوطوں کے اختلاف کو ثابت کرتے ہیں، ان مخطوطوں میں بھی کا تبوں کی آیات کومٹاکر ان کے اوپر دوسری آیات لکھنے کی کوشش واضح نظر آتی ہے، اس مضمون میں ہم ان مخطوطوں کی کچھ تصاویر پیش کرکے آج کے قر آن جو عثمان کے قر آن پر مبنی ہے میں فرق دکھائیں گے، تاہم سب سے پہلے چھٹی صدی عیسوی میں محمد کی پیدائش کے وقت کی تحریر کی نوعیت سے آغاز کرتے ہیں:

(منبع

(http://www.islamic-awareness.org

یہ عربی مخطوطہ چھٹی صدی عیسوی کاہے،اس مخطوطے کی جر من مستشرق اینولیسٹمن Enno Littmannنے دستاویز بندی کی ہے،اس میں ضطوطہ چھٹی صدی عیسوی کاہے،اس مخطوطہ کی جر من مستشرق اینولیسٹمن علامات اور یہ اس وقت رائج سریانی تحریر ہے،اس میں صاف طور پر دیکھا جاسکتا ہے کہ نہ تواس میں نقطے ہیں اور ناہی شخے جو سریانی بولتے تھے اور انہوں نے انجیل اور تمام دینی ڈیٹا اسی میں لکھر کھا تھا جسے عام لوگ نہ تو پڑھ سکتے تھے اور ناہی سمجھ سکتے تھے لہذا انہوں نے جبکب آف ایڈیسا Dacob of جس کی وفات 708 عیسوی میں ہوئی تھی سے در خواست کی کہ وہ یو نانی زبان کی طرح سریانی زبان کی طرح سریانی زبان کی طرح سریانی زبان کی کے حروف علت

الاسلام کی اللہ اللہ کے اللہ کا کہ بیزبان پڑھنے میں آسان ہو جائے، پہلے تواس نے اس ڈرسے منع کر دیا کہ اس طرح تمام دینی کتابیں جو حروف علت کے بغیر کتھی ہوئی تھیں ضائع ہو جاتیں..لیکن بالآخراس نے ایک در میانہ حل نکالا اور ایسے حروف ایجاد کئیے جو سطر کے اوپر نیچے کتھے جاسکیں تاکہ کھے ہوئے الفاظ پر اثر انداز نہ ہو سکیں. اس سے پہلے مختلف آوازوں کی پہچان کیلئے حروف پر رنگین نقطے لگائے جاتے تھے تاکہ حروف کے اپنے نقطوں سے ان کی الگ پہچان ہوسکے، لفظوں پر کتھے جانے والے ان چھوٹے حروف کا بیہ طریقہ کو فی خط میں لکھے جانے والے قرآن میں بھی موجود ہے اور رنگین نقطے بھی. قرآن کو کو فی خط میں کتھے والے کا تب زبرکی آواز کیلئے لفظ کے دائیں طرف سرخ نقطہ لگاتے تھے اور پیش کی آواز کیلئے بائیں طرف نقطہ لگاتے تھے.

یہ مصرمیں دریافت ہونے والا ایک مخطوطہ ہے جو 24 ہجری کو لکھا گیا:

اس مخطوط سے پہ چاتا ہے کہ عمر کے زمانے میں بھی عربی زبان میں نقطے تقریباً ناپید سے جبکہ تنوین توسر ہے سے تھی ہی نہیں اور جیسا کہ واضح ہے حرف "ر"حرف"د" کی طرح کھا ہوا ہے ۔ لفظ عشرین میں حرف"ن" حرف"د" کی طرح کھا ہوا ہے ۔ لفظ عشرین میں حرف"ن" حرف"د" کی طرح کھا ہوا ہے ۔ لفظ عشرین میں حرف"ن" محرف "ن" سے مشابہ ہے ۔ اگر عمر کے زمانے میں کیاعالم رہا ہوگا ؟ مہم نہیں جانتے کہ عربی زبان میں نقطے کس نے شامل کئیے اگر چہ عرب مؤرخین کا دعوی ہے کہ یہ ابوالا سود الدوکی تھا جس کی وفات وفات 69 ہجری کو ہوئی . تاہم ان نقطوں کے پھیلاؤ میں سب سے بڑا کر دار دولو گول کا رہا ہے جو یکی بن لیمر ہے جس کی وفات وفات 69 ہجری کو ہوئی اور ناصر بن عاصم اللیثی ہے جس کی وفات محل ہے جس کی وفات مطلب یہ ہے کہ "مصحف عثان" جس پر آئی قربی میں ہوئی عربی زبان میں تنوین (زیر زبر پیش وغیرہ) شامل کی جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ "مصحف عثان" جس پر آئی گا قر آن مبنی ہے اور جس میں نقطے اور تنوین کی علامات موجود ہیں یقیناً خلیل بن احمد کی وفات کے بعد لکھا گیا ہوگا لیخی تقریباً دوسری صدی ہجری کے آغازیر ، اور یہی مستشر قین کی تحقیق کا نتیجہ ہے ۔

تحریر کے اگلے حصہ میں ہم قرآن کی بعض آیات کا فرق پیش کریں گے جس کے بارے میں مسلمانوں کا دعوی ہے کہ یہ "ذکرِ محفوظ"ہے.

#### قرآنی جانزه 3

گزشته سے پیوستہ: قسط1 قسط2

جب محمد قرآن لا یااس وقت عربی زبان کی ترتی انجی مکمل نہیں ہوئی تھی، اور چونکہ و می لکھنے والے اپنی وستیابی اور عدم دستیابی کے باعث ایک دوسرے کی جگہ قرآن لکھتے تھے جب محمد انہیں بتاتا تھا کہ جریل نے آکر اسے کچھ آئیس دی ہیں، یہی وجہ ہے کہ جو کچھ بعض کا تبوں نے لکھا دوسر وال نے نہیں لکھا، اور چونکہ ہر ایک دو آئیش ہڈیوں اور چروں پر پر لکھی جاتی تھیں جبکہ قرآن تئیس سالوں کے عرصے میں نازل ہوا چنانچہ ہو بات یقینی ہے کہ اسے ایک مصحف میں جمع کرنے والوں کو اسے جمع کرنے اور لکھنے میں دشواری کا سامنار ہاہو گا کیونکہ کا تبوں میں لکھنے کی صلاحیت ایک دوسرے سے کافی مختلف تھی جبکہ لکھنے کا طریقہ ہو ہی ہر ایک کا اپنا تھا، اس لیے جب زید اور اس کے ساتھی قرآن لکھنے کی سلاحیت ایک دوسرے سے کافی مختلف تھی جبکہ لکھنے کا طریقہ ہو ہی ہر ایک کا اپنا تھا، اس لیے جب زید اور اس کے ساتھی قرآن لکھنے کی سلاحیت ایک دوسرے سے کافی مقادف کے مقابلے میں فرق آئیا جسے ابی من کو کے ساب سے پڑھے، اس وجہ سے نئے مصحف کے الفاظ میں دیگر دستیاب مصاحف کے مقابلے میں فرق آگیا جسے ابی بن کعب کا مصحف یا ابن مسعود کا مصحف و غیرہ و… اس وجہ سے بعد میں آنے والے فقہاء نے مختلف قراقوں کا شوشہ چھوڑ ااور دعوی کیا کہ جب عمر محمد کے باس ایک ایسا شخص لے کر آیاجو قرآن کو اس طرح سے نہیں پڑھتا تھا جیسا کہ اسے یاد تھا، پیلیس قراقوں تک جا پنجیس (النشر فی القراءات العشر، ابن الجوزی ص 18)، یہ سب بغیر نقطوں کے حروف کی وجہ سے ہوا جس کی وجہ سے ہو شخص تحریر کو اپنے انداز ہے سے پڑھتا تھا۔

جب قرآن کی سور توں کی ترتیب کی باری آئی توہر سورت کی طوالت اور اس کی آیتوں کی تعداد پر اختلاف ہو گیا، اسی طرح ان دعاؤں کا بھی مسئلہ کھڑ اہو گیاجو مجمہ پڑھا کر تا تھا کہ یہ قرآن میں سے تھیں یہ محض دعائیں تھیں، نیجناً "مصحف عثان" بے ترتیب آیات کا ایسا مکسچر بن گیا جس میں کمی آیات مدنی سور توں کے بھی تھنسی ہوئی نظر آتی ہیں اور بر عکس بھی، پھر سور توں کی ترتیب نزول کے تسلسل کے حساب سے نہیں تھی بلکہ زید بن ثابت نے سور توں کو ان کی طوالت کے حساب سے شامل کرنے کا فیصلہ کیا یہاں بھی سور توں کی طوالت پر صحابہ میں اختلاف ہو گیا، مثال کے طور پر سورہ احزاب جو "مصحف عثان" میں صرف فیصلہ کیا یہاں بھی سور توں کی طوالت پر صحابہ میں اختلاف ہو گیا، مثال کے طور پر سورہ احزاب جو "مصحف عثان" جمع کرنے سے پہلے یہ سورہ تہم کے جتنی طویل تھی .

مزید بر آن قر آن کی سور توں کی تعداد میں بھی اختلاف پایاجا تا ہے، مصحف عثمان میں ایک سوچو دہ سور تیں ہیں جبکہ ابی بن کعب کے مصحف میں دواضا فی سور تیں ہیں جو سورہ الحفد اور سورہ الخلع ہیں، جبکہ ابن مسعود کے مصحف میں صرف ایک سوبارہ سور تیں ہیں، کیونکہ وہ سمجھتا تھا کہ معوذ تین قر آنی سور تیں نہیں تھیں بلکہ محض دعائیں تھیں جو محمد دہر اتار ہتا تھا.

عثانی مصحف سے الیبی بہت ساری آیات ساقط ہوئیں جو مسلمانوں کو یاد تھیں، ڈاکٹر این مری شمل Annemarie Schimmel کے مطابق یہ بات صنعاء میں دریافت ہونے والے مخطوطوں سے واضح طور پر عیاں ہے جن کی تاریخ پہلی صدی ہجری کی ہے:

(6)

اس يمنی مخطوطے ميں ساتويں سطر تقريباً مث چکی ہے، جبکہ آٹھویں سطر سے سورہ البر وج شر وع ہور ہی ہے، مصحف عثمان ميں بيہ سورت کچھ يوں شر وع ہوتی ہے: وانساءذات البر وج (1)واليوم الموعود (2)وشاہد ومشہود (3) قتل اصحاب الاخدود (4) النارذات الو قود (5)اذہم عليها قعود

جبکہ بغیر نقطول کے اس یمنی مخطوطے میں بیہ سورت اس طرح سے درج ہے:

وانساء ذات البروج (1) واليوم الموعود (2) وشاهد ومشهود (3) قتل اصحاب الاخدود (4) الافي كتاب الوفود (الوقود) (5) اذبهم عليها قعود (6)

یعنی آیت نمبریانج بالکل ہی تبدیل ہے اور عثمانی نسخہ میں قطعی وجود نہیں رکھتی!؟

چونکہ لوگ بغیر نقطوں کے الفاظ کو اندازوں سے پڑھاکرتے تھے لہذا مصحف عثان میں ماتا ہے (واکشمس تجری کمستقرلہا)۔ سورہ

یس آیت 8) جبکہ ابن عباس یوں پڑھتا ہے (واکشمس تجری لامستقرلہا)، سیوطی الا نقان فی علوم القرآن میں الخلیل بن احمد کے
حوالے سے کہتا ہے کہ آیت (فجاسوا فی الارض) کو پچھ لوگوں نے (فجاسوا فی الارض) پڑھاتھا. سورہ اسراء کی آیت (وقضی ربک الا
تعبد واالا ایاہ وبالوالدین احسانا) کو پچھ لوگوں نے (وصی ربک الا تعبد واالا ایاہ وبالوالدین احسانا) پڑھاتھا، ایسے ہی سورہ بقرہ کی
آیت (وانظر الی العظام کیف ننشز ہا) کو پچھ لوگوں نے یوں پڑھاتھا (وانظر الی العظام کیف ننشر ہا) الغرض کہ اندازے کی
قرات کی اتنی مثالیں ہیں کہ انہیں اس مضمون میں سمویا نہیں جاسکتا تا ہم اس سب سے اندازہ ہوجاتا ہے کہ قرآن کو جمع کرنے
کی تاریخ کسی طور قابلِ اعتبار نہیں ہے .

·

اوراب قر آن کے مواد اور اس کے فائدے کی طرف آتے ہوئے خودسے سوال کرتے ہیں کیا اسلام الیی کوئی نئی چیز لایا ہے جس کے لیے موسی اور عیسی کے بعد ایک اور نبی جینے کی ضرورت پڑے ؟جواب سے ہے کہ اسلام میں یہودیت اور عیسائیت سے صرف مند رجہ ذیل باتوں کا فرق ہے:

1- محمد اور اس کے گینگ کو قتل عام اور لو گول کو غلام بنانے کی اجازت جس پر محمد کو فخر بھی تھا، ایک حدیث میں وہ اپنے دوستوں سے کہتاہے کہ مجھے دوسرے انبیاء پرچھ چیزوں سے فضیلت ہے۔جس میں "مجھ پر مال غنیت حلال کر دیا گیا" شامل ہے (الجامع لاحکام القرآن، القرطبی،ج7، سورہ الانفال آیت 1)

2-لو گوں سے تب تک جنگ کر ناجب تک وہ مسلمان نہ ہو جائیں یا جزییہ ادانہ کریں

3- عورت کی بے قدری کرتے ہوئے اسے گھر کا قیدی اور شوہر کا غلام بنانا

4-خدا کوا یک نکاح خواں بنادینا جو محمد کی من پیندعور توں سے اس کی شادیاں کراتا پھر تاہے اور محمد کی اپنی بیویوں کے ساتھ جھگڑے نمٹانے کیلئیے آیات نازل کرتا پھرتاہے جیسے عائشہ، زینب، حفصہ اور زمعہ

اس کے سوااسلام کی ہر چیز جیسے روزہ، نماز، زکات، جی، سود کی ممانعت، معبود کی وحدانیت، والدین اور پڑوسیوں کے ساتھ اچھا سلوک، تجارت اور تولنے میں ایمان داری، طلاق، شادی، میر اف، چور اور زانی کی سزا، پیسب دونوں سابقہ ابراہیمی نذاہب میں سے کسی ایک یا دونوں میں موجود ہیں بلکہ بعض توانین پر توبا قاعدہ" جابلیت" میں عمل بھی کیا جارہاتھا، پھر اس نے دین سے انسانیت کو کیا فائدہ پہنچا؟ الیمی کتاب سیجے میں کیا حکمت ہوسکتی ہے جوخود خدا کو ہی انتہائی خود غرض فتم کی ہستی کے طور پر پیش کرتی ہے جس میں وہ کہتا ہے کہ اس نے انسانوں کو محض اپنی عبادت کیلئے پیدا کیا ہے اور زمین و آسمان پر ہر چیز اس کی حمد و ثناء کر رہی ہے، پھر اپنے آپ کو مکار اور سخت ترین سزاد یے والا قرار دیتے ہوئے کہتا کہ وہ جہنم کو جن وانس سے بھر دے گا کیو نکہ انہوں نے دین کو قبول نہیں کیا جس میں پچھ نیا نہیں تھا؟ انسانیت کو ایمی کتاب سے کیا فائدہ پہنچ سکتا ہے جس نے غلامی کو قانونی حیثیت دے دین کو قبول نہیں کیا جس میں پچھ نیا نہیں تھا گائی اور اور کو دغر ض خدا کا غلام بنا یا عامران دونوں کو ایک اور خود خرض خدا کا غلام بنا یا عملام کی مغفر سے طلب کرتے اور نمازیں پڑھ کر گڑ گڑ اتے اور اس سے ایسے گناہوں کی مغفر سے طلب کرتے لوگوں کی آوازیں بی اچھی گئی ہیں جو گناہ انہوں نے کے ہی نہیں جبکہ وہ خود اپنے فر شتوں کے ساتھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں نہیں جبکہ وہ خود اپنے فر شتوں کے ساتھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں از دیا تھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں نہیں جبکہ وہ خود اپنے فر شتوں کے ساتھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں نہیں جبکہ وہ خود اپنے فر شتوں کے ساتھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں نہیں جبکہ وہ خود اپنے فر شتوں کے ساتھ ایک بشر پر درود و سلام پڑھنے میں ان از صافحہ کیا

قرآن کی زبان – پچھ خوبصورت کلام کے باوجو د – ایک کمزور کلام ہے اور بورنگ تکر ارسے بھر اہوا ہے جس سے کوئی مقصد حاصل نہیں ہو تابلکہ یہ تکرار قرآن کے کاتب کو مغالطوں میں ڈال دیتی ہے جن سے آسانی سے بچا جاسکتا تھا جیسے عاد اور شمود کا قصہ جس میں پہلے کہا گیا کہ انہیں ایک چیخ (الصیحہ) سے ہلاک کیا گیا، پھر کہا کہ ایک تھر تھر اہٹ (الرجفہ) سے ہلاک کیا گیا پھر کہا کہ طوفان (رتح عاتیہ) سے ہلاک گیا گیا، اگر تکر ارضہ ہوتی تو یہ اضطر اب پیدانہ ہوتا، غیر مفید تکر ارکی ایک اور مثال دیکھیں:

#### پہلے نوح سے کہا کہ وہ اپنی قوم سے کہے:

( قُلِ آلَا سَا قُولُ كُمُ آعِن آدِی آخَرَ آئِنُ اللّٰهِ وَلَا سَامَ آمُ اللّٰهِ عَلَا سَاقُولُ كُمُ آئِنَ اللّٰهِ وَلَا سَامَ آمُ اللّٰهِ عَلَى آفُولُ كُمُ آئِنَ اللّٰهِ وَلَا سَاقُولُ اللّٰهِ وَلَا مَا اللّٰهِ وَلَا مَا اللّٰهِ وَلَا مَا اللّٰهِ وَلَا مَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ

### پھر محرسے کہا کہ وہ اپن قوم سے کہے:

(وَلَا سَ اَقُوهَ لُ كُمْ عَنِ هِ دِی هِ خَرْ آئِنُ اللّٰهِ وَلَا سَ اَعْ هَمُ اللّٰهِ وَلَا سَ اَقُوهُ لُ اِنْی هَ مَلَك – اور میں نہ تم سے یہ کہتا ہوں کہ میں اللہ کے خزانے ہیں اور نہ یہ کہ میں غیب جانتا ہوں اور نہ یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں) (ہود 31)

اور اگر فضول تکرار کاکوئی شاہ کار در کار ہو توسورہ رحمٰن پڑھ لیجئیے جس میں " فبای آلاءر بکما تکذبان" کی گر دان ہے،ایک اور بے معنی تکر ار کا شاہ کار دیکھیں:

ہے جس نے عربی زبان تخلیق کی ہے جیسا کہ وہ کہتے ہیں اور اسے آدم اور جنت کی زبان بنایا ہے.

## قر آن کی کمزور زبان دانی کی ایک چھوٹی سی مثال کے طور پر پیش ہے:

(وَاذِنَ قُلُ أَنَالَكَ اِنَّ رَبَّكَ اَعَاطَ بِالنَّاسِ أَوْمَا جَعَل آئا الرُّء آيا الَّتِي ۚ سَارَى آئك الَّا فِت آنَة لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ اللهَ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

علم نفس میں ایسے شخص کیلئیے جو ایک موضوع پر فو کس نہ کر سکتا ہو اور رکے بغیر ایک خیال سے دوسرے کی طرف چھلانگ لگا دیتا ہو، ایسے شخص کیلئیے کہا جاتا ہے کہ وہ flight of ideas کا شکار ہے، قاری کو اس آیت سے پلے ہی کیا پڑتا ہے جو ایک خیال سے دوسرے خیال کی طرف بغیر رکے کو د جاتی ہے؟ پھر قر آن نے اس آیت سے پہلے یا بعد میں کسی ملعون در خت کا کوئی تذکرہ نہیں کیا!

### كمزور زبان دانی اور انسانی غلطی كی ایک اور مثال د يکھئے:

( کَی ٓ سَ عَلَی ال ٓ اَعْ حَلَی حَرَیؒ وَّلَا عَلَی ال ٓ اَعْ حَرَیؒ وَکَا عَلَی ال ٓ مَر کِ ٓ ضِ حَرَیؒ وَلاعَلٰ سی اَن ۚ فُکِمُ ٓ اَن َ مُکُو ٓ سِ عَلَی ال ٓ اَعْ حَرَیؒ وَکَ الْحَارِی وَ اللّٰهِ مِ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اَلَٰہِ ہِ اَلٰہُ اَلَٰہُ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اَلٰہِ اَلٰہُ اَلَٰہُ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اَلَٰہُ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَلٰہُ اَوْ اَبُو ٓ سِ اَلٰہُ اِلْہُ اِلٰہُ اِلٰہُ اللّٰہُ اِلٰہُ اللّٰہُ اَلٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰ

آیت اند هول کنگروں اور بیاروں کو جنگوں سے مشتنی قرار دینے سے شروع ہو کی اور پھر اچانک گنوائے گئے گھروں سے کھانے پینے کی طرف نکل گئی وہ بھی ایک بے معنی تکر ارکے ساتھ حالا نکہ بڑی آسانی سے کہا جاسکتا تھا کہ "من بیوت عوائکگم واصد قائکم" مگروہ رشتہ دار گنوانے بیٹھ گیا، مگر کیونکہ وہ دو سروں کی طرح بشر ہے جو غلطیاں کر سکتے ہیں "بیوت اولاد کم" اور "بیوت اجداد کم" گاذ کر کرنا بھول گیا، اگر آیت میں مذکور لوگوں کی پابندی کی جائے تو مسلمانوں پر اپنی شادی شدہ اولا داور دادا اور دادی کے گھر میں کھانا حرام ہو گاکیونکہ قرآن نے ان کاذکر نہیں کیا.

اورسب سے بڑی بات جوبہ ثابت کرتی ہے کہ قر آن کسی اللہ کاکلام نہیں ہے اس میں ناسخ اور منسوخ کی موجو دگی ہے، وہ خداجو
اپنے رسول کوالیمی کتاب دے کر بھیجتا ہے جس کامتن تمام خلقت کو تخلیق کرنے سے پہلے ہی لوح محفوظ پر لکھ دیا گیا تھا اس نے
یقینا اسے سوچ سمجھ کر لکھا ہو گا اور یہ یقین کر لیا ہو گا کہ اس میں کوئی تضادات نہیں ہیں، مگر اس میں کوئی دوسوسے زائد آیات
ایک دوسرے سے متضاد ہیں، چنانچہ قر آن کے مصنف نے فرمایا کہ یہ منسوخ ہیں، اگر منسوخ ہیں توخدانے انہیں اپنے رسول
پر اتارا ہی کیوں جبکہ وہ جانتا بھی ہے کہ یہ منسوخ ہیں؟ اور پھر قیامت تک گر دان کے لیے انہیں قر آن میں کیوں چھوڑ دیا گیا
جبکہ ان کاکوئی فائدہ ہی نہیں؟

حقیقت میں قرآن ناہی ذکرِ محفوظ ہے اور ناہی کسی اللہ کا کلام ہے جس کا اصل میں کوئی وجو دہی نہیں ہے سوائے انسانی تصور کے، بلکہ یہ ایک بشری تصنیف ہے جو تدوین و تحریف کے کئی مراحل سے گزر کر ساتوی صدی عیسوی کے آخریا آٹھویں صدی عیسوی کے آغاز میں کہیں جاکر مکمل ہوئی.

# <u>قرآن اور اسکے تضاوات</u>

ٱ فَلَا يَتَدَرَّبُرُونَ الْقُرْ آنَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْرِ غَيْرِ اللَّ-هِ لَوَجَدُ وافِيهِ انحتِلَا فَأَكثِيرًا ﴿ النساء: ٨٢﴾

﴿ ترجمہ ﴾ کیا یہ لوگ قر آن میں غور نہیں کرتے اور اگریہ قر آن سوائے اللہ کے کسی اور کی طرف سے ہو تا تووہ اس میں بہت اختلاف یاتے۔

مندرجہ بالا آیت میں قر آن کا بید وعویٰ ہے کہ قر آن کلام اللی ہے، اور دلیل بیہ ہے کہ اگر بید کلام انسانی ہو تا تو یقیناً اس میں بہت سے تضادات پائے جاتے۔ کیونکہ وہ ذات جو کا نئات جیسے منظم نظام کو بغیر کسی سقم کے قائم کئے ہوئے ہے ﴿بقول قر آن ﴾ یقینی طور پر اس کا کلام بھی ہر قسم کے سقم سے پاک ہونا چاہئے۔

اب ہمیں دیکھنا یہ ہے کہ آیاواقعثاً قرآن میں کسی بھی قشم کا کوئی تضاد پایاجا تاہے یانہیں؟ہم اس بحث میں نہیں پڑتے کہ اگر

حقیقاً قر آن میں کوئی تضادنہ بھی پایاجا تا ہو تو بھی یہ کلام اللی ہونے کیلئے کافی ثبوت ہے یا نہیں؟ ہم قر آن کے عمو می دعویٰ کو لے کربات آگے بڑھاتے ہیں کہ قر آن میں تضادات تلاش کر بات آگے بڑھاتے ہیں کہ قر آن میں تضادات تلاش کر لیتے ہیں تو قر آنی فار مولے کے تحت ہی قر آن کا انسانی تصنیف ہونا ثابت ہوجائے گا۔

اصول فقہ کی تشر تے کے مطابق اس آیت میں لفظِ اختلافاً عام ہے جس میں کوئی شخصیص نہیں پائی جاتی اور اس لفظ کا عموم داخلی وخارجی دونوں قسم کے تضادات کو شامل ہے ، داخلی تضاد سے مرادیہ ہے کہ قرآن کے اپنے متن میں ایسے بیانات موجو دہوں جو باہم متصادم ہوں اور بیک وقت ان کا تسلیم کیا جانا ممکن نہ ہو۔ اور خارجی تضاد سے مرادیہ ہے کہ قرآن کا کوئی بیان کسی حقیقت ِ مسلّمہ سے متصادم و معارض ہو۔ ہماراد عویٰ یہ ہے کہ قرآن ان دونوں اقسام کے تضادات سے خالی نہیں ہے اور قرآن میں داخلی وخارجی تضادات سے خالی نہیں ہے اور قرآن میں داخلی و خارجی تضادات سے صرف ِ نظر کرتے ہوئے قرآن کے داخلی تضاد کو بیان کرتے ہیں۔ ملاحظہ فرما ہے:

ھُوَالَّذِي خَلَقَ كُمْ مَّا فِي الْاَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَنْعَ سَاوَاتٍ ۚ وَهُو بِكُلِّ ثَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ البقرة ٢٩﴾ وہی توہے جس نے سب چیزیں جوزمین میں ہیں تمہارے لیے پیدا کیں پھر آسان کی طرف متوجہ ہواتوان کو ٹھیک سات آسان بنادیااور وہ ہر چیز سے خبر دارہے

اس آیت میں یقینی طور پر زمین و آسمان کی تخلیق کا ذکر ہور ہاہے ، ﴿حوالے کے طور پر مومنین کے سلفِ صالحین کی کسی بھی تفسیر کا مطالعہ کر لیجئے ﴾ اس آیت کے مطالعہ سے مندر جہ ذیل امور کا علم ہو تاہے کہ:

ﷺ اللہ نے زمین اور اس کے متعلقات کو تخلیق کیا یابالفاظِ دیگر زمین اور اس سے متعلقہ ضروری اسباب کوعدم سے وجو دمیں لایا۔ ☆ اللہ نے زمین اور اس کے متعلقات کو تخلیق کرنے کے بعد تخلیق کے دوسرے منصوبے یعنی آسمان کی تخلیق کی جانب رخ کیا اور سات آسمان تخلیق فرمائے۔

خلاصہ یہ کہ یہ آیت ترتیب تخلیق کی وضاحت کا فاکدہ دے رہی ہے کہ زمین و آسمان کی تخلیق میں کسے پہلے پیدا کیا گیا اور کسے بعد میں۔ یہ بات قابلِ غور ہے کہ خود قرآن یہاں لفظ خم استعال کررہاہے اور عربی دال حضرات کے لئے یہ بات بالکل واضح ہے کہ لفظ خم تعقیب کا فائدہ دیتا ہے، لفظ تعقیب کا مادہ عقب کے سامتعال معقب کہ لفظ خم تعقیب کا فائدہ دیتا ہے، لفظ تعقیب کا مادہ عقب کیا واقعہ وجود میں آیا۔ مثلاً ہوتا ہے وہاں وقت کی تدری کا علم ہوتا ہے کہ پہلے کیا واقعہ وجود میں آیا اور اس کے پیچے یا بعد میں کیا واقعہ وجود میں آیا۔ مثلاً ہم عربی میں کہتے ہیں کہ جاء زید خم بر تو اس کا ترجمہ یہ ہوگا کہ زید آیا اور اس کے بعد بر آیا۔ برکے بعد میں آنے پر لفظ خم دلالت کر رہا ہے اس جملہ سے کسی طور پر یہ مر اد نہیں لیا جاسکتا کہ زید اور برکا آنا متوازی تھا اور دونوں کی آ مد بیک وقت صادر ہوئی۔

·

اس تشر تے وتوضیے کے بعد اس بات میں کوئی شبہ نہیں رہ جاتا قر آن یہی بات بیان کر رہاہے کہ تخلیق زمین و آسان میں اولاً زمین کو تخلیق کیا گیا۔ مزید وضاحت و تصر تے کیلئے ہم یہاں سور ہ فصّلت کی آیات نمبر 9 تا ۱۲ کو بھی ذکر کر دیتے ہیں تا کہ بوقت ضرورت سندر ہے۔

قُلُ ٱَنَّكُمْ لَتُكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْاَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ ٱندَاوًا ۚ ذَٰ لِكَرَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ ٩ ﴾ وَجَعَلَ فِيهَارَ وَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَلَا رَخِيهَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ وَالْحَالَ اللَّهُ الللللللَّةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالِمُ اللللللَّا الللَّ

ترجمہ: کہو کیاتم اس سے انکار کرتے ہو جس نے زمین کو دو دن میں پید اکیا۔ اور (بتوں کو) اس کا مد مقابل بناتے ہو۔ وہی تو سارے جہان کا مالک ہے اور اس میں سب سامان معیشت مقرر کیا (سب) چار دن میں۔ (اور تمام) طلبگاروں کے لئے یکساں۔ پھر آسمان کی طرف متوجہ ہو ااور وہ دھواں تھاتو اس. نے اس سے اور زمین سے فرمایا کہ دونوں آؤ (خواہ) نو ثی سے خواہ ناخو ثی سے۔ انہوں نے کہا کہ ہم خو ثی سے آتے ہیں پھر دو دن میں سات آسمان بنائے اور ہر آسمان میں اس (کے کام) کا حکم بھیجا اور ہم نے آسمان دنیا کو چرا غوں (یعنی ساروں) سے مزین کیا اور (شیطانوں سے) محفوظ رکھا۔ یہ زبر دست (اور) خبر دار کے (مقرر کئے ہوئے) انداز سے ہیں۔

ان آیات میں تو با قاعدہ ایام کی تقسیم کے ذریعے بالکل وضاحت کے ساتھ تخلیق کے مراحل کی مکمل تفصیل بیان کر دی کہ اللہ نے پہلے زمین کو تخلیق کیا اور پھر متعلقات زمین کو پیدا کیا اور بیہ مرحلہ پا ہیہ تحکیل تک پہنچا کر اللہ نے آسمانوں کو بنانے کا ارادہ کیا اور سات آسمانوں کو تخلیق کیا۔

اگر سورۃ البقرۃ کی آیات کے متعلق کوئی موہمن یہ تضجے کرنے کی کوشش بھی کرتا کہ سورۃ البقرۃ کی آیات میں مطلقاً تخلیق کاذکر ہے، تخلیق کے متعلق کوئی موہمن یہ تضحیح کاباب بھی ہمیشہ ہے، تخلیق کے مراحل کوبیان کرنامقصود نہیں ہے۔ توسورۃ الفصلت کی مذکورہ آیات نے اس غیر ضروری تضجے کاباب بھی ہمیشہ کیلئے بند کر دیا ہے کہ جب با قاعدہ تاریخ واربیان کیا جارہاہے کہ کب کس چیز کی تخلیق کی گئی ہے تو تخلیق میں جو تقدیم و تاخیر ہے وہ اب بالکل واضح ہوگئی ہے

اب آپ حضرات کی خدمت میں قر آن کی وہ آیات پیش کر تاہوں جن کا مذکورہ بالا آیات کے ساتھ واضح طور پر تصادم اور تضادیے:

ٱ أَنْتُمُ أَشَدُّ خَلَقًا أَمِ السَّمَاءُ ۚ بَنَاهَا ﴿٢٧﴾ رَفَعَ سَمَكُهَا فَسَوَّاهَا ﴿٢٨﴾ وَٱ غُطْشَ لَيْلَهَا وَٱ خُرَجَ ضُحَاهَا ﴿٢٩﴾ وَالَّارُضَ بَعُدَ ذَٰلِكَ وَحَاهَا ﴿٣٠﴾ ٱ خُرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْ عَاهَا ﴿١٣﴾ وَالْجِبَالَ ٱرْسَاهَا ﴿٣٣﴾

ترجمہ بھلاتمہارابنانا آسان ہے یا آسان کا؟اس نے اس کو بنایا ہاس کی حصت کو اونچا کیا اور پھر اسے بر ابر کر دیا ہا اور اس نے رابر کر دیا ہا اور اس نے رابر کر دیا ہا اور اس نے رابر کر دیا ہا اور چارا رات کو تاریک بنایا اور (دن کو ) دھوپ نکالی ہا اور اس کے بعد زمین کو پھیلا دیا ہا اس نیس سے اس کا پانی نکالا اور چارا اگایا ہا اور اس پر پہاڑوں کا بوجھ رکھ دیا ہے

اب آپ خود ملاحظہ فرمائے کہ سورۃ النارعات کی ان آیات میں تخلیق کا عمل بالکل الٹ گیاہے اور اللہ واضح طور پر بیان کررہا ہے کہ اللہ نے پہلے آسان کو بنایا اور اس کی حصت کو اونچا کیادن اور رات بنائے اور اس مرحلہ کی شکیل کے بعد زمین کو بچھایا۔
سورۃ البقرۃ اور سورۃ الفصلت کی مذکورہ آیات میں بیان کیا گیاہے کہ پہلے زمین کی تخلیق ہوئی اور بعد میں آسان کی اور سورۃ النازعات کی ان آیات میں بیان کیا جارہا ہے کہ پہلے آسان کی تخلیق ہوئی اور بعد میں زمین کی۔ ان آیات میں اللہ یا مصنف قر آن نے نے لفظ عثم ذکر کرنے کا بھی تکلف نہیں فرمایا بلکہ صراحتاً بعد ذالک پینی اور اس کے بعد پھر کے الفاظ ذکر کرکے اپنی فاش غلطی پر مزید مہر تصدیق شبت کر کے مو منین کی تمام ترتاویلات کاراستہ بھی بند کر دیا ہے۔
زمین و آسان کی تخلیق کی ترتیب میں بیر انتشار آخر کہاں سے و قوع پذیر ہوا؟ خطائے انسانی یاعطائے رہائی؟
آیا یہ انسانی نسیان ہے یا اللہ بھی بڑھائیں کیا؟

کیا قر آن کے اپنے ہی بیان کر دہ فار مولے کے تحت قر آن کاغیر اللہ کی جانب سے ہونا ثابت نہیں ہو جاتا؟ اور بیہ توابھی مشت از خروارے کے مصداق ایک نمونہ بیان کیا ہے۔ مزید تضادات داخلی و خارجی اور تضادات عقلی و نقلی کیلئے انتظار فرمائے۔

شوانھی جاری ہے۔

# كيا قرآن الله كا كلامب؟

سورة الأنفال

ۗ يَا ٱَيُّهُاللَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُومِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِسْتُمْ عِثْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِسْتُمُ مِالَّا يَعُلُبُوا ٱلْفَامِّنَ الَّذِينَ سَقَرُوا بِإِنَّهُمُ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴿٢٥﴾ سَي يَذَ ذِينَ مِهِ لا قَ مِعْنُكُرُ مِنْ عَلَى وَنَهُ وَمَا وَمُكُرُونَ مِنَا لَا عَلَى مَسْتُكُورُ مَا أَوْ

الَّانَ خَفَّفَ اللَّ-هُ عَنَكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فَيَكُمْ ضَعْفًا ۚ فَإِن يَكُن مِنْنُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغَلِبُوا مِا مَنْتَنِ ۚ وَإِن يَكُن مِنْنُمُ ٱلْفُدَ يَغَلِبُوا ٱلْفَيْنِ بِإِذِنِ اللَّ-هِ ۗ وَاللَّ-هُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴿٢٢﴾

زجمه

"اے نبی!مسلمانوں کو جہاد کی ترغیب دواگرتم میں بیس آدمی ثابت قدم رہنے والے ہوں گے تووہ دوسو پر غالب آئیں گے اور اگرتم میں سوہوں گے توہز ار کا فروں پر غالب آئیں گے اس لیے کہ وہ لوگ کچھ نہیں سمجھتے

اب الله نے تم سے بوجھ ہلکا کر دیااور معلوم کر لیا کہ تم میں کس قدر کمزوری ہے پس اگر تم سو ثابت قدم رہنے والے ہوں گے تو دوسو پر غالب آئیں گے اور اگر ہزار ہوں گے تواللہ کے حکم سے دوہزار پر غالب آئیں گے اور اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے"

مذکورہ آیت میں ہمارے اعتراض کی بنیاد لفظ عَلِمَ ہے، جس کامطلب معلوم ہوناادراک کرنااور جانناہے، یہ فعل انسانی خاصہ ہے ، مومنین کابیان کر دہ خالق کا ئنات توعالم الغیب ہے اور اسے تخلیق کا ئنات کے روز اول ہی سے آئندہ آنے والے تمام حالات بمعہ تمام ترتفصیلات کے معلوم ہیں، اسکے علم میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا، وہ پہلے سے سب کچھ جانتا ہے۔

آیت نمبر 66 کا ابتدائی حصہ قابل غورہے جس میں کہاجارہاہے کہ: اب اللہ نے تمہارے اوپر سے بوجھ ہلکا کر دیاہے اور اللہ کو معلوم ہو گیاہے کہ مسلمانوں میں کس قدر کمزوری آگئ ہے۔ یہ آیت واضح طور پر بیان کر رہی ہے جب اللہ نے اپنے سے دس معلوم ہو گیاہے کہ مسلمانوں کے لئے بھاری پڑ (10) گنازیادہ دشمن پر حملہ کرنے کی ترغیب دی تھی تواس وقت اللہ کے علم میں نہیں تھا کہ یہ حکم مسلمانوں کے لئے بھاری پڑ جائے گا، لہذا کچھ عرصہ کے بعد اللہ نے اس غلطی کا ادراک کرتے ہوئے اپنے پہلے حکم سے رجوع کر کے اپنی غلطی کی اصلاح کر کی اور مسلمانوں کی استعداد کے مطابق نیا حکم جاری کیا کہ اب مسلمان اپنے سے دگنے دشمن پر حملہ کرتے وقت ثابت قدم رہیں اور پیٹھ نہ بھیریں۔

خالق کا ئنات کی جوصفات قر آن و حدیث میں بیان کی جاتی ہیں کہ وہ حکیم ہے، خبیر ہے،اول ہے آخر ہے،عالم الغیب ہے توبیہ آیت ان تمام صفات کا انکار کرتی ہے کیونکہ جس ذات میں مذکورہ صفات موجو د ہوں وہ اس قدر فاش غلطی نہیں کر سکتی اس آیت سے واضح ہوتا ہے قر آن کا بیان کر دہ کا ئنات کا خالق ایک اچھے منتظم ہونے کی بنیادی صلاحیت سے محروم ہے اور اسے اپنی غلطی کے ادراک کے بعد اپنے فیصلے تبدیل کرنا پڑتے ہیں۔ایک عظیم منتظم اور مدبر حکیم جسے علم الغیب بھی حاصل ہو بھی بھی ایسا حکم جاری نہیں کرے گاجو ما تحت افراد کی استطاعت پر گراں ہونے کے باعث نا قابل عمل ہو۔

تمام مسلمان اور مسلمان علاء یہ ایمان رکھتے ہیں اور خود قر آن کا دعویٰ ہے کہ قر آن فصاحت اور بلاغت کا اعلیٰ ترین نمونہ ہے اور قر آن کا طرز بیان ہی دراصل قر آن کا اصل معجزہ ہے، اور قر آنی فصاحت وبلاغت پر کوئی حرف نہیں اٹھا یا جاسکتا۔ معذرت کے ساتھ عرض ہے ایسے فصیح و بلیغ متکلم کو اپنے اس اقدام کو بہتر پیرائے میں بیان کرنا نہیں آیا اور وہ اپنے مافی الضمیر کو بیان کرنے سے عاجز رہا کیونکہ اگر اللہ کو پہلے سے ہی علم تھا کہ آیت نمبر 65 میں بیان کر دہ تھم بعد میں تبدیل کر دیا جائے گا، تو آیت

نمبر 66 میں موقع محل کی مناسبت سے آیت کو یوں بیان کیا جانا چاہئے تھا کہ: الّانَ خَفَّفَ اللَّ ۔ وُعَنَّمُ وَکَانَ یَغُلُمُ اَنَّ مِیْمُ ضَعْفًا قَصِیغہ ء ماضی مطلق کی جگہ صیغہ ء ماضی استمر اری استعال کیا جاتا جس کا ترجمہ پھر یوں ہوتا کہ: اب اللّٰہ نے تم سے بوجھ ہلکا کر دیا اور اسے معلوم تھا کہ تم میں کس قدر کمزوری ہے۔ لیکن یہاں قباحت سے ہے کہ اس ترمیم سے اللّٰہ کے عالم الغیب ہونے پر جو اعتراض واقع ہور ہاتھاوہ تو ختم ہو جائے گا، گر اللّٰہ کی حکمت پر اعتراض کھڑ اہو جاتا ہے کہ اگر اللّٰہ کو پہلے سے ہی اس بات کا علم تھا کہ یہ حکم مخاطبین کی استطاعت سے باہر ہے تو اولاً ایسا حکم جاری ہی کیوں کیا گیا۔ یہ تو سانپ کے گلے میں چھچو ندر والا معاملہ ہو گیا کہ نہ نگلی جائے نہ اگلی جائے۔

ہمارانقطہ یہ نہیں ہے کہ نٹخ و منسوخ خلاف عقل ہے، بلکہ عقل سلیم اس بات کا ادراک رکھتی ہے کہ ریاست کے قوانین میں بتدر نے بہتری آتی ہے، ایک ریاست کے بہترین اذبان باہم مل کر ایک قانون کی منظوری دیتے ہیں اور پھر کچھ مختلف وجوہات کی بنیاد پر اس میں ترامیم بھی کرتے ہیں، یہ ترامیم ہر گزیہ دلالت نہیں کر تیں کہ قانون بنانے والے بہترین اذبان پہلے غلطی پر بنیاد پر اس میں ترامیم بھی کرتے ہیں، یہ ترامیم ہر گزیہ دلالت نہیں کر تیں کہ قانون بنانے والے انسان ہوں گے قرترامیم لازما ہوں گی، یہی انسانی طبیعت کا خاصہ ہے۔ ہمارانقطہ یہ ہے کہ یہاں قانون سازی کوئی انسان انجام نہیں دے رہابلکہ کا نئات کی عظیم ترین ذات، رب العالمین، خالق دو جہاں، قادر مطلق جے ہم اللہ تعالی کے نام سے جانتے ہیں اپنی عظیم ترین کتاب رجو پہیدائش کائٹ سے وقت لوح محفوظ مسیں محم اللہ تعالی کے نام سے جانتے ہیں اپنی عظیم ترین کتاب رقبھ ہی عرصہ کے بعد اللہ تعالی کو یہ معلوم ہو تا ہے کہ پہلا گئیبائش قدرت سے باہر ہے لہذائے قانون کی ضرورت ہے۔

سوال بیہ ہے کہ اول ایسا قانون ہی کیوں نافذ کیا گیاجو انسانی استطاعت سے باہر تھا؟ اور اگر ایسا کرنا ہی پڑاتواس کی تعبیر ایسے الفاظ میں کیوں کی گئی جس میں انسانی نفسیات بالکل واضح طور پر جھلک رہی ہے اور الوہی صفات سے گریز پایاجار ہاہے؟؟

#### خلاصه كلام

نتیجہ ان آیات کے مطالعے سے بیہ نکاتا ہے کہ قر آن کوئی الہامی کتاب نہیں ہے، بلکہ کسی انسان ہی کا کلام ہے، جس کی بشریت آیت نمبر 66 میں واضح طور پر جھلک رہی ہے۔ کیونکہ اگر یہ کلام الہی ہو تاتو اللہ توعالم الغیب ہے وہ کبھی بھی بیہ نہ کہتا کہ اسے اب اس بات کاعلم ہوا ہے کہ تھم اول نا قابل عمل ہے، لہٰذا تھم اول منسوخ کر کے تھم ثانی جاری کیا جا تا ہے۔

مومنین کیلئے دعوت فکرہے.

\_\_\_\_\_

## <u>وما مسنا من لغوبب</u>

بیشتر مذاہب کا اپناہی ایک قصہ ء تخلیق ہے تاہم تخلیق سے پہلے کیا صور تحال تھی یہ بتانے میں انہیں بڑی د شواری کاسامنا کرنا پڑتا ہے .

قوموں کے فرق سے ان تخلیق کے قصوں میں بھی فرق رہا، ہر قوم کا قصہ ۽ تخلیق اس کے اپنے ماحول کی پیداوار تھا، سب نے خدا کی قصویر کشی اپنے تصور کے حساب سے کی، مثال کے طور پر جن قوموں کا انحصار شکار پر تھاان کے قصہ ۽ تخلیق کا شکار سے گہر اتعلق تھا.

یہو دیوں نے اپنے زمانے میں رائج قصہ ۽ تخلیق میں اپنے ذوق کے حساب سے تبدیلیاں کرکے اسے اپنایا، چنانچہ ان کا قصہ ء تخلیق یوں شروع ہوتا ہے کہ خداموجو د تھا اور اس نے کا ئنات کو سات د نوں میں بنایا، ہر دن کا ئنات کا ایک حصہ تخلیق کیا، یہو دیوں کے بعد جب عیسائیوں کی باری آئی تو انہوں نے یہو دیوں کے اس قصہ ۽ تخلیق کو ایک مسلم حقیقت کے طور پر اپنایا، اسلام نے بھی عیسائیوں کی طرح یہو دیوں کے اسی افسانوی قصے پر انحصار کیا کہ خدانے یہ کا ئنات چھ د نوں میں بنائی.

ان توحیدی مذاہب میں کا نئات کوچھ یاسات دنوں میں تخلیق کرنے کا یہ افسانوی قصہ صدیوں تک ایک مسلم حقیقت رہا، مگر جب علوم اور دریافتوں نے ترقی کی اور علم زمین اور کا نئات کی عمر دریافت کرنے میں کامیاب ہو گیاتوان مذاہب کی بنیادیں بل کررہ گئیں جو یہ سیجھتے تھے کہ تخلیق کا عمل عین اسی طرح ہوا تھا جیسا کہ ان کے مذہبی افسانوں میں درج ہے، یوں ان توحیدی مذاہب کے مولوی دفاعی پوزیشن پر آگئے اور مقد س کلام کی وہ تاویلیں نکالنی شروع کر دیں جواس سے پہلے ان کے کسی وڈے وڈیرے نے نہ تو بھی کی تھی اور ناہی بھی خواب میں ہی سوچا تھا، یوں اچانک دنوں کو زمانوں میں بدل دیا گیا اور کہا گیا کہ خداکا مقصد زمینی دن نہیں تھا بلکہ یہ "کوئی اور" ہی دن ہے! اب خداکا دن ہمارے دنوں کا ایک ہز اریا پچاس ہز ارگنا طویل ہو گیا، اگر ہم اسلام کی بات کریں اور حدیث سے رجوع کریں تو یہ ثابت کرنا چندال مشکل نہیں کہ یہ دن وہی عام دن ہیں جو ہمارے جانے ہیں نا کہ ہز ارول سالوں پر مشتمل دن جیسا کہ زغلولی وہارونی ٹولہ لوگوں کو قائل کرنے کی کوشش کرتا پھرتا ہو تا اساب النزول میں سورہ ق کی اُ یت 38 کے اسباب نزول میں یوں درج ہے:

769 – أخبر نا أحمد بن محمد التميمي قال: أخبر ناعبد الله بن محمد بن جعفر الحافظ قال: أخبر نا إبراهيم بن محمد بن الحنن قال: أخبر نا هناد بن السري قال: حد ثنا أبو بكر بن عياش عن أبي سعد البقال، عن عكرية عن ابن عباس: أن البيهود أتت النبي – صلى الله عليه وسلم – فساكت عن خلق السماوات والأرض فقال: "خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين، وخلق الجبال يوم الثلاثاء [وما فيهن من المنافع]، وخلق يوم الأربعاء [الشجر والماء]، وخلق يوم الخميس [الساء]، وخلق يوم الجبعة النجوم والشمس والقمر". قالت اليهود: ثم ماذا يامحمه؟ قال: "ثم استوى على العرش". قالوا: قد أصبت لو تممت ثم استراح. فعضب رسول الله—صلى الله عليه وسلم—عضبا شديدا. فنزلت: (ولقد خلقنا الساوات والأرض وما بينضما في ستة أيام وما مسنامن لغوب فاصبر على ما يقولون)

حدیث کاخلاصہ یہ ہے کہ یہودی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور زمین وآسانوں کی تخلیق کے بارے بوچھاتو فرمایا کہ:اللہ فرمایا کہ:اللہ فرمایا کہ:اللہ فرمایا کہ:اللہ اور بیر کے دن بنائی،اور بیماڑ منگل کے دن بنائے اور بدھ کے دن در خت اور پانی بنایا اور جمعر ات کے دن آسان بنایا اور جمعہ کے دن ستارے سورج اور چاند بنایا، تو یہود یوں نے کہا: پھر کیا اے محمہ ؟ فرمایا: پھر وہ عرش پر جلوہ افر وز ہوا، یہود یوں نے کہا: در ست کہاا ور اگر آپ پوراکریں تو پھر آرام فرمایا، تور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سخت غصہ آگیاتو آیت نازل ہوئی کہ: اور ہم نے آسانوں اور زمین کو اور جو مخلو قات ان میں ہے سب کو چھ دن میں بنادیا اور ہمکو ذرا بھی تھکن نہیں ہوئی۔۔سورہ ق آیت 38.

یہاں اظہر من الشمس ہے کہ دنوں سے مرادوہی عام دن ہیں جو ہم جانتے ہیں، خدانے بھی اس واقعے پر جو آیت نازل کی اس میں اس نے اپنے بیغمر کی بات کی تائید ہی کی اور ایسی کوئی تصحیح نہیں فرمائی کہ جناب آپ نے جو دن بتائے ہیں وہ آپ کے عام دن نہیں ہیں بلکہ ہزاروں سالوں پر مشتمل ہیں وغیرہ، چنانچہ یہاں یہ پہتہ چلتا ہے کہ یہ خدا قادر مطلق نہیں ہے بلکہ ایک مادی چیز ہے ۔۔ کیوں؟

کیونکہ اگر یہ وہ خداہو تا جس کے بارے میں کہاجاتا ہے کہ وہ کن کہتا ہے اور سب کچھ ہوجاتا ہے تواسے زمین وآسان کو بنانے میں چھ دن جتنا طویل وقت لگانے کی چندال ضرورت نہیں تھی، یوں منطقی طور پر پیۃ چلتا ہے کہ یہ خداایک عاجز خدا ہے جسے ایک معمولی سی تخلیق کے لیے اتناوفت لگانا پڑا، اس طرح وہ اپنی قدرت کھو دیتا ہے، اگر وہ کوئی آدمی ہو تا توبات سمجھ میں آنے والی تھی مگر خداا تناوفت لگائے یہ یقیناً ناممکن ہے .. ؟؟

اس کے علاوہ وہ آیات جو یہ کہتی ہیں کہ خدانے زمین و آسمان چھ دن میں بنائے یہ ثابت کرتی ہیں کہ یہ خداایک مادی چیز ہے اور "دن" کے زمان کا پابند ہے … دن کی تعریف کیا ہے ؟ دن ایک زمانی مدت ہے جو ہر سیار ہے پر مختلف ہوتی ہے ، زمین پر اس کا دورانیہ 24 گھنٹوں پر مشتمل ہو تا ہے جس میں ایک دن اور ایک رات شامل ہوتی ہے جو زمین کی اپنے محور کے گر دگر دش کی وجہ سے متواتر رہتے ہیں، مختر آیہ کہ ایک دن کسی ستارے کے تابع کسی سیارے کی اپنے محور کے گر دگر دش کے ایک چکر پر مشتمل ہو تا ہے ، اگر ہم اس اصول کو خدا پر لا گو کر دیں تو کیا ہو گا؟ خدا اپنی ہی بنائی ہوئی ایک مصیبت میں پھنس جائے گا کیونکہ یہ کیسے ہو تا ہے ، اگر ہم اس اصول کو خدا پر لا گو کر دیں تو کیا ہو گا؟ خدا اپنی ہی بنائی ہوئی ایک مصیبت میں پھنس جائے گا کیونکہ یہ کیسے

ہوسکتاہے کہ کائنات کی تخلیق سے پہلے خدا کسی وقت کا پابند ہو؟ یعنی کائنات کو تخلیق کرتے وقت وہ کس حرکت کا پابند تھا؟ کیا اس کا نئات کے اس سورج کا جسے ہم روز دیکھتے ہیں؟ گر قر آن کے مطابق زمین آسانوں سے پہلے بنائی گئی تھی اور جب آسان بشمول ان کے ستاروں کے موجو دہی نہیں سے قووہ کس دن کی پابندی کر رہاتھا؟ زمین کی تخلیق کے وقت وہ کس حرکت کا پابند تھا؟.. بجیب بات ہیہے کہ زمین کو بنانے میں اسے چار دن گے جبکہ سورج چاند اور کھر بوں کھر بوں ستاروں اور سیاروں کو بنانے میں اسے محض دو دن گئے.. ؟! تخلیق کی اس نامعقول تر تیب اور مدت سے اگر صرف نظر بھی کر لیاجائے قوسوال ہیہ ہے کہ خدا کا کسی سیارے کی حرکت کا پابند ہو ناکس قدر معقول ہے؟ اگر ہم ہے بھی تسلیم کرلیں کہ جناب زمین وآساں وں کو تخلیق کرنے سے پہلے بھی "کچھ"موجو د تھا تب بھی سوال ہر قرار رہتا ہے؟ خداکا کسی وقت کا پابند ہونے کا مطلب ہے کہ وہ ایک مادی چیز ہے اور مکان میں جگہ گئیر تا ہے، یہ وہ خدا نہیں ہے جس کے جیسااور کوئی نہیں .. کیا خداکا اپنی مخلو قات کی حرکت کا پابند ہونا

مصیبت بہ ہے کہ ہمیں اندازہ ہی نہیں ہے کہ ہم کس مصیبت میں ہیں!؟

## انصاف کا فسانہ

پابندے؟؟

جب ابتدائی انسان نے پچھ شعور پکڑا توا ہے تجربے سے اسے یہ معلوم ہوا کہ طاقتور ہی ہمیشہ زیادہ ترچیزوں پر قابض ہو جاتا ہے اور اس طرح کمزوروں پر ظلم کامر تکب ہوتا ہے ،اسی صور تحال کا سامنا جاگیر داروں اور تاجروں کی صورت میں بھی رہا جنہوں نے اقلیت ہونے کے باوجو دصرف طاقت کے بل بر اقلیت پر مظالم ڈھائے اور ان کا استحصال کیا، اس صور تحال کے حتمی نتیج کے طور پر انسان نے "انصاف" کا مفہوم ایجاد کیا جو ہر انسانی معاشر ہے کہ تمام افراد میں مساوات کا مظہر تھا، مگریہ خوبصورت نظریاتی مفہوم نظریاتی ہی وجہ نظریاتی مفہوم نظریاتی ہی رہاور حقیقی دنیا میں اس کا اطلاق انتہائی مشکل ثابت ہوا، مگر انسان پھر بھی اس کا مشتاق رہا، یہی وجہ ہے کہ جب انسان نے آسانی خداوں کا نظام ایجاد کیا تو پچھ خداوں کو انصاف کی صفت بھی مرحمت فرمادی تا کہ وہ اسے طبعی آفتوں، برے انسانوں کے شر اور برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اچھائی کا خدا برائی کے خدا سے نجات دلا سکے ، پھر اس نے افسانے گھڑے جن میں اور قصے کہانیوں تک ہی سمٹا خدا سے لڑ کر مظلوم انسانوں کی نصرت کر تا اور انہیں بچا تا ہے ، مگر انصاف کا مفہوم پھر بھی افسانوں اور قصے کہانیوں تک ہی سمٹا

پھر اتفاق سے وہ مشہورِ زمانہ تینوں توحیدی مذاہب کہیں سے نمو دار ہوئے اور دعوی کیا کہ خداہی انصاف ہے اور اس کے انصاف حبیبا کوئی انصاف نہیں ہے ، مگر ان مذاہب نے جب بیہ فرمایا کہ خدانے انسان کواپنی صورت میں بنایا ہے اور اس میں اپنی روح پھو کئی ہے تب وہ اپنی بات میں ہی تضاد کا شکار ہو گئے ، کیو نکہ اگر انسان خدا کی صورت میں ہی بنایا گیا ہے جو عین

ہ بور ہوں ہے۔ بور اس کی روح خدا کی روح کاہی حصہ ہے تو پھر دنیا میں ظلم اور برائی کے انبار کہاں سے لگ گئے؟ کئی فلسفیوں نے

اس تضاد کو حل کرنے کی بھر پور کو ششیں کی مگر ناکام رہے، چنانچہ صور تحال سے تنگ آ کر بیل <u>Bayle نے کہا کہ:</u> 1- یا تو خداد نیا سے ظلم اور برائی کا خاتمہ چاہتا ہے مگر کر نہیں سکتا

۔ 2- یا پھروہ ایسا کر سکتا ہے مگر کرنا نہیں جاہتا

3- یاوہ ناچا ہتاہے اور ناہی کر سکتاہے

4- ياتوچا ہتاہے اور قادرہے

اگر پہلے مفروضے کو درست تسلیم کر لیاجائے تو خدا کمزور ثابت ہو گااور خدا ہونے کے لاکق نہیں رہے گا،اگر دوسرے مفروضے کو درست تسلیم کیاجائے تو خدا حاسد قرار پائے گاجوانسان کی زندگی پر حسد کر تاہے اور چاہتا ہے کہ اس پر اپنے ظلم جاری وساری رکھے اور اسے سکھ کاسانس نہ لینے دے،اگر تیسرے مفروضے کو تسلیم کر لیاجائے تو خدا کمزور ہو گااور خدا ہونے کے قابل نہیں رہے گا، اوراگر آخری یعنی چو تھامفروضہ درست ہے یا درست تسلیم کر لیاجائے یعنی خدا دنیاسے ظلم و پر ائی کا موجود گانا ممکن ہے.. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و پر ائی کی موجود گانا ممکن ہے.. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و پر ائی کی موجود گانا ممکن ہے.. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و پر ائی کی موجود گانا ممکن ہے.. مگر چو نکہ دنیا میں ظلم و پر ائی کی موجود کے بنان کی ہو خود کی تاب سوزن نہین کی ہونی کی ہونی کی موجود کی ناممکن ہے. شاید ہے چانچے میامر یقینی ہے کہ یہ ظلم خدا کی روح سے ہی آر ہا ہے جو اس نے انسان میں پھوئی جس وہ ظالم بن گیا، سوزن نہین کا نظم وضبط خالق کی حکمت کے گواہ ہوں، مگر مخلوق جو خالق کی صورت میں بنائی گئی اس حکمت کی عکاسی نہیں کرتی، چنانچے اگر ہم نسل انسانی کی تاریخ اور اس کے مظالم پر نظر ڈالیس تو ہمیں معلوم ہو گا کہ خالق کی حکمت اور خوبصورتی کی صفات الیں صفات ہیں جن کا دفاع نہیں کیاجا سکتا".

وَمَا خَلَق ٓ ثُ ال ٓ جِن ۗ وَال ٓ اِن ٓ سَ اِللَّالِيَّع ٓ بُرُو ٓ نِ (سورہ الذاريات آيت 56) اور ميں نے جنوں اور انسانوں کو اس لئے پيدا کيا ہے کہ وہ ميری عبادت کریں۔ یعنی انسان کو تخلیق کرنے کی پہلی اور آخری وجہ محض اس کی عبادت ہے اور جو اس کی عبادت نہیں کرے گاوہ گویا اپنے وجو دکی وجہ سے انحر اف کامر تکب ہو گا اور خدا اسے سخت ترین سزادے گا، اگر خدا انصاف پبند ہو تا تو انسان کو اپنی عبادت کے لیے پہلے سے ہی پروگر ام شدہ بنا تا اگر اسے تخلیق کرنے کا مقصد محض اپنی عبادت ہی کروانا تھا، مگر ایسا نہیں کیا گیا بلکہ اس کے برعکس قر آن میں ایسی بہت ساری آیات ملتی ہیں جن سے معلوم ہو تاہے کہ زیادہ ترلوگ جنہیں خدانے تخلیق کیا ہے اس کی عبادت نہیں کرتے:

1- اَفَهَن ۚ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن ۚ رَّتِهٖ وَيَت ٓ لُوهِ مُشَابِدٌ مِّن ٓ هُوَ مِن ۚ قَبِ ٓ لِهٖ كَتُبُ مُوهِ لَهِ سَى إِمَامًا وَرَح ٓ مَة ۚ أُولَئِكَ يُوهِ مِنُوهُ ۚ نَا بِهٖ ۚ وَمَن ٓ مِیۡكَ ۚ فُرۡمِ مِنَ الۡ اَنۡ مِنۡ الۡ اَوۡمَ وَعَدُه ۚ فَلَا تَكُ فِي ٓ مِر ٓ بِيةٍ مِّن ٓ هُ ﴿ إِنَّهُ الۡ حَقُّ مِن ۚ رَّ بِكَ وَلَمِنْ اَكَ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِن

بھلاجولوگ اپنے پرورد گار کی طرف سے دلیل روش رکھتے ہوں اور انکے ساتھ ایک آسانی گواہ بھی اسکی جانب سے ہواور اس سے پہلے موسٰی کی کتاب ہوجو پیشوااور رحمت ہے تو کیاوہ قر آن پر ایمان نہیں لائیں گے ؟ یہی لوگ تو اس پر ایمان لاتے ہیں اور جو کوئی اور فرقوں میں سے اس سے منکر ہو تو اس کاٹھ کانہ آگ ہے تو تم اس قر آن سے شک میں نہ ہونا۔ یہ تمہارے پرورد گار کی طرف سے حق ہے لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے۔

2-وَاتَّنِعَ ٓ ثُنِّهُ اٰبَآءِی ٞ سَابِ ۤ لِنِی ٓ مَ وَاسِ ٓ حٰقَ وَلَعَ ٓ قُوۡ بَ ٓ ہَاکَانَ لَنَا سَان ۤ نُشُ ۤ رِکَ بِاللّٰہِ مِن ٓ شَی ٓ ءٍ ۚ ذٰلِکَ مِن ٓ فَض ٓ لِ اللّٰہِ عَلَی ٓ نَاوَ عَلَی النَّاسِ وَلَٰکِنَّ اُک ٓ ثَرَّ النَّاسِ لَا یَش ٓ کُرُو ٓ نَ (سورہ یوسف آیت 38) اور میں اپنے باپ داداابر اہیم اور اسحٰق اور یعقوب کے مذہب پر چلتا ہوں۔ ہمیں شایاں نہیں ہے کہ کسی چیز کواللہ کے ساتھ شریک بنائیں یہ اللہ کا فضل ہے ہم پر بھی اور لوگوں پر بھی۔ لیکن اکثر لوگ شکر نہیں کرتے۔

> 3-وَمَا مَعْ اَكَ ثَرُّ النَّاسِ وَلَو ٓ حَرَص ٓ تَ بِمُوَ ٓ مِنْ ٓ نَ (سورہ یوسف آیت 103) اور بہت سے آدمی گوتم کتنی ہی خواہش کر وایمان لانے والے نہیں ہیں۔

4-ال ﷺ ٹَرْ ۚ ثِل ٓ کَ اٰیْتُ ال ۡ کَتٰبِ ۚ وَالَّذِی ٓ ۖ ﴾ اُن ٓ زِلَ اِلَی ٓ کَ مِن ۤ رُّ کَبُ ال ٓ حَقُّ وَکُلِنَّ اَک ٓ ثُرَّ النَّاسِ لَا یُکِیۡ مِنُو ٓ نَ (سورہ الرعد آیت 1)

ا آمرا۔اے نبی یہ کتاب الٰہی کی آیتیں ہیں۔اور جو پچھ تمہارے پر ورد گار کی طرف سے تم پر نازل ہواہے حق ہے لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں لاتے۔ ·

5-وَلَقَدَ ۚ صَرَّ فَ ۚ نَهُ بِيَ أَنَهُم ۚ لِيَدَّ كُرُوهَ ا ۚ أَقَالِ سَى أَكَ ۚ ثَرُّ النَّاسِ اِلْاَ كُفُو ۚ رًا (سوره الفرقان آيت 50)

6- وَلَقَدَ أَضَلَّ قَبِ أَهُمُ أَكَ ثَرُّ الَّ أَوَّلِي أَنَ (سوره الصافات آیت 71) اور ان سے پیشتر بہت سے پہلے لوگ بھی گمر اہ ہو گئے تھے۔

7- إِنَّ السَّاعَة لَاتِيةٍ لَّارَى ٓ بِ فِي ٓ ہَاوَكُلِنَّ اَک ٓ ثِرَّ النَّاسِ لَا يُوَےۤ مِنُو ٓ نَ (سورہ غافر آيت 59) قيامت تو آنے والی ہے اسکے آنے میں کچھ شک نہیں۔ لیکن اکثر لوگ ایمان نہیں رکھتے۔

مزید یہ کہ خدانے لوگوں کو تخلیق کرنے سے پہلے ہی یہ فیصلہ کرلیا تھا کہ وہ جہنم کوان سے اور جنوں سے بھی بھر دے گا:

1- قَالَ الْحَدِّنِ مِن مِن مِن مِن مِن مِن مَن مُن مُن مُن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُ اَحَ مَعِي نَن (سوره الاعراف آيت 18)

اللہ نے فرمایا نکل جایہاں سے پاجی۔ مر دود جولوگ ان میں سے تیری پیروی کریں گے میں ان کواور تجھ کو جہنم میں ڈال کرتم سب سے جہنم کو بھر دوں گا۔

2-وَلَو ۚ شَآءَرَ ثَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسَ اُمَّة وَّاحِدَةً وَّلَا يَرْالُو ۚ نَ مُخُ ۚ تَلِفِي ۚ نَ ﴿118 ﴾ ٰ إِلَّا مَن ٓ رَّ حِمَ رَ بَّكَ ۚ وَلِدْ لِكَ خَلَقُهُم ۚ ۚ وَ وَلَو مُنَالَ وَمِنَ اللَّ حِنَّةِ وَالنَّاسِ اَن ٓ مَعِي ٓ نَ ﴿119 ﴾ (سوره ہود)
اور اگر تمہارا پرورد گار چاہتا تو تمام لو گوں کو ایک ہی جماعت کر دیتا اور وہ بر ابر اختلاف کرتے رہیں گے۔ – مگر جن پر تمہار ا
پرورد گارر حم فرمائے اور اسی لئے اس نے انکو پیدا کیا ہے اور تمہار ہے پرورد گار کا قول پورا ہو گیا کہ میں دوزخ کو جنوں اور
انسانوں سب سے بھر دوں گا۔

3-وَلَو ٓ شَيْ ٓ نَالُّا لَنَّ ٓ نَاكُلُّ نَف ٓ سِبُلِهِ بِهَاوَكُلِن ٓ حَقَّ ال ۚ قَوْ ٓ لُ مِنَّى ٓ لَام ٓ لَ ۖ ` كَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ال ٓ جِنَّةِ وَالنَّاسِ
اَحْ ٓ مَعِی ٓ نَ (سورہ السجدہ آیت 13)
اور اگر ہم چاہتے توہر شخص کو ہدایت دے دیتے۔لیکن میری طرف سے یہ بات قرار پاچکی ہے کہ میں دوزخ کو جنوں اور
انسانوں سب سے بھر دوں گا۔

.

4-لَامِ آلَ- ' ' نَنَّ جَبَهُمْ مِن آ کَ وَمِیْن آ تَبِعَک مِن آ ہُم آ اَج آ مَعِی آن (سورہ ص آیت 85)
کہ میں تجھ سے اور جو ان میں سے تیری پیروی کریں گے سب سے جہنم کو بھر دول گا۔

یبال خدا اکہتاہے کہ اگر وہ چاہتا تو تمام لوگوں کو ایک ہی ملت پر پیدا کرتا مگر اس نے انہیں مختلف پیدا کیا تاکہ "میں دوزخ کو جنول اور انسانوں سب سے بھر دول گا" کا جواز پیدا کیا جاسکے.. معلوم ہو تاہے کہ تخلیق کی بنیادی وجہ بیہ ہے کہ "وہ برابر اختلاف کرتے رہیں" جیسا کہ سورہ بود کی آیات 18 اور 19 میں کہا گیا ہے چانچہ وجہ تخلیق بہی ہے حالا نکہ پہلے یہ کہا گیا تھا کہ اس نے جن وانس کو صرف اپنی عبادت کے لیے بنایا ہے اور اب کہتا کہ انہیں اس لیے بنایا ہے تاکہ وہ آپس میں اختلاف کر عمیں، چاہے بہم وجہ تخلیق کے اس تضادہ سے صرف نظر کر بھی لیں، کیا انصاف پند خدا کو یہ زیب دیتا ہے جو سارے انسانوں کو ایک امت و ملت پر پیدا کر کے ان کے در میان اختلاف کے امکانات ختم کر سکتا تھا، انہیں ایک دو سرے سے مختلف اور کئی مذاہب پر محض اس لیے پیدا کرے تاکہ انہیں جہنم میں بھرنے کا اپنا کیا ہو اوعدہ و فاکر سکے ؟ اور اگر خدا انصاف پند ہو تا تو کیا وہ اپنی غافر مانی کرنے والے ابلیس کو قیامت تک اپنے بندوں کو بہکانے کے لیے طلا چھوڑ دیتا ؟ کیا پیر انصاف ہے کہ جنہیں محض اپنی عبادت کے لیے بنایا انہیں بہکانے کے لیے المبیس بول فراد کا وہا کیا جن سے اگر پوچھاجا تا وجہ یعنی اپنی عبادت کے لیے بنایا انہیں بہا کے ور عبادت نہ کرنے پر انہیں بھون ڈالا جائے؟ ان لوگوں کا کیا جن سے اگر پوچھاجا تا تو وہ پیدا ہونا ہی لین عبادت کے لیے پیدا کیا جائے اور عبادت نہ کرنے پر انہیں بھون ڈالا جائے؟ ان لوگوں کا کیا جن سے اگر پوچھاجا تا تو وہ پیدا ہونا ہی لین عبادت کے لیے بندا کرنے ہو انہیں بیدا کرنے ہوں گول کی پیٹھ سے اس کی عباد کو کال کر ان سے قسم کی اور پھر انہیں آدم کی پیٹھ میں واپس کردیا.

اور کیا یہ انصاف ہے کہ خدالو گوں کو بہکائے اور جب وہ بہک جائیں انہیں سز ادے جبیبا کہ سورہ انعام کی آیت 125 میں کہا کہ:

فَمَن ۚ يُّرِدِ اللّٰهُ ٱن ۚ يَّهِ ٓ دِيَهُ يَثْلَ ٓ رَ ٓ صَد ٓ رَهُ لِل ٓ إِس ٓ لَامٖ ۚ وَمَن ٓ يُّرِد ٓ ٱن ٓ يُّضِلَّهُ ۚ ثَكَ ٓ عَر ٓ صَد ٓ رَهُ ضَيّقًا حَرَ جًا كَانَّمَ اِنصَّقَدُ فِي السَّمَآءِ ۚ كَلَا لِكَ ثَحَى ٓ عَرُ اللّٰهُ ٱلرِّح ٓ سَ عَلَى الَّذِي ٓ نَ لَا يُؤِثۡ مِنُو ٓ نَ

توجس شخص کواللہ چاہتا ہے کہ ہدایت بخشے اس کاسینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے کہ گمر اہ کرے اس کاسینہ تنگ اور گھٹا ہوا کر دیتا ہے۔ گویاوہ آسمان پرچڑھ رہاہے۔اس طرح اللہ ان لو گوں پر جوایمان نہیں لاتے عذاب بھیجتا ہے۔

معلوم ہو تاہے کہ خدامجر موں کی طرح مکر بھی کر تاہے (وَاللّٰہُ فَی ٓرُ ال ٓ کَکِرِ ی ٓ نَ –اللّٰہ سب سے بہتر مکر کرنے والاہے – سورہ انفال آیت30) بلکہ اس کامکر مجر موں کے مکر سے کہیں بڑھ کرہے ،وہ اپنی آیات پریقین نہ کرنے والوں کو گھیر کر غلطیاں کروا تا ہے پھر انہیں ان غلطیوں کی سزادیتا ہے (وَالَّذِی آنَ کَدَّ بُو آ بِلِیْنِاسَنَس ٓ تَد ٓ رِجُهُم ٓ مِّن ٓ کَ اَنُو معلوم ہی نہیں ہوگا۔ سورہ لَیع ٓ لَہُو آن اس طرح پکڑیں گے کہ انکو معلوم ہی نہیں ہوگا۔ سورہ الاعراف آیت 182). استدراج یعنی Baiting کوئی پیندیدہ فعل نہیں ہے اور اسے ہر انسانی معاشرے میں براسمجھا جاتا ہے کیونکہ یہ انسان کو ایسے جرائم کرنے کی شہر دیتا ہے جو کہ اگر کوئی اسے شہر نہ دلا تا تووہ کبھی نہ کرتا، کیاانسانی قوانین خدا کے قوانین سے زیادہ باانصاف ہیں؟

اور کیاانصاف پیند خدا کویہ زیب دیتا ہے کہ وہ ظالم کے ظلم کی سزا ہے گناہوں کو دے ؟لیکن قوم لوط ،عاد اور شمو دبلکہ کئی دیگر قوموں کے ساتھ اس نے یہی کیا جب پورے کے پورے گاؤں اور شہر بہع مکینوں کے محض اس لیے نیست و نابود کر دیے کیونکہ ان میں سے کسی اقلیت نے فخش کام کیے تھے یاصالح کی او نٹنی کے پیر کاٹ دیے تھے ؟ان معاشر وں میں بچوں کا کیا قصور تھا؟ کیاا نہوں نے سے منکر کیا تھایا او نٹنی کے پیر کا نٹنے میں مد د دی تھی؟ اور چاہے انہوں نے حصہ لیا بھی ہو کیا د نیا کے تمام قوانین یہ نہیں کہتے کہ بالغ ہونے تک بچے اپنے قول و فعل کے ذمہ دار نہیں ہیں؟

اب ہم جانتے ہیں کہ طبعی آفتیں جیسے زلز لے طوفان وغیرہ خداکے انقام کاذریعہ نہیں ہوسکتے کیونکہ ہمیں معلوم ہے کہ یہ کیوں اور کیسے ہوتے ہیں، یہ ایسے صحر ائی یا پہاڑی علاقوں میں بھی آسکتے ہیں جہاں ایساکوئی بھی نہیں رہتا جنہیں خداسزا دینا چاہتا ہو!! کیااس سے خداکی ایمان داری اور انصاف مشکوک نہیں ہو جاتا جو کہتا ہے کہ اس نے ان طبعی آفتوں کے ذریعے شہر وں کے شہر تباہ کر دیے ؟نو مبر 1755 میں سپین کے شہر برسلونا میں آنے والے زلز لے کے بعد یہ نقطہ یورپی فلسفیوں کے ہاں بھی زیر بحث رہا، زلز لے کے بعد میہ نقطہ یورپی فلسفیوں کے ہاں بھی زیر بحث رہا، زلز لے کے بعد ایک سونامی آیااور ہز اروں انسان، جانور، گھر سب تباہ وہر باد ہو گئے، اس وقت عیسائی پادریوں کا فرمان تھا کہ زلز لہ خدا کی طرف سے اس شہر کے مکینوں پر عذاب تھا کیونکہ انہوں نے تفتیشی عدالتیں قائم کر کے عیسائیت کی ساکھ کو نقصان پہنچایا، مگروہ یہ بتانے سے قاصر رہے کہ زلز لے کی وجہ سے کئی گر جے تو تباہ ہو گئے مگر شہر میں قائم ایک فحاشی کا اڈہ کیونکر محفوظ رہا؟!

جر من فلاسفر لیبنز Gottfried Leibniz نے شرکو تین قسموں میں تقسیم کیا جن میں ایک طبعی شر Natural evil ہے جو ان تکالیف پر مشتمل ہے جو انسانوں کو اپنی زندگی میں در پیش ہوتے ہیں، دو سری قسم اخلاقی شر Moral evil ہے جو ان جرائم پر مشتمل ہے جو انسانوں کو اپنی زندگی میں در پیش ہوتا ہے، اور تیسری قسم غیبی یا مابعد الطبیعاتی پر مشتمل ہے جو انسان سے سرزر دہوتے ہیں جن کی سزاطبعی شر ہوتا ہے، اور تیسری قسم غیبی یا مابعد الطبیعاتی شر مشتمل ہے جو کہ مادہ کی فرسودگی ہے اور مادے کی اسی فرسودگی کی وجہ سے زلز لے اور دیگر طبعی آفتیں آتی ہیں چن نیے ان کی وجہ سے خدا کو الزام نہیں دینا چاہے، اگر اس بیان کو تسلیم کر لیا جائے کہ اخلاقی شروہ جرائم ہیں جن کا ہم

ار تکاب کرتے ہیں تو کیا یہ انصاف ہے کہ خداان جرائم کی پاداش میں انسان کو دنیا میں طبعی آفتوں کی صورت میں سزادے پھر آخرت میں انہی جرائم کے لیے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جہنم بر د کر دے اور جب بھی ان کی چیڑی جل کر خاکسر ہو جائے اسے نئ چیڑی سے بدل دے ؟

اصولی طور پر سزاجرم کی مناسبت سے دی جانی چاہیے یا جیسا کہ انگریزی میں کہتے ہیں کہ Punishment must befit the ملف نہیں ہے تو کیا پچاس سال خدا احتنا ہے جس میں کہ پندرہ سال بچینے کی عمر ہے جس میں وہ مکلف نہیں ہے تو کیا پچاس سال خدا کی نافر مانی کرنے پر ہمیشہ ہمیشہ کی سز اانصاف کے عین مطابق ہے؟ کیا یہ سزاجرم سے راست متناسب ہے؟ پچاس سال کی نافر مانی پر خدااسے پچاس سال کی سزاکیوں نہیں دیتا؟

بعض جرائم جن کی سزاانسان کوازل تک ملتی رہے گی متعین ہی نہیں ہیں مثلاً قرآن میں ملتاہے کہ:

جولوگ اللہ اور اسکے رسول سے لڑائی کریں اور ملک میں فساد کرنے کو دوڑتے پھریں ان کی یہی سزاہے کہ بری طرح قتل کر دیئے جائیں یاسولی چڑھادیئے جائیں یاان کے ایک ایک طرف کے ہاتھ اور ایک ایک طرف کے پاؤں کاٹ دیئے جائیں یاملک سے غائب کر دیئے جائیں۔ یہ تو دنیامیں انکی رسوائی ہے اور آخرت میں ان کے لئے بڑا بھاری عذاب تیارہے۔

یہاں جرم کاکوئی تعین نہیں ہے،انسان اللہ سے کیسے لڑسکتا ہے؟ اور یہ فساد کون ساہے؟ چاہے فقہاء فساد کی نوعیت کا تعین بھی کرلیں تب بھی سزاجرم کی نوعیت کے حساب سے متعین نہیں ہے، بعض کوبری طرح قتل کیا جاسکتا ہے، یاسولی پر چڑھایا جاسکتا ہے یاہاتھ پاؤں کاٹے جاسکتے ہیں اب ملک بدر ہونے والے کو قتل کیے جانے والے یاہاتھ پاؤں کاٹے جانے والے یاہاتھ پاؤں کاٹے جانے والے سے کم سزاملی اگرچہ جرم ایک ہی ہے یعنی خداسے لڑائی یاز مین پر فساد. اسی پر بس نہیں .. یہ سب تو محض دنیا میں ہے آخرت میں مزید ایک بہت بڑا بھاری عذاب ان کا منتظر ہے .. کیاا یک ہی جرم پر دود فعہ سزادینا انصاف کے عین مطابق میں ہے؟

سزاکے حوالے سے اگر احادیث سے رجوع کیا جائے تووہ کچھ ملتاہے کہ جسے پڑھ کر سرکے بال بھری جوانی میں ہی سفید ہو جائیں: عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہماکا کہناہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک جگہ سے گذرے (جہاں قبریں تیمیں) تو (دو قبر والوں کے بارے میں) فرمایا (اِنَّهُمَا لَیُعدَّ بَانِ وَما یُعدَّ بَانِ مِن بِّمِیرٍ آمّا اَحَدُ هُمَافَکَانَ یَسْعَی بِالنَّمِیمَةِ وَ آمّا اَحَدُ هُمَافَکَانَ اَیسَتَرُ مَن بُولِدِ) (اِن دونوں کو قبر میں عذاب ہورہاہے اور کسی بڑے گناہ کی وجہ سے نہیں ہورہا توان میں ایک تو چغلی کیا کرتا تھاور دوسر اخود کو اپنے پیشاب (کی چیھنٹوں) سے بچایا نہیں کرتا تھا)

(صحیح البُحاری/ حدیث ۱۲۹۵/ کتاب الجنائز/باب ۸۰، صحیح مسلم/ حدیث ۲۹۲/ کتاب الطهاره/باب ۳۴

کیاخود کو پیشاب کی چھنٹوں سے نہ بچانے جیسے معمولی جرم کے لیے۔اگریہ واقعی جرم ہے۔ قبر میں ہمیشہ کے لیے ایسی در دناک سزادینا کہ اگلے کی چینیں تک قبر سے باہر آر ہی ہوں،انصاف ہے؟ کیاالیں احادیث سے خداکے انصاف پر بھروسہ کیا جاسکتا ہے جس نے فضول قسم کی باتوں کے لیے در دناک ترین سزائیں متعین کرر کھی ہیں؟

اوراگراحادیث میں بچوں کے انجام کے بارے دیکھاجائے تو تعجب خیز مواد ملتاہے مثلاً: حضرت ابن مسعود راوی ہیں کہ رسول کر یم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب عقبہ ابن معیط کو مار ڈالنے کا ارادہ کیا تو (اس نے) کہا کہ (میر ہے بچوں کو کون پالے گا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا" آگ"۔ (ابو داؤد)، سیوطی کی الحاوی للفتاوی میں ہے کہ: رسولِ کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: روزِ قیامت بغیر سر کے بچوں کو لا یا جائے گا تو اللہ تعالی کہیں گے: تم کون ہو، تووہ کہیں گے: ہم مظلوم ہیں، اللہ تعالی کہیں گے: تم پر کس نے ظلم کیا ہے، وہ کہیں گے: ہمارے آباء مر دول سے ہمستر ہوتے تھے اور ان میں اپنی منی خارج کرتے تھے، اللہ تعالی کہیں گے: انہیں آگ میں اے جاؤاور ان کے ماتھے پر لکھ دو اللہ کی رحمت سے مایوس.

جو خدا کسی بچے کو محض اس لیے جہنم بر د کر دیتا ہو کہ اس کے باپ نے بدر میں نبی سے جنگ کی تھی، اور جو خدا بچوں کے سر کاٹ کر انہیں اپنی رحمت سے مایوس کر کے محض اس لیے جہنم رسید کر دیتا ہو کیونکہ ان کے آباء نے مر دوں سے لواطت کی اور اپنی منی ان میں خارج کی، ایساخد اانصاف کے مفہوم کے عین مطابق منصف کہلائے گا؟

اس میں شک نہیں کہ اسلامی خدا جسے ایک مرد کی صورت میں پیش کیا گیاہے جس کے دوہاتھ پیر ہیں اور جو اپنے عرش پر بھی بیٹھتا ہے جسے آٹھ فرشتوں نے اٹھار کھاہے کا انصاف سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے، اور اگر کوئی مسلمان بید دعوی کرتا ہے کہ اس کا خداعاد ل ومنصف ہے تو پھر بیدیقیناً ایک ایساخد ائی انصاف ہو گا جسے ہم نہیں جانتے. انہی وجوہات کی بناء پر بعض فلسفیوں نے جیسے ہیگل نے خدا کی موت کا اعلان کر دیا جبکہ کچھ دوسروں فلسفیوں نے جیسے جیسے میسے مرہمیں اس کی اور اس کی رحمت کی ضرورت نہیں ہے، فریڈریک این گلز نے کہا کہ:"نسلِ انسانی تب تک آزاد نہیں ہوسکتی جب تک وہ خدا کو دیے ہوئے اپنے اختیارات واپس نہیں لے لیتی" چنانچہ خدا کی انصاف ہمیشہ افسانہ ہی رہے گا کیونکہ خداانسان ہے اور انسان اب تک اپنی زندگی میں انصاف قائم نہیں کر سکا ہے.

## معجزه دور قرآن

اسلامی تاریخ ہمیشہ ان تمام تصورات کو جو پہلے سے متعین کر دہ فریم سے نکلنے کی کوشش کرتے تھے ضائع کرتی رہی جس کی وجہ سے بہت سارے مُتون کا انجام نامعلوم رہا جبکہ ان کے مصنفین کا انجام قتل، قید اور ملک بدری کے مابین جھولتارہا، تاہم تمام وجوہات مذہبی نہیں تھیں جس قدر کہ سیاسی تھیں جو مذہب کی آڑ لیے ہوئے تھیں کیونکہ جیسا کہ شہر ستانی کہتے ہیں کہ اسلام میں تکوار ہمیشہ مذہب کی بنیاد پر نہیں اُٹھائی گئی.

اگر مسلمان متکلمین اور فلسفیوں کو پڑھا جائے تو پیۃ چلتا ہے کہ ان کے زیرِ بحث موضوعات بہت جرات مند انہ تھے، انہوں نے

ایسے ایسے موضوعات پر قلم اٹھایا جن پر آج کے دور میں بات کرناغالب کے بقول جوئے شیر لانے کے متر ادف ہے، دیگر
موضوعات کی طرح قر آن کا معجزہ بھی ایک ایسا شجرِ ممنوعہ تھا جسے یہ مسلمان مفکرین زیرِ بحث لائے، اگر چہ اسلامی تاریخ اسے
زند قہ قرار دیتی ہے مگر حقیقت ِ حال یہ ہے کہ یہ لوگ ان الزامات سے بہت دور اور مبر استھے کیونکہ وہ اس قدر گہر ہے
موضوعات پر بحث کرتے تھے جو فقہائے دین کے احاطہ فہم سے باہر تھے یہی وجہ ہے کہ ان فقہاء نے اسے اسلامی مملکت کی
آئیڈیالوجی کی خدمت کے لیے استعال کیا.

(1) ابن الرواندی قر آن پر کہتے ہیں: "اس میں کوئی ممانعت نہیں کہ فصاحت میں عرب کا کوئی قبیلہ دیگر قبائل سے بڑھ کر ہو،
اور اس قبیلے کا کوئی ایک گروہ باقی قبیلے سے زیادہ فصاحت رکھتا ہو، اور اس گروہ میں کوئی ایک شخص باقیوں سے زیادہ فصیح ہو...
اب فرض کریں کہ اس کی فصاحت کی شہرت سارے عرب میں پھیل گئی تو عجم پر اس کا کیا تھم ہے جو زبان نہیں جانے اور ان
پر اس کی کیا حجت ہے ؟!"اسی سیاق میں ابن الرواندی آگے لکھتے ہیں: "تمہاراد عوی ہے کہ معجزہ قائم اور موجو دہے جو کہ قر آن
ہے، اور کہتے ہو کہ "جسے انکار ہو وہ اس کے جیسالا کر دکھائے "تواگر تم بر ترکلام چاہتے ہو تو ہم بلغاء، فصحاء اور شعراء کے کلام
سے اس کے جیسا ہز ارلا سکتے ہیں جس کے الفاظ اس سے زیادہ رواں، معانی میں بے تحاشا مختصر، ادائیگی اور عبارت میں بلیخ اور
تناسق میں با کمال ہوگا، تواگر تمہیں یہ منظور نہیں تو ہم تم سے وہی مطالبہ کرتے ہیں جو تم ہم سے کرتے ہو" ابن الرواندی کی

·

بات سے پہ چاتا ہے کہ وہ اچھی طرح سمجھتے ہیں کہ ہر متن اور مصنف کا اپنا ایک اسلوبی پہلوہ و تا ہے جو اسے باقی لکھار ایوں اور تخلیق کاروں سے متاز کر تا ہے بہی وجہ ہے کہ ہر شاعر یامصنف کا اپنا ایک انداز ہو تا ہے جس کی نقل کرنا تقریباً ناممکن ہو تا ہے، یوں یہ چینے دے کروہ بتار ہے ہیں کہ یہی جحت حریف پر بھی لا گو ہوتی ہے کیونکہ کوئی بھی انسان کسی دو سرے کے جیسی کوئی چیز نہیں لا سکتا (2) کیونکہ تخلیق کی مثال جیسا کہ جابری کہتے ہیں ڈرائینگ، مجسمہ سازی، فلسفہ اور فکر کی طرح ہے جس کی نقل نہیں کی جاسکتی کیونکہ تعریف میں نقل "تخلیق "نہیں ہے (3).

ابو بکر الرازی کاخیال ہے کہ اگر کسی کتاب میں کوئی معجزہ ہے تواسے دینی کتابوں میں نہیں بلکہ علمی کتابوں میں ہوناچا ہے،اس ضمن میں وہ کہتے ہیں: "واللہ اگر کسی کتاب کا جمت ہوناواجب ہوتا تو وہ انجنیئرنگ اور ریاضی کی کتابیں ہوتیں جن سے افلاک اور سیاروں کی حرکت کاعلم حاصل ہوتا ہے،اور منطق اور طب کی کتابیں جن میں بدن کی منفعت کے علوم ہیں یہ کتابیں ایسی کتابوں سے زیادہ جمت کی حقد ار ہیں جن سے ناتو کوئی نفع ہوتا ہے نافقصان اور ناہی کوئی مستور (پوشیدہ) ظاہر ہوتا ہے (یعنی قرآن) "وہ مزید کھتے ہیں: "ہم اس سے بہتر شعر، بلیغ خطبے اور خوبصورت رسائل لاسکتے ہیں جو اس سے زیادہ فصیح اور با کمال ہوں گے، قرآن میں ایساکوئی فضل نہیں ہے، یہ محض کلام کے باب میں ہے".

قر آنی مجزے کا تعلق دومعاملات سے رہا، ایک نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کا ان پڑھ ہونا اور دوسر ااسے نقدس کی چادر میں لیسٹ کر ایک اعلی فنی قیت دینے کی کوشش کرنا تاہم امیت کامسکہ زیادہ اہم رہا کیونکہ اسے متن کی قدریا ویلیو بڑھانے کے لیے "
استعال ''کیا گیا تا کہ اسے انسانی تصنیف نہ کہا جائے تاہم اس زمانے میں امیت کا مطلب ان پڑھ ہونا نہیں تھا اور ناہی ان پڑھ ہونا کوئی معجزے کی علامت ہے، بلکہ اس کے برعکس پڑھنا لکھنا بلیخ کلام کہنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہے کیونکہ بلیخ با تیں پڑھنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہے کیونکہ بلیخ با تیں پڑھنے کے لیے کوئی شرط نہیں ہے کیونکہ بلیخ با تیں پڑھنے نے مشروط نہیں ہیں، عرب کے شعر اءاور خطیب بغیر کسی سابقہ تیاری کے شعر کہتے اور خطبے پڑھتے تھے (13) یوں ایک زبانی ثقافت میں جہاں پڑھنے کا زیادہ رواج نہیں تھار سول (صلی اللہ علیہ وسلم) کوکوئی استثناء حاصل نہیں ہے، تو پھر امیت سے معجزے کا قیاس کسے کیا جائے؟

\_\_\_\_\_

#### حواله جات:

1- تاريخ الالحاد في الاسلام، عبد الرحمن بدوي، سيناللنشر، دوسر اايدُيشن 1993.

2- تاريخ الالحاد في الاسلام، صفحه 253.

\_\_\_\_\_

3- مدخل الى القرآن الكريم، يبلا ادْييْن 2006 صفحه 83.

4- مدخل الى القرآن الكريم، صفحه 83.

# الكلوم الفرقان في خزعبلورت الركتور جواه خان

لگتا ہے اس پانچویں فیل سے بڑے بڑے مومنین کو خطرہ لاحق ہو گیا ہے، یہی وجہ ہے کہ میری ہر تحریر پر کوئی نہ کوئی مومن لمبا چوٹرارد لکھ مارتا ہے، شروع میں ردبڑے سادہ اور روایتی تھے، لیکن میرے سمجھانے پر پچھ فرق پڑا ہے، خصوصاً میرے عزیز دوست ڈاکٹر جواد خان صاحب کو اب"ر ردود "لکھنے کاسلیقہ آگیا ہے اور اب وہ صرف قر آن سے ہی نہیں بلکہ سابقہ مقد س کتابوں کی بھی خوب ورق گر دانی کر کے دلائل پیش کرتے ہیں، پہلے کی طرح میری" قر آن اور اسرائیلیات "پر بھی دوعد درود منظرِ عام پر آئے، پہلارداگرچہ اچھا قرار دیا جاسکتا ہے مگر روایات سے ہٹ کر اس میں کوئی نیا بین نہیں تھا اس لیے میں نے بھی اسے درخورِ اعتناء نہیں سمجھا، تاہم ڈاکٹر جواد خان صاحب کارد اتنا کمال کا تھا کہ میں اسے نظر انداز نہ کر سکا، مجھے یہ اعتراف کرنے میں ذرا بھی تامل نہیں کہ انہوں نے "رد"کاحق اداکر دیا، مگر افسوس کہ انہوں نے میری جس تحریر کارد لکھا اس کے اصل مقصد کو سمجھا ہی نہیں اور بات کسی اور نہج پر لے گئے، اگر وہ مضمون کے "مضمون "پر رہتے ہوئے بات کرتے اور اصل مدعے کورد کرتے تو شاید میری بھی کچھ اصلاح ہو جاتی .

بہر حال جو بھی ہے، میرے عزیز جراح کو یقین تھا کہ میں ان کے "رد" کا"رد" ضرور لکھوں گا کیونکہ اپنی تحریر میں وہ جابجامجھ سے ٹیڑھے میڑھے سوالات کر کے مجھے "رد" لکھنے پر اکسارہے تھے، اور مجھے یقین ہے کہ عوام کو بھی اس رد کے رد کابڑی بے



صبری سے انتظار ہو گا،اور اتنی عوام کومایوس کرنامیں گناہ کبیرہ سمجھتا ہوں

تو چليد د مکھتے ہيں كه ڈاكٹر صاحب كى زنبيل ميں كيا كيا معجزات ہيں..

يهلا سوال يااعتراض وه يون الطاتے ہيں:

'نگی صاحب نے اپنے مضمون کی ابتدا قرانی آیات سے کی. طرفہ تماشہ یہ کہ ایکے مضمون میں قرآن کی آیات جو کہ کفّار کے اظہار لا تعلقی کے طور پر پیش کی جارہی تھیں، موصوف نے انھیں کا پی رائٹ ایکٹ کی خلاف ورزی کا الزام بنادیا. سورہ الا نعام کی آیات ۲۵ یاسورہ الانفال کی آیت ۳۱ میں الزام یہ نہیں تھا کہ قرآن کریم کوئی الہامی کتاب نہیں ہے اور یہو دیوں کی کتاب کاچر بہ ہے (نعوذ وباللہ) بلکہ کقار ملّہ کا یہ اظہار لا تعلقی تھا کہ جس میں وہ کہتے تھے کہ یہ تم کیا گئے گزرے زمانوں کی باتیں کرتے ہواور کیا پر انی داستانیں سناتے رہے ہو"

کیا فہ کورہ بالا دونوں آیتوں میں کفارنے ہے الزام نہیں لگایا کہ قر آن پہلے لوگوں کی کہانیاں ہیں اور اگر وہ چاہیں تواس طرح کا کلام وہ خود بھی کہہ دیں؟ جبوہ ہے ہیں کہ یہ پہلے لوگوں کی کہانیوں پر مشتمل ہے توکیااس سے بے واضح نہیں ہوجاتا کہ یہ کہانیاں انہوں نے پہلے بھی سن رکھی تھیں اور جب قر آن نے آکر وہی کہانیاں دوبارہ دہر ادیں توانہیں اس میں کوئی نیا پن نظر نہیں آیا، یہی وجہ تھی کہ انہوں نے کہا کہ یہ "اساطیر الاولین" پر مشتمل ہے جنہیں وہ خوب جانتے ہیں، یہ بات میرے فاضل دوست بھی مان رہے ہیں اور میر امقصد بھی اسی بات کی طرف توجہ دلانا تھا.

" پیتہ نہیں فاضل مضمون نگار کے یہاں در نگی اور اور خطاکا کیا مفہوم ہے مگریہ بات سب کو معلوم ہے کہ موجو دہ الہامی کتب تحریف شدہ ہیں اور ان کتابوں میں تحریف ایک ایسی مسلمہ حقیقت ہے کہ عیسائی علما بھی اس کا انکار نہیں کر سکتے . بائبل شاید دنیا کی واحد کتاب ہے جس پر اتنی بار نظر ثانی ہو چکی ہے کہ جس کی نظیر کسی بھی الہامی کتاب کے لئے نہیں ملتی . یہ کوئی الیسی بات نہیں تھی کہ جس کے بارے میں ہم یہ کہ سکیں کے حضرت کی جیسے فاضل شخص کی علم سے باہر ہو سکتی ہے "

میں نے اس پورے مضمون میں کہاں کہاہے کہ موجو دہ الہامی کتابیں تحریف شدہ نہیں ہیں؟ کیا آپ بتانا پیند فرمائیں گے؟

پھر میرے فاضل دوست تفسیر ابن کثیر سے اسرائیلیات کے حوالے سے پچھ اقتباس کرکے فرماتے ہیں:

" یہاں تفسیر ابن کثیر کے اقتباسات بیش کرنے کا مقصد صرف یہ واضح کرناتھا کہ اسر ائیلیات کا دین اسلام میں کہاں تک دخل ہے اور اسکے نقل کرنے میں کن اصولوں کو مد نظر رکھنا پڑتا ہے"

یہ میرے دوست کی تسلی کے لیے کافی ہو گامیرے لیے نہیں، کیونکہ اسرائیلیات کا دخل اس سے کہیں زیادہ ہے جتنا کہ میرے فاضل دوست سجھتے ہیں، میرے مضمون میں جن اسرائیلیات کا تذکرہ کیا گیاتھامیرے فاضل دوست نے ان میں سے ایک کا بھی تسلی بخش جواب دیناضر وری نہیں سمجھا، مثلاً میں نے کہاتھا کہ حضرت موسی علیہ السلام کا قصہ شاہ سر جون الا کادی کا ہے، میں نے یہ بھی کہاتھا میں نے یہ بھی کہاتھا کہ سورہ مائدہ کی آیت 45 میں وارد قانون در حقیقت حمورانی کے قوانین سے آیا ہے، میں نے یہ بھی کہاتھا کہ چور کاہاتھ کا ایک رسم تھی اور ایسے کئی دیگر

الزامات لگائے تھے جن پر سارے مضمون کا دارومدار تھا مگر میرے فاضل دوست کا یاتو تجابل عار فانہ کمال کا ہے یا پھروہ رد کرنے سے قاصر تھے.

اس سے آگے وہ فرماتے ہیں:

"مصدر اور خدائی پیغام ایک ہی ہے لہٰذ اوا قعات کا ایک جیسانا ہونازیادہ اچھنے کی بات ہے بجائے واقعات کے ایک جیسا ہونے کے "

نہیں جناب ان دونوں سے زیادہ اچنجے کی بات بہ ہے کہ واقعات کے مقامات اور کر دار کہیں اور ثابت ہورہے ہول..

ڈاکٹر صاحب خاتم الانبیاء پر جہالت کا الزام لگاتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"پیه ایک نا قابل تر دید حقیقت ہے کہ نبی کریم صلی الله علیھ وسلم پڑھنالکھنانہیں جانتے تھے"

یہ دنیاکاسب سے بڑا مذاق ہے، ایک طرف جس نبی کی شان میں دن رات قصیدے گائے جاتے ہیں اسی نبی کو ان پڑھ جاہل قرار دے کر اسے معجزے کانام دے دیاجا تاہے، جبکہ حقیقت میں انہیں جاہل کہنے والے خود سب سے بڑے جاہل ہیں (تعیم ہے تخصیص نہیں)، یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک شخص نے لمبی چوڑی تجارت سنجال رکھی ہواور اسے پڑھنالکھنانہ آتا ہو؟اور کیا "اُمی "کامطلب ان پڑھ ہونے کہ ایک شخص نے لمبی پڑھئی کر اُمی "کامطلب ان پڑھ ہونے کے قوی ترین شوت کا دراو مدارو می پر ہے یا پڑھنے کھنے پر؟ جائے اور ان کے ان پڑھ ہونے کے قوی ترین شوت جو آپ کو مل سکیں ڈھونڈ کر لائے، پھر اس کے بعد میں آپ کو ثابت کر دوں گا کہ وہ ان پڑھ جاہل نہیں تھے پھر بیٹھ کر فیصلہ کریں گے کہ گتانے رسول کو ن ہے اور اس کے معیارات کیا ہیں ..!؟

اس کے بعد میرے فاضل دوست کچھ بائیلی خرافات نقل کرکے فرماتے ہیں:

"اگر قر آن کریم کسی بھی کتاب کی نقل ہے تو یہ خرافات قر آن کریم میں کیوں نقل نہیں ہوئیں؟ کیوں یہ کتابیں خداکاایک اعلی وار فع اور منطقی تصور پیش کرنے میں قر آن کریم کے برعکس ناکام ہیں؟" میں نے کب کہا کہ میں ان کتابوں پریقین رکھتا ہوں؟ اور کیا کسی کتاب میں خرافات کانہ ہونااسے مقد س بنادیتا ہے؟ عجیب منطق ہے..!!اور کیا آپ کے خیال میں قر آن میں خرافات نہیں ہیں؟اگر آپ کی طبع نازک پر گراں نہ گزرے توایک نمونہ پیش کرناچا ہوں گا:

وَّا تَاكَسُ نَاالسَّمَاءَ فَوَجَد نَهُمَا مُلِئَت ۡ حَرَسًا شَدِى ۡ وَاوَّشُهُبًا ۚ ﴿٨﴾ وَٱنَّا كُنَّا فَن َعُدُمِن ٓ بَامَقَاعِدَ لِلسَّم ٓ عِ أَفَهَن ٓ يَّس ٓ تَعِ ال ٓ انَ يَجِد ٓ لَهُ شِهَا بَارٌ صَدًا ۖ ﴿٩﴾ سوره جن، آيت 8 اور 9

اور یہ کہ ہم نے آسان کو ٹٹولا تواسکو مضبوط چو کیداروں اور انگاروں سے بھر اہوا پایا۔۔اور یہ کہ پہلے ہم وہاں بہت سے مقامات پر فرشتوں کی باتیں سننے کے لئے بیٹھا کرتے تھے۔اب کوئی سننا چاہے تواپنے لئے انگارہ تیار پاتا ہے۔

اِتَّازَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّن ۚ يَابِزِي ٓ عَنِي ال ٓ كَوَاكِبِ ۙ ﴿٢﴾ وَحِف ٓ ظَامِّن ٓ كُلِّ ثَى ٓ لَمْنِ مَّارِدٍ ۚ ﴿٧﴾ لَا يَسَمَّعُو ٓ نَ اِلَى ال ٓ مَلَا ال ٓ اَكَ ۚ لَى وَيُق ٓ وَفُوۡنَ مِن ٓ كُلِّ جَانِبٍ ☆ ۚ ﴿٨﴾ وُحُوٓ رَاوَّلَهُم ٓ عَدَابٌ وَّاصِبٌ ۚ ﴿٩﴾ اِلَّا مَن ٓ خَطِفَ ال ۡ خَط ٓ فَة فَات ٓ بَعَهُ شِهَابُ ثَاقِبٌ ﴿١٠﴾

بیشک ہم ہی نے آسمان دنیا کو ستاروں کی زینت سے سجایا۔اور ہر شیطان سر کش سے اسکی حفاظت کی۔ کہ اوپر کی مجلس کی طرف کان نہ لگا سکیس اور ہر طرف سے ان پر انگارے چھینکے جاتے ہیں۔ یعنی وہاں سے نکال دینے کو اور انکے لئے ہمیشہ کاعذاب ہے۔ ہاں جو کوئی فرشتوں کی کسی بات کو چوری سے جھیٹ لینا چاہتا ہے تو جلتا ہو اانگارہ اسکے پیچھے لگ جاتا ہے۔

وَلَقَد ۚ زَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّن ۚ يَا بِمَصَا بِي ٓ حَ وَجَعَل ٓ نَهَارُجُو ٓ مَاللَّشِيطِي ٓ نِ وَاَع ٓ تَد ٓ نَالَهُم ٓ مَدَابَ السَّعِي ٓ رِهِ ﴾
اور ہم نے قریب کے آسان کو تاروں کے چراغوں سے زینت دی اور اککو شیطانوں کے مارنے کا آلہ بنایا اور ان کے لئے د کہتی آگ کا عذاب تیار کرر کھاہے۔

چلے کسی فلکیات دان کے پاس چلتے ہیں اور اسے بتاتے ہیں کہ ہمارا قر آن کہتاہے کہ ستارے اور شہابیے محض شیطانوں کومار بھگانے کے آلوں کے سوا کچھ نہیں ہیں پھر دیکھتے ہیں کہ ہمیں کتنے جوتے پڑتے ہیں..!؟ (ہم سے مر ادمیں بھی جوتے کھانے والوں میں شامل ہوں) رہی بات کہ"کیوں یہ کتابیں خداکاایک اعلی وار فع اور منطقی تصور پیش کرنے میں قر آن کریم کے برعکس ناکام ہیں" تو قر آن کون ساکامیاب رہا؟ ایک پتھر کے گر د چکر لگانے اور اسے چو منے چاشنے میں اور کر شن بھگوان اور گائے ما تا کے آگے سرنگوں ہونے میں کیافرق ہے؟ اور کیا اس صورت میں گائے ان پتھر وں سے زیادہ فائدہ مند نہیں؟

پھر میرے فاضل دوست نے ہائبل سے بقول ان کے کچھ" فخش" اقتباسات پیش کرکے فرمایا:

"کیافاضل مضمون نگار کوانبیاعلیهم صلواة السلام سے منسوب گھناؤنی، بیہو دہ اور انتہائی فخش داستانیں، (معاذ اللہ) قر آن مجید میں نظر آتی ہیں"

کیا آپ واقعی ایسا سمجھتے ہیں؟ یا آپ کی آ تکھوں پر تقدس کی پٹی اس قدر کس کے بندھی ہے کہ آپ کو پچھ نظر نہیں آتا؟ آپ کی اجازت سے ایک اور نمونہ پیشِ خدمت ہے:

وَجَآءَاه ٓ لُ ال ٓ مَدِى ٓ عَدِيَس ٓ تَب ٓ شِرُو ٓ نَ ﴿ ١٧﴾ قَالَ إِنَّ إِسْوَلَاءِ ضَى ٓ فِى ٓ فَلَا تَف ٓ ضَحُو ٓ نِ ﴿ ١٨﴾ وَ اللَّهُ وَلَا تُخَوِّدُ وَ فِي ۗ فَلَا تَف ٓ ضَحُو ٓ نِ ﴿ ١٨﴾ وَ اللَّهُ وَلَا تُخَوِّدُ وَ نِ ﴿ ١٩﴾ وَ اللَّهُ وَلَا تُحَوِّدُ وَ فِي ﴿ ١٩﴾ وَاللَّهُ وَلَا تُحَوِّدُ وَ فِي ﴿ ١٩﴾ وَاللَّهُ وَلَا تُحَوِّدُ وَ فِي اللَّهُ وَلَا تُحَوِّدُ وَ فِي اللَّهُ وَلَا تُحِدُ وَ فِي اللَّهُ وَلَا تُحْرِقُ وَ اللَّهُ وَلَا تُحَرِّدُ وَ فِي اللَّهُ وَلَا تُحَرِّدُ وَ فِي اللَّهُ وَلَا مُعْمَى أَنْ وَ اللَّهُ وَلَا تُحْرِقُ فَي وَاللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَا تَعْمَى أَنْ وَ وَ اللَّهُ وَلَا مُعْمَى أَنْ وَاللَّهُ وَلَا تُعْرِقُونَ وَ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ وَلَا أَنْ وَاللَّهُ وَلَا تُعْرِقُونَ وَ وَاللَّهُ وَلَا تُعْرِقُ وَاللَّهُ وَلَا ثُكُنْ وَاللَّهُ وَلَا مُعْرَالِ اللَّهُ وَلَا ثُكُنْ وَاللَّهُ وَلَا ثُكُنْ وَاللّهُ وَلَا تُعْرِقُ وَ مِنْ إِلَا مُنْ اللَّهُ وَلَا ثُكُنْ وَ فَي مِنْ وَاللَّهُ وَلَا ثُلُونًا لِلللَّهُ وَلَا ثُنْ فَا لَا لِللَّ عَلَى اللَّهُ وَلَا ثُكُنْ وَلَا مُعْرِقُونَ وَ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا مُعْرَفًا لِلللَّهُ وَلَا لَا لِلللَّهُ وَلَا مُعْلِمُ اللَّهُ وَلَا مُعْلِقُ اللَّهُ وَلَا مُعْلِمُ اللَّهُ وَلَا مُعْلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا مُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا كَالْمُعَلَّمُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا ع

اور آئے شہر کے لوگ خوشیاں کرتے[۵۷] لوط نے کہایہ لوگ میرے مہمان ہیں سومجھ کور سوامت کرو[۵۵] اور ڈرواللہ سے اور آئے شہر کے لوگ خوشیاں کرتے اور آئے شہر کی تیٹیاں اگر تم اور میر کی آبرومت کھوؤ [۵۸] بولے کیا ہم نے تجھ کو منع نہیں کیا جہان کی حمایت سے [۵۹] بولا یہ حاضر ہیں میر کی بیٹیاں اگر تم کو کرنا ہے[۲۰] (سورہ الحجر)

یہ کیسے نبی ہیں جولونڈوں کو بچانے کے لیے اپنی بیٹیاں اجھاعی آبروریزی کے لیے مسٹنڈوں کو پیش کررہے ہیں؟ کیا یہ بہودہ اور انتہائی فخش داستان نہیں؟ مجھے پتہ ہے کہ آپ سورہ حجرکی آیت نمبر 71کی کیا تاویل پیش کریں گے، میں چاہتا ہوں کہ آپ وہ تاویل پیش کریں گے، میں تبھی مزہ آئے گا..اور ہاں وہ تاویل پیش کریں کیونکہ لغوی، منطق، اور سیاتی لحاظ سے اس احمقانہ تاویل کی دھجیاں بھیرنے میں تبھی مزہ آئے گا..اور ہاں یہ کہانی سابقہ مقدس کتابوں کے عین مطابق ہے.

میر ہے دوست مزید فرماتے ہیں:

"ان الزامات کوڈاکٹر ذاکر نائیک نے نہایت خوبصورت اور محکم دلائل کے ساتھ رد کیا ہے۔ ایک سوال کے جواب میں ڈاکٹر صاحب کہتے ہیں کہ اگر آپ قر آن اور بائبل کا جائزہ لیں تو کی مقامات پر ان میں یکسانیت پائی جاتی ہے۔ لیکن اگر آپ انکا گہر ائی ساحب کہتے ہیں کہ اگر آپ ترین توان میں خفیف سافرق نظر آئے گا۔ اس فرق کواگر آپ سائنسی معلومات کی روشنی میں دیکھیں تو یہ ۲ با تیں ثابت ہو جائیں گی۔ ایک قر آن کریم نے قصوں کو نقل نہیں کیا ہے اور دوسری سائنسی معلومات کی روشنی میں قر آن کریم کی حقانیت بھی کھل کر ثابت ہو جاتی ہے"

ڈاکٹر ذاکر نائک کی میں عزت کر تاہوں، لیکن جہاں بات قر آن سے سائنس کشید نے کی آتی ہے توان میں اور ہارون کی جیسے جعلساز میں کوئی فرق نہیں رہتا، ایسے لوگ ہمہ وفت ہر جدید سائنسی دریافتوں کو کیچ کرنے کے لیے تیار رہتے ہیں، اور پھر اپنا سارازور قر آن میں ایسی کسی آیت کی تلاش میں لگادیتے ہیں تا کہ یہ ثابت کر سکیں کہ قر آن میں بیہ جدید ترین علمی دریافت اگر ان سے نہیں تو کم سے کم چودہ سوسال پہلے سے ضر ور موجود تھی!! میرے خیال سے اہرین علوم ارض (Geology) حضرت اراب سے مہرین علوم ارض (Geology) حضرت ہیں موسی علیہ السلام کے سمندر کو اپنے عصاسے چر دینے کے عمل کوسائنسی طور پر بیان کر کے انتہائی راحت محسوس کریں گے، نا ہی طبیعات دانوں اور کیمیاء دانوں کوسائنسی طور پر بیان کر کے انتہائی راحت محسوس کریں گے، نا ایپ علیہ السلام کے لیے آگ اچانک "بر دوسلام " کیسے ہوگئی، ناہی فلکیات دانوں کو یہ تسلیم کرنے میں کوئی پش و پیش ہو گا کہ شہا ہے اور دیدار ستارے دراصل شیطانوں کو مار ہوگانے کے لیے کام آتے ہیں تا کہ وہ فرشتوں اور خدا کے در میان ہونے والی گفتگونہ من سکیں …!؟

ہر جدید سائنسی دریافت منظر عام پر آنے کے بعد ہی قر آن سے کیوں بر آمد ہوتی ہے؟ اسے دن رات طوطے کی طرح رٹے والے الی سائنسی دریافتیں کرتے ہیں؟ نہیں جناب وہ تو قر آن کو پڑھ کریہ سائنسی دریافتیں کرتے ہیں؟ نہیں جناب وہ تو قر آن کو مانتے ہی نہیں، تو پھر وہ ایسے کارنامے کیسے انجام دے لیتے ہیں؟ کیونکہ وہ اپنی عقل کا استعال کرتے ہیں جو اللہ کے فضل و کرم سے ہمارے پاس نہیں ہے، جب انسان نے ترقی کی منزلیں اپنی عقل کے استعال سے ہی طے کرنی ہیں تو مقد س کتابوں میں سائنس کے ہونے یانہ ہونے سے کوئی فرق نہیں پڑتا، ہند و بھی اپنی مقد س کتابوں سے سائنس بر آمد کر لیتے ہیں تو کیا آپ مان لیں گے کہ یہ خدا کی اتاری ہوئی کتابیں ہیں؟ یہودی اور عیسائی بھی اپنی اپنی مقد س کتابوں سے سائنس بر آمد کرتے ہیں تو کرتے ہیں تو پھر آب نہیں کیوں نہیں مانتے؟

ڈاکٹر صاحب مزید فرماتے ہیں:

"بائبل (پیدائش ۱:۳-۵) کہتی ہے کہ خدانے دن اور رات کی تخلیق پہلے دن کی . دوسری طرف بائبل کے ہی مطابق (
پیدائش –۱: ۱۲–۱۹) ستار ہے چوتھے دن تخلیق کے گئے . جو کہ مضحکہ خیز حد تک غلط ہے . اگر ستار ہے نہیں ہوں تو دن اور رات کا ہونا سورج کے بغیر ممکن نہیں . قران کریم اس کے برعکس اس طرح کا کوئی بیان دیتا نظر نہیں آتا . اگر فاضل مضمون نگار کو اس طرح کے کسی بیان کاعلم ہو تا توجھے قوی یقین تھا کہ وہ ایک لمحہ ضابع نہیں کرتے اپنا فیصلہ سنانے میں . سوال پھر وہیں آجاتا ہے کہ اگر قران کریم کسی کتاب کی نقل ہے تو یہ مضحکہ خیزیاں قران میں کیوں نہیں ؟"

بھی دوسرے کی آنکھ میں نکا بھی ہوتو نظر آ جایا کر تاہے،اور اپنی آنکھ میں شہتیر بھی ہوتو نظر نہیں آتا، چلیے میں آپ کوالیی ہی ایک مضحکہ خیزی قرآن سے نکال کر دیتا ہوں:

قُل ٓ اَبِّكُمْ مَ لَكُ ۚ فَرُوهِ مَن بِالَّذِى ٓ حَلَقُ ال ٓ اَر ٓ عَن فِي ٓ يَو ٓ ئَى ٓ نِ وَثَى ٓ عَلُو ٓ نَ لَهُ الله عَلَى هَ نَ فَرَا الله عَلَى ٓ نَ فَرَ الله عَلَى ٓ نَ الله عَلَى ٓ نَ فَلَا الله عَلَى ٓ نَ الله عَلَى ٓ نَ عَلَى الله عَلَى ٓ نَ عَلَى الله عَلَى َ عَلَى َ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَ الله عَلَى عَلَ

یہاں پہ چلتا ہے کہ پہلے زمین دودن میں بنائی گئی، پھر پہاڑ اور سامان معیشت چار دن میں بنائے گئے، (یعنی وہ دو دن جو زمین کو بنانے میں صرف ہوئے ان میں جیرت انگیز طور پر پہاڑ شامل نہیں تھے!!)، پھر سات آسان دودن میں بنائے، یعنی زمین، پہاڑ اور سامانِ معیشت چھ دن میں بنائے گئے جبکہ سات آسان دودن میں بنائے گئے، کیا یہ معقول بات ہے کہ زمین حبیباادنی ساسیارہ جس کی اس کا کنات کی وسعت کے سامنے کوئی و قعت نہیں کو بنانے میں چھ دن صرف ہوئے جبکہ سات آسان بشمول اپنی

.....

وسعتوں اور کہکشاؤں کے صرف دودن میں بنالیے گئے!؟ اور اگر زمین اور تمام طلبگاروں (مخلو قات) کے لیے سامانِ معیشت آسانوں سے پہلے بنائے گئے تو بغیر سورج کے وہ کیسے زندہ تھے!؟ چلیے اسی تناظر میں ایک اور تضاد دیکھتے ہیں:

ءَان ۚ ثُمُ ٓ اَشَدُّ خَل ٓ قَامَ السَّمَآءُ ۚ بَهٰمَا ﴿ ٢٧﴾ رَفَعَ سَم ٓ كَهَا فَسَوْ بِهَا ﴿ ٢٨﴾ وَاَعْ ٓ طَشَ لَى ٓ لَهَا وَاحْ ٓ رَجَ صُحبُها ﴿ ٣٩﴾ وَال ٓ اَر ٓ ضَ لَعَ ٓ وَ ذَٰ لِكَ وَلِي رَلِي بِهِا ﴿ ٣٠﴾ اَحْ ٓ رَجَ مِن ٓ بَهَا أَمَّهَا وَمَ ٓ عَهُا ﴿ ١٣﴾ وَال ٓ جِبَال اَر ٓ سُهَا ﴿ ٣٣﴾ مَتَاعًاثُم ٓ وَلِان ٓ عَامُم ٓ ﴿ ٣٣﴾

بھلاتمہارا بنانامشکل ہے یا آسان کا؟ اللہ نے اسکو بنایا۔اس کی حصت کو اونچا کیا پھر اسے بر ابر کر دیا۔اور اسی نے رات تاریک بنائی اور دن کو دھوپ نکالی۔اور اسکے بعد زمین کو پھیلا دیا۔اسی نے زمین میں سے اسکاپانی نکالا اور چارہ اگایا۔اور اس پر پہاڑوں کا بوجھ رکھ دیا۔ بیرسب کچھ تمہارے اور تمہارے مویشیوں کے فائدے کے لئے کیا۔

اب یہاں آسمان زمین سے پہلے بنایا گیا!! مگر مجھے یقین ہے کہ یہ کھلے تضاد ان شاءاللہ میرے جراح کے ایمان کو قطعی متز لزل نہیں کر سکتے کیونکہ وہ الحمد للدوراثتی مسلمان ہیں،اور عقل استعال کرنے سے خدانے سختی سے منع کرر کھاہے.

" چانداور سورج دونوں روشنی دیتے ہیں " کے عنوان کے ذیل میں ڈاکٹر صاحب فرماتے ہیں:

"بائبل کے مطابق (پیدائش–۱۲۱)"خدانے دوروشنیاں تخلیق کیں. بڑی روشنی دن میں اجالا کرتی ہے اور چھوٹی روشنی رات میں "جبکہ سائنسی طور پر بیہ بات صاف ہے کہ چاند کی اپنی کوئی روشنی نہیں لہٰذااسکی روشنی کے بارے میں تخلیق کا لفظ استعال کرنا فلط ہے۔ کیافاضل مضمون نگار جانتے ہیں کہ قران کریم چاند اور سورج کی روشنیوں کے بارے میں کیا کہتا ہے ؟ قرآن کریم سورہ نوح میں کہتا ہے کہ:

وَجَعَلَ الْقَمْرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ مِرَ اجًا (١٧:٧١) اور چاند کوان میں (زمین) کانور بنایا ہے اور سورج کو چراغ ٹھیر ایا ہے.

کیا عربی میں مہارت رکھنے والے تمی صاحب بتانا پیند کریں گے کے قر آن کریم میں سورج اور چاند کی روشنیوں کے حوالے سے الگ الگ الفاظ کیوں استعال هوئے؟ چاند کے لئے قران کریم میں قمر کالفظ استعال کیاہے اور اسکی روشنی کے لئے "منیر"کالفظ استعال کیا گیاہے جو کہ عکسی روشنی کے لئے استعال کیاجا تاہے ۔ کیافاضل مضمون نگار بتانا پیند کریں گے کہ نبی کریم صلی اللہ علیھ وسلم کو چو دہ سوسال پہلے یہ حقیقت کس نے بتائی تھی کہ چاند کی اپنی روشنی نہیں ہے؟ پھر وہی سوال کہ اگر قر آن کریم نقل ہے توبیہ کیسی نقل ہے کہ جو سائنسی غلطیوں کو نقل نہیں کرتی ؟"

یہاں جراح صاحب نہ صرف مجھے چونالگانے کی کوشش کررہے ہیں بلکہ اپنی ہی باتوں میں تضاد کا شکار ہیں، آیت کے ترجمہ میں وہ کہتے ہیں کہ چاند زمین کانور ہے تو دوسر ی طرف کہتے ہیں کہ "اسکی روشنی کے لئے "منیر"کالفظ استعال کیا گیاہے "، کوئی مجھے بتائے گا کہ مذکورہ آیت میں لفظ"منیر"کہاں ہے ؟

اور چونا مجھے یوں لگارہے ہیں کہ ترجمہ میں قوسین میں لفظ"ز مین"فٹ کررہے ہیں جو کہ سیاق وسباق کے لحاظ سے بالکل غلط ہے،

یہ تو وہی بات ہو گئی کہ "فویل للمصلین" کہ نمازیوں کی خیر نہیں ہے ، اس آیت کا مفہوم پچھلی آیت کے بغیر ناقص ہے ، دیکھیے:

ٱلَمَ ۚ تَرَوۡۤ اَکَ ٓ نَ خَلَقَ اللّٰهُ سَب ٓ عَ سَمُوتٍ طِبَاقًا ﴿ ١٥﴾ وَّجَعَلَ ال ٓ ثَمَرَ فِي ٓ بِنَ نُو ٓ رَّاوَّ جَعَلَ الشَّم ٓ سَ بِرَ اجَّا ﴿ ١٦﴾ (سوره نوح)

کیاتم نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے سات آسمان کیسے اوپر تلے بنائے ہیں۔۔اور چاند کوان میں روشن بنایاہے اور سورج کوچراغ بنادیا ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ یہ جواوپر تلے سات آسان بنائے گئے ہیں چاند کو"ان میں "(فی ڈینؓ)روش بنایا ہے اور سورج کو چراغ، لیعنی یہاں جو چاند اور سورج ہیں وہ ان ساتوں آسانوں کے در میان کہیں پر واقع ہیں اور انہیں روش اور منور کر رہے ہیں!! یہ ہمارے جانے پہچانے چاند اور سورج نہیں ہیں، سویہ قرآنی تضادات میں سے ایک اور تضاد ہے، روشنیوں کے حوالے سے الگ الگ الفاظ کے استعمال کو توریخے ہی دیجیے.

ڈاکٹر صاحب" آدم پہلے انسان تھے جو ۵۸۰ سال پہلے دنیا میں تھے" کے عنوان کے ذیل میں فرماتے ہیں:

" جبکہ علوم آثار قدیمہ اور ارضیات کے مطابق • اہز ارسال یااس سے بھی پہلے تک انسان کی اس زمین پر موجو دگی کے شواہد موجو دہیں . بائبل کے اس بیان کے برعکس قر آن کریم میں اس طرح کا کوئی بیان نہیں جس میں انبیاء کے در میان زمانوں کا \_\_\_\_\_

درست وقت بتایا گیاہو. کیافاضل مضمون نگاریہ بتانا پیند کریں گے کہ کیاچیز تھی جسے قر آن کریم کواس بظاھر دلچیپ تاریخ کو نقل کرنے سے روکا؟"

بڑا ہی سادہ ساجو اب ہے، یقیناً بائبل کی کاربن کا پی بنانا مقصود نہیں تھا...ہے نا..!اور کیا پیۃ اس وقت یہ با تیں بائبل میں ہوں ہی نا، بعد میں ڈالی گئی ہوں!

ڈاکٹر صاحب کا ایک اور قابلِ غور اعتراض کہ:

"تلمودی اور مدراشی اسر ائیلیات کے ذیلی عنوان میں حضرت تمی نے سورہ نمل کی آیت ۱۸ کے حوالے سے ابن کثیر سے متعلق آدھی بات نقل کی ہے حالانکہ اگر پوری تحریر کاحوالہ دیتے توبات صاف ہو جاتی کہ ابن کثیر نے کیابات اور کیوں کی. آگے چل کے ابن کثیر اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ:

"نوف بکالی کہتے ہیں یہ بھیڑیے کے برابر تھی. ممکن ہے کہ اصل لفظ ذباب ہو یعنی کھھی کے برابر اور کاتب کی غلطی سے وہ ذیاب کھھ دیا گیاہو یعنی بھیڑیا""

پہلی بات توبیہ ہے کہ کتابت کی بیہ غلطیاں کہاں کہاں واقع ہوئی ہیں؟ کوئی اس کی ضانت دے سکتا ہے؟ اس طرح جملہ تفاسیر واحادیث اپنے آپ ہی مشکوک ہوجاتی ہیں کہ ان میں کتابت کی غلطیوں کی کوئی ضانت نہیں، دوسری بات یہ کہ جہاں ڈاکٹر صاحب کا منقولہ بیان موجود ہے وہیں پر بیہ بھی لکھاہے کہ:

ومن قال من المفسرين: إن هذاالوادي كان بأرض الشام أو بغيره، وإن هذه النملة كانت ذات جناحين كالذباب، أو غير ذلك من الأقاويل، فلاحاصل لها.

"مفسرین میں سے کچھ نے کہا: کہ یہ وادی شام کی زمین یا کہیں اور تھی، اور یہ کہ اس چیو نٹی کے مکھیوں کی طرح پر تھے، اور اس طرح کی دیگر باتیں، توبیہ باتیں غلط (لاحاصل) ہیں .

یعنی ابن کثیر خود ہی دیگر مفسرین کی اس تفسیر کو کہ یہ چیو نٹی مکھی کے برابر تھی مستر د کررہے ہیں اور بھیڑیے والی بات پر قائم ہیں،اس طرح میں نے درست ترین تفسیر پیش کی جسے میرے فاضل دوست ناقص بیان نقل کرکے قاری کو بے وقوف بنانے کی کوشش کررہے ہیں، ثبوت کے طور پر تفسیر ابن کثیر میں اس آیت کی تفسیر دیکھیے. ·

ڈاکٹر صاحب اسی طرح کا ایک اور الزام بھی لگاتے ہیں کہ:

" پھر آگے چل کر صحیح مسلم کی حدیث کاحوالہ دیتے ہوئے گول مول بات کی ہے کاش جناب تمی اس حدیث کاحوالہ بھی دے دیتے تو کتنا اچھا ہوتا؟"

شاید میرے فاضل دوست کو حدیث کے آخر میں بارہ (12) کاعد د نظر نہیں آیا جو حوالے کے لیے تھا، خیر جب آپ جانتے ہی ہیں کہ حدیث صحیح مسلم میں بھی ہے تو پھر اعتراض کس بات کا؟اس طرح تو حدیث اور قوی ہور ہی ہے اور میری بات کو مزید اثبات مل رہاہے.

حضرت نوح کی عمر کے حوالے سے ڈاکٹر صاحب گویاہیں کہ:

"میر اسوال جناب تمی سے سائنس کے ادنی طالبعلم کی حثیت سے یہ ہے کہ عقل ۹۵۰ سال زندہ رہنے کو کیوں تسلیم نہیں کرتی؟ کیاا نکے پاس پچھ ایسے سائنسی حقائق ہیں جن کی مدد سے یہ ثابت کیا جاسکے کہ ۹۵۰ سالہ زندگی ناممکنات میں سے ہے"

یمی سوال میر اان سے ہے کہ کیا آپ ایسے سائنسی دلائل پیش کرسکتے ہیں کہ کسی انسان کا 950سال زندہ رہنا ممکن ہے؟ جہاں تک عقل کے تسلیم کرنے کی بات ہے تو آپ قر آن میں آئی کس کس چیز کو عقلیا سکتے ہیں؟

اب ڈاکٹر صاحب کے سب سے بڑے ایمان افروز جھوٹ کی طرف آتے ہیں جھے وہ" فرعون اور اسکے لشکر کی غرقابی "کے عنوان کے تحت بیان کرتے ہیں اور جھے وہ بقول ان کے "رغمسیس دوئم (Merneptah) کی لاش کی دریافت اور اسکی موت کے سلسلے میں ہوئی جدید طبقی تحقیقات" قرار دیتے ہیں، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ رمسیس دوم کی ممی ہی دراصل موسی (علیہ السلام) کا فرعون ہے اور یہ کہ رمسیس دوم کی لاش فرانس لے جائی گئی جہاں ڈاکٹر موریس ہو کلے نے جو مسلمان ہو گئے تھے لاش پر تحقیق کر کے یہ ثابت کیا کہ "اسکی موت کھو پڑی اور گردن کی ہڈیاں ٹوٹے سے ہوئی ہے ۔ لاش پر نمک کی تہہ اس بات کا ثبوت تھی کہ اسکی موت ڈو ہے اور پانی کے انتہائی شدید دباؤ کا متیجہ تھی "جس سے علمی طور پر یہ ثابت ہو جا تا ہے کہ نہ صرف رمسیس دوم ہی فرعون ہے بلکہ سورہ یونس کی آیت نمبر 92 کی حقانیت بھی ثابت ہو جاتی ہے چنانچہ یہ بھی ثابت ہو جا تا ہے کہ قرآن بالیقین اللہ تعالی کی ہی اتاری ہوئی کتاب ہے ۔

جس کسی نے بھی یہ "ایمان افروز" قصہ گھڑ ااسے داد نہ دینازیادتی ہوگی کہ اس نے یہ ثابت کر دیاہے کہ ایمان اندھاہو تاہے، اور جب انسان کی بنیاد ہی خرافات کے یقین پر کھڑی ہو تواپسے لو گوں کو کسی بھی طرح الزام نہیں دیا جاسکتا کہ جب ان کا خداہی عقل سے فارغ ہو تواس کے "عباد" پر کوئی حرج نہیں اگر وہ اپنی عقل استعمال نہ کریں..!!

کیا قر آن کی حقانیت کے ثبوت کے لیے فرعون کی لاش کا دریافت ہونالاز می تھا؟اگر لاش دریافت نہ ہوتی تو کیا قر آن پرشبہات کے سائے منڈلاتے رہتے؟اوراگر اب یہ ثابت ہو جائے کہ رمسیس دوم موسی (علیہ السلام)کا فرعون نہیں ہے تو کیا آپ قر آن کو مستر دکر دیں گے؟

میرے جراح کا دعوی ہے کہ وہ سائنس کے طالب علم ہیں مگر اس جھوٹ کو داغتے اور لوگوں میں جہالت تقسیم کرتے وقت انہوں نے اس بات کی تصدیق کرنے کی ذرا بھی زحمت گوارانہیں کی کیونکہ ایمان ہی کافی ہے بھلے وہ جھوٹ پر کھڑ اہو..

چلیے اس ایمان افروز جھوٹ کا بھی پر دہ فاش کیے دیتے ہیں:

لندن سے شائع ہونے والے سعودی عرب کے مشہور اخبار الشرق الاوسط کی 5 فروری 2005 کی خبر کے مطابق مصر کے وفاقی وزیر برائے آثارِ قدیمہ ڈاکٹر زاہی حواس نے کہاہے کہ:

"واضاف انه بحسب دراسة القر آن الكريم، يتبين ان فرعون الخروج هو «رمسيس الثاني»، بالرغم من النتيجة التي توصل البيها الفرنسيون، عندما قاموا بفحص المومياء في الثمانينيات، والتي اشارت الى انه ليس فرعون الخروج، لعدم وجود آثار للغرق في مومياره."

"انہوں نے مزید کہا کہ اگر چہ قر آنِ کریم کے مطابق فرعون «رمسیس دوم » ہے تاہم اسی کی دہائی میں فرانسیسیوں کی جانب سے ممی کی جانچ سے یہ پیۃ چلا کہ وہ فرعون نہیں ہے کیونکہ اس کی ممی میں ڈو بنے کے کوئی آثار نہیں یائے گئے تھے"

## یهی خبر عربیک نیوز آر کائیومیں دیکھیے

ڈاکٹر زاہی حواس علوم آثار قدیمہ کے مایہ ناز عالم ہیں، مصریات کے حوالے سے کوئی بھی دستاویزی فلم ان کی موجودگی کے بغیر
اد هوری سمجھی جاتی ہے، نیشنل جیو گرافک پر انہیں اکثر دیکھا جاسکتا ہے، اور میرے خیال سے وہ ڈاکٹر موریس بو کلے جیسے
جعلساز سے زیادہ قابلِ اعتبار ہیں، یہ جعلسار کتنابڑا مسلمان تھا، کتنے جج کیے، کتنے عمرے کیے، کتنی نمازیں پڑھیں یہ ایک الگ
موضوع ہے جسے یہاں زیرِ بحث لانا ہے محل ہے، تاہم ڈاکٹر زاہی حواس کے الفاظ قابل غور ہیں کہ قر آن کے مطابق فرعون

ر مسیس دوم ہی بنتا ہے لیکن در حقیقت وہ فرعون ہے ہی نہیں،اب یہاں مومنین کی قر آن کی حقانیت کے بارے میں کیارائے ہو گی؟

عقیدے پریڑنے والی اس ضرب کاری کے لیے معافی جاہتا ہوں مگر سچے تھے ہو تاہے اور سرچڑھ کربولتاہے.

مجھے احساس ہے کہ بیہ تحریرانتہائی قابل اعتراض ہے، مقصد کسی کے جذبات یاعقیدے کا مذاق اڑانانہیں تھا،اگر کسی کے جذبات کو تھیں پہنچی ہو تو میں دلی طور پر ان سے معذرت چاہتا ہوں،میر امقصد محض میرے محترم دوست ڈاکٹر جواد خان کی" بحث برائے بحث "کے لیے شروع کی گئی تحریر کاجواب دیناتھا جس میں انہوں نے بچائے سابقہ تحریر کے "مضمون" کار د کرنے کے بے وجہ اور بے دلیل الزامات لگائے اور میری تحریر کے مقصد کو نہیں سمجھا، مزید بہ واضح کرنامقصود تھا کہ اگر کیڑے ہی نکالنے ہوں توانسان خدامیں بھی کیڑے نکال سکتاہے،میری ڈاکٹر صاحب سے کوئی ذاتی پر خاش نہیں ہے،وہ میرے لیے اب بھی محترم ہیں، مجھے یقین ہے وہ دل پر نہیں لیں گے .

وماعليناالاالبلاغ

نوٹ: میں نے اس تحریر میں موجود کسی بھی قرآنی آیت کاخود سے ترجمہ نہیں کیاہے، ساراترجمہ یہاں سے لیا گیاہے.

## قرآن اور اسر انبلیات

یہودیات سے قر آن کااقتباس نئے-پرانی بحث ہے جوانیسویں صدی سے آج تک زیرِ بحث قضیہ ہے(1)در حقیقت یہ "شک" اتناہی پر اناہے جتنا کہ خود قر آن پر اناہے جس کی تصدیق وہ خود کرتا نظر آتاہے:

(حتى إذا جاؤوك يحادلونك يقول الذين كفروا إن هذا إلاّ أساطير الأوّلين) (سوره الانعام، آيت 25) ( یہاں تک کہ جب تمہارے یاس تم سے بحث کرنے کو آتے ہیں توجو کا فرہیں کہتے ہیں بیہ قر آن اور کچھ بھی نہیں صرف پہلے لو گوں کی کہانیاں ہیں)

(وإذا تتلى عليهم آياتنا قالواقد سمعنالونشاءلقلنامثل هذا إن هذا إلاّ أساطير الأوّلين) (سوره الانفال، آيت 31) (اور جب انکو ہماری آیتیں پڑھ کر سنائی جاتی ہیں۔ تو کہتے ہیں یہ کلام ہم نے سن لیاہے اگر ہم چاہیں تواسی طرح کا کلام ہم بھی کہدیں اور پہ ہے ہی کیاصرف اگلے لو گوں کی حکایتیں ہیں ) وغیرہ کہ آیات بہت ہیں،ان مجادلین یعنی بحث کرنے والوں کی "اساطیر الاولین" سے مراد شاید" بچھلے لوگوں کی خرافات" یا پھر پچھلے لوگوں کے قصے کہانیاں ہیں،ایسی کہانیاں جوان کے لیے نئی نہیں ہیں،وہ ایسی کہانیاں پہلے بھی سنتے رہے ہیں اور اس حوالے سے قرآن ان کے لیے کوئی نیانہیں ہے یا کوئی نئی "چیز" نہیں لایا ہے.

کوئی کہہ سکتاہے کہ قرآن میں سابقہ مقدس کتابوں کی باتوں کا وار دہونا کوئی اچینچے کی بات نہیں کہ مصدر اور خدائی پیغام ایک ہی ہہ سکتاہے کہ قرآن، تورات اور انجیل کی تصدیق کرتاہے چنانچہ اس میں انہی قصوں کا بیان ہوناحتی کہ بعض قصوں کی تضجے کرنا سمجھ میں آتاہے، اب جو بات قرآن سے موافق ہووہ حق اور جو موافق نہ ہووہ تبدیل شدہ، تاہم یہ بظاہر منطقی سی بات درست معلوم نہیں ہوتی.

## توراتی اسر ائیلیات

قر آن نے بہت سارے توراتی قصے نقل کیے جیسے زمین وآسان کی چھ دنوں میں تخلیق، تخلیق آدم (علیہ السلام)،اور کچھ قوانین وغیرہ، تاہم یہ قصے تورات نے آسپاس کی تہذیبوں سے چوری کیے تھے، سہیل قاشا کہتے ہیں: (کئی محققین اس نتیج پر پہنچے ہیں کہ عہد نامہ قدیم کے اسفار میں جو قصے کہانیاں اور قوانین وارد ہوئے ہیں در حقیقت ان کا اصل سومری، بابلی اور آشوری تحریروں سے ہے، یہود یوں نے ان میں سے جو انہیں اچھالگا اسے اپنے ہاں نقل کر لیا اور جو انہیں اچھانہ لگا اسے حذف کر دیا)(2)چو نکہ تورات کی تدوین پانچویں اور آشویں صدی قبل از عیسوی میں ہوئی چنانچہ اس میں آشوری کہانیوں کا ہونا تحب کی بات نہیں جیسے کہ نبی موسی (علیہ السلام)کا قصہ جسے اس کی ماں نے پانی میں بہادیا اور وہ پانی میں بہتا ہو الیسے لوگوں کے ہاتھ لگا جنہوں نے اسے پالا اور پھر وہ لیڈر بنا، تاہم یہ کہانی دراصل شاہ سرجون الاکادی کی ہے جس نے 2334 اور 2334 قبل از عیسوی حکومت کی .

اسی طرح تورات میں بابلی قوانین بھی ملتے ہیں جیسے حمورابی کے قوانین جو 1750 قبل از عیسوی میں لکھے گئے تھے اور جو آج پیرس کے لوور میوزیم میں موجود ہیں، مثال کے طور پر کوڈ 196 میں درج ہے: (اگر کوئی سیدانٹر اف کے کسی بیٹے کی آنکھ پھوڑ دے توانہیں چاہیے کہ وہ بھی اس کی آنکھ پھوڑ دیں) اسی طرح کوڈ 2000 میں درج ہے: (اگر کوئی سید اپنے طبقے کے کسی سید کا دانت توڑ دے توانہیں چاہیے کہ وہ بھی اس کا دانت توڑ دیں) (3) یہی بات سفر تثنیت 19 اور 20 میں ملتی ہے: (نفس کے برلے نفس، آنکھ کے بدلے آنکھ ، دانت کے بدلے دانت) ، اور یہی بات قرآن میں بھی منتقل ہوئی: (و کتبناعلیهم فیھا اُنّ النفس بالنفس والعین بالعین والاً نف بالاً نف والاً ذن والسنّ بالسنّ) (سورہ ما کدہ، آیت 45) (اور ہم نے ان لو گول کے لئے تورات میں یہ حکم لکھ دیاتھا کہ جان کے بدلے جان اور آئکھ کے بدلے آئکھ اور ناک کے بدلے ناک اور کان کے بدلے کان اور دانت کے بدلے دانت)

اسی آیت میں قرآن آگے چل کر کہتاہے:

(ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون)

(اور جواللہ کے نازل فرمائے ہوئے احکام کے مطابق تھم نہ دے توایسے ہی لوگ بے انصاف ہیں)

اب کیا یہ ادکام اللہ کے اتارے ہوئے ہیں یا جورابی کے لکھے ہوئے ہیں؟ شاید قرآن کے مصنف کو یقین تھا کہ یہ قوانین اللہ کے اتارے ہوئے ہیں ای لیے اس نے انہیں قرآن میں جوں کا توں نقل کیا لیکن اسے نہیں پہ تھا کہ تورات نے دراصل یہ قوانین بابلی تہذیب سے چرائے تھے اور یہ کہ آئے چل کر حمورابی کے آثار کی دریافت ساری کہانی واضح کر دے گی۔

ای طرح کوئی جرت نہیں ہوتی جب حضرت موسی (علیہ السلام) کے وجو د اور ان کے کر شموں پر ایک بھی آرکیا لوجیکل ای طرح کوئی جہت نہیں ہوتی جب حضرت موسی (علیہ السلام) کے وجو د اور ان کے کر شموں پر ایک بھی آرکیا لوجیکل ای طرح نہیں کیا، اگرچہ کچھ لا ہوتی یہ بہانہ بناتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ مصر کے مؤر خین کے قوبی شعور نے انہیں یہ واقعہ درج کر ہمنیں کیا، اگرچہ کچھ لا ہوتی یہ بہانہ بناتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ مصر کے مؤر خین کے قوبی شعور نے انہیں یہ واقعہ درج کر نہیں کیا، اگرچہ کچھ لا ہوتی یہ بہانہ بناتے ہوئے اور انہوں نے مصر کے مؤر خین کا کیا؟ انہوں نے یہ واقعہ درج کیوں نہیں کیا؟ اور یہ کسے ہو سکتا ہے کہ انہوں نے اس واقعے کے بارے میں نہ سناہو؟ حتی کہ بیر وڈوٹس Herodotus جنہیں مصر کی تاریخ پر عبور تھا، اور انہوں نے مصر کے بہت سارے واقعات نقل بھی کیے، اس واقعے کے بارے میں ایک لفظ بھی نہیں کھا(4) مزید بر آن جدید آرکیا لو تی کواس قورات المام) کا قصہ گھڑ کر اپنے موسی نا می نہیں تھی (6) ، ایسے ہی تورات کے مصنفین نے حضرت سلیمان (علیہ السلام) کا قصہ گھڑ کر اپنے مسرونہ کو بر ترواعلی ثابت کرنے کے لیے خیالی گھوڑے خوب دوڑا کے اور ان کے لیے جن وانس کی قوجیں بناڈالیس حسر و نہ کو بر ترواعلی ثابت کرنے کے لیے خیالی گھوڑے خوب دوڑا کے اور ان کے لیے جن وانس کی قوجیں بناڈالیس حالا نکہ آس پاس کی تہذیوں کے مؤر خین کے ہاں اس شخصیت کا ایک بھی میتیم تذکرہ موجود نہیں ہے جو کہ جیرت انگیز بات

زیادہ امکانات یہی ہیں کہ یہودیوں نے ان شخصیات کو بابلی تہذیب سے چراکر قومی ہیر و بنانے کی کوشش کی، خاص طور سے موسی (علیہ السلام) جنہوں نے "یہوہ" کی مد دسے مصری مملکت کو چینج کیا اور بنی اسر ائیل کو مقدس زمین کی طرف نکال لینے میں کامیاب ہوگئے، حالا نکہ کنعان کی زمین مصری سلطنت کے زیرِ سامیہ ہی تھی یعنی صرف اتناکا فی نہیں کہ موسی (علیہ السلام) نے فرعون کو شکست دی جو احمقوں کی طرح ان کے پیچھے اپنی فوج کے ساتھ ہولیا بلکہ فرعون کی موت کے بعدیہو دیوں نے فلسطین میں کنعان کی زمینوں پر قبضہ بھی کر لیاجو فرعونوں کے زیرِ تسلط تھی،اور اپنے آپ کو خدا کی چنیدہ قوم قرار دیاجیسا کہ قرآن میں آتا ہے:

> (یا بنی اِسرائیل اُذکروانعمتی التی اُنعت علیم واُنّی فضّلتم علی العالمین) (سورہ بقرہ، آیت 122) (اے بنی اسرائیل میرے وہ احسان یاد کروجو میں نے تم پر کئے اور بیہ کہ میں نے تم کو اہل عالم پر فضیات بخشی)

یعنی خداایک قوم کو دوسری قوم پر فضیلت دیتا ہے حالا نکہ وہ ان سب کا خالق ہے، مگر کیوں؟ توبہ اس کی حکمت ہے، یہ اور اس طرح کی کئی دیگر مثالیں ہیں جن کے ذکر کی یہاں گنجائش نہیں جیسے زمین وآسان کی چھر دنوں میں تخلیق جس پر معروف الرصافی تبصرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: (حقیقت بیہ ہے کہ زمین وآسان کی چھر دنوں میں تخلیق تورات کی خرافات میں سے ہے، اب چونکہ تورات محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے ہاں خدا کی کتابوں میں سے ایک مقدس کتاب ہے چنانچہ انہوں نے اسے لے کر قرآن میں اس کا تذکرہ کردیا) (7).

#### تلمو دی اور مدراشی اسر ائیلیات

قر آن نے افسانوں اور خرافات سے بھرے عہد نامہ قدیم وجد پیرگی ہی تصدیق نہیں گی، بلکہ تلمود اور مدراش کی بھی تصدیق کی جو خرافات کی سب سے بڑی فیکٹریاں ہیں، لفظ تلمود "لمد" سے مشتق ہے جس کے معنی ہیں علم حاصل کرنا، جاننا، پڑھنا، یا عربی میں، تعلم، عرف، درس، چنانچہ تلمود کے معنی پڑھنے کے ہیں جو کہ عربی کے لفظ"تلمیڈ" (طالب علم یاسٹوڈٹٹ) کے قریب ہے، تلمود مشنات اور جمارا پر مشتمل ہے، مثنات کے بارے میں یہودیوں کا دعوی ہے کہ بیہ حضرت موسی (علیہ السلام) کی زبانی منقول شریعت ہے جو چھ حصوں یا مباحثوں پر مشتمل ہے، لفظ مشنات یا مشناہ" شنہ "سے مشتق ہے جس کا عربی میں مطلب" ختی "لیختی راجع اور اعاد بنتا ہے جس سے قر آن میں مذکور لفظ"المثانی "یاد آتا ہے، جو اگر تلمود میں چھ ہیں تو قر آن میں سات ہیں "لیختی راجع اور اعاد بنتا ہے جس سے قر آن میں مدکور پر مشتمل ہے، تلمود دو طرح کے ہیں، ایک بابلی اور ایک ارشمیلی (8) تلمود کی تدوین کی بھی سے میں مولی وہ اور تاویل کے لیے لکھا، لفظ"مدراش تو اس کی حیثیت اسلام کی کتب تفاسیر کی سی ہے، یعنی اسے تبودی "مولویوں " نے قورات کی وضاحت اور تاویل کے لیے لکھا، لفظ"مدراش تو اس کی حیثیت اسلام کی کتب تفاسیر کی سی ہے، یعنی اسے جس کی اصل"درش " ہے اور یہ عربی لفظ"درس" سے قریب ہے، مدراش کی تحریریں دوسری اور تیسری صدی عیسوی تک

·

پھیلی ہوئی ہیں جس کی وجہ سے بعض تحریروں کی درست ترین تاری کا تعین کیا جاسکتا ہے جو اسلام سے پہلے یا بعد میں لکھی گئیں تھیں، قر آن میں انبیاء کے بیشتر قصے تلمو داور مدراش سے لیے گئے ہیں ماسوائے عاد اور ثمود (علیہماالسلام) کے قصے کیونکہ یہ خالصتاً عربی قصے ہیں جو یہودیوں کے ہاں مذکور نہیں.

اعتراضاً کوئی کہہ سکتاہے کہ قر آن میں جن قصوں کا تذکرہ ہواہے وہ درست ہیں اور اس سے پہلے والی کتابوں میں ان قصوں کا تذکرہ ان کی نفی نہیں کرتا کیو نکہ یہ راز نہیں ہیں، یہاں میں ایک مثال دیناچا ہوں گا، چلیے تفسیر الزمخشری کھولتے ہیں اور مثال کے طور پر سورہ النمل کی آیت نمبر 18 پر ان کی تفسیر دیکھتے ہیں جس میں نبی سلیمان (علیہ السلام) چیو نٹیوں کی وادی سے گزرتے ہیں، آیت کہتی ہے:

(حتى إذا أتواعلى وادي النمل قالت نملة يا أيمّاالنمل اد خلوامساكنكم لا يحظمتكم سليمان وجنو ده وهم لايشعرون) (سوره النمل، آيت 18)

(یہاں تک کہ جب چیو نٹیوں کے میدان میں پہنچے توایک چیو نٹی نے کہا کہ چیو نٹیوا پنے اپنے بلوں میں داخل ہو جاؤا بیانہ ہو کہ سلیمان اور اسکے لشکر تم کو کچل ڈالیں اور انکو خبر بھی نہ ہو)

ز مخشری اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(قيل كانت تمثيي[ أي النملة]وهي عرجاء تتكاوس، فنادت: يا أيمّاالنمل، الآية، فسمع سليمان كلامهامن ثلاثية أميال. وقيل كان اسمها طاخية)(10)

(کہاجاتا ہے کہ وہ[یعنی چیونٹی] کنگڑا کر چلتی تھی، تواس نے آوازلگائی: اے چیونٹیوں، آیت، سلیمان نے اس کی بات تین میل کی دوری سے سن لی،اور کہاجاتا ہے کہ اس کانام طاخیہ تھا)

اوراب تفسيرابنِ كثير كھولتے ہیں اوراسی آیت کی تفسیراس میں دیکھتے ہیں:

(عن قبادة، عن الحسن، أنّ اسم هذه النملة حرس، وأخّا من قبيلة يقال لهم بنوانشيصان، وأخّا كانت عرجاء، وكانت بقدر الذئب) (11)

(قادہ نے حسن سے روایت کیا، کہ اس چیو نٹی کانام حرس تھااور اس کا تعلق بنوالشیصان نامی قبیلے سے تھا، اور یہ کہ وہ لنگڑی تھی اور بھیڑیے کے برابر تھی) ایک ہی آیت پر دونوں تفسیر وں کا تضاد تو واضح ہے ہی، لیکن غور طلب بات بہ ہے کہ چیو نٹی کانہ صرف نام ہے بلکہ قبیلہ بھی ہے اور وہ بھیڑ یے کے برابر ہے، او پر سے وہ بولتی بھی ہے اور حضرت سلیمان (علیہ السلام) اس کی فضیح و بلیغ زبان دانی سن کر مسکراتے بھی ہیں، اب فرض کرتے ہیں کہ قرآن نے یہ نہیں کہا کہ محمد (صلی اللّٰہ علیہ وسلم) آخری نبی ہیں، ساتھ ہی یہ بھی فرض کر لیتے ہیں کہ ہمارے اس زمانے میں کسی شخص نے نبوت کا دعوی کرتے ہوئے کہا کہ وہ تورات، انجیل اور قرآن کی تصدیق کرتا ہوئے کہا کہ وہ تورات، انجیل اور قرآن کی تصدیق کرتا ہوئے کہتا ہے کہ:

(واذ قالت طاخیہ لقومہامن بن شیصان یا بہاالنمل اد خلوا... تا آخر) (اور جب طاخیہ نے بنی شیصان میں سے اپنی قوم سے کہا کہ اے چیو نٹیوں داخل...)

کیا ہم اسے جھٹلاتے ہوئے یہ نہیں کہیں گے کہ یہ انسانوں کی لکھی کہانیاں ہیں جو غلطیاں کرتے ہیں؟ کیا ہم اسے وہ مصدر نہیں دکھائیں گے جہاں سے یہ کلام نقل کیا گیا تا کہ اس پرواضح کر سکیں کہ یہ وحی نہیں ہے بلکہ دوسرے لو گوں سے نقل کر دہ کلام ہے؟

یہی کچھ ہمیں قر آنی قصوں میں ماتا ہے جو تلمو داور مدراش سے منقول ہیں جنہیں لکھنے والوں نے اپنے خیالی گھوڑے خوب دوڑائے اور عجیب وغریب افسانے گھڑے جن میں یقیناً بھیڑیے کے برابر وہ بولنی والی چیو نٹی بھی شامل ہے، یہاں زمخشری اور ابنِ کثیر پر کوئی الزام نہیں کہ افسانہ ہی افسانے کو گھڑ تا ہے،اور قر آن خود اس بات کو تسلیم کر تا ہے کہ اس نے سابقہ کتابوں سے اقتباس کیا ہے:

(واِتّه لتنزيل ربّ العالمين، نزل به الروح الأمين، على قلبَ لتكون من المندرين، بلسان عربيّ مبين، واِتّه لفي زبر الأوّلين) (سوره الشعراء آيت 196،192)

(اوریہ قر آن رب العالمین کا تاراہواہے۔اس کو امانتدار فرشتہ لے کر اتراہے۔ یعنی اسنے تمہارے دل پر اسکاالقا کیاہے تا کہ لوگوں کو خبر دار کرتے رہو۔اور القابھی فضیح وبلیغ عربی زبان میں کیاہے۔اور اسکی خبر پہلے پیغمبروں کی کتابوں میں لکھی ہوئی ہے۔)

چنانچہ قر آن سابقہ کتابوں میں موجود قصوں کا عربی زبان میں ترجمہ ہے،اس سلیس ترجمے کی تعریف نہ کرنازیادتی ہوگی کہ زیادہ تر مقامات پر ترجمہ کمال کا ہے، عربی زبان کی بلاغت کولا ہو تیات میں بڑی خوبی سے استعال کیا گیا ہے،وہ جانتے تھے کہ قر آن سابقہ لوگوں کی کتابوں سے منقول ہے ماسوائے بعض آیات کے جیسا کہ صحیح مسلم میں آیا ہے کہ آسان سے ایک فرشتہ نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) پر اتر ااور ان سے کہا: آپ کو دونوروں کی خبر دینے آیا ہوں جو آپ کو ملے ہیں اور جو اس سے پہلے کسی نبی کو نہیں ملے ، کتاب کا فاتحہ اور سورہ بقرہ کا آخر (12) اس حدیث سے واضح ہو جاتا ہے کہ قر آن کا سارا کلام اس سے پہلے کسی نہ کسی نبی کو مل چکا ہے ماسوائے سورہ فاتحہ اور سورہ بقرہ کی آخری آیتوں کے جیسا کہ ابنِ عباس (رضی اللہ عنہ) جو حدیث کے راوی ہیں بیان کرتے ہیں.

## عربي اسرائيليات

قر آن نے کچھ موجود قوانین کو جاری رکھا جیسے چور کاہاتھ کاٹنا، المنمق میں آیا ہے کہ جاہلیت میں قریش چور کاہاتھ کاٹنے تھے

(13) اس طرح کج کی رسم جو کہ دراصل جاہلیت کے زمانے کی ہی ایک پر انی رسم ہے جس میں حاجی کثیر رقم اداکر کے پتھر کے
چکر لگا تاہے، پتھر کو چومتاہے، اور پتھر کو پتھر سے مار کر خداسے اپنے سارے گناہ بخشوا کرواپس آجا تاہے، اب اس مذہبی
سیاحت سے کسے فائدہ پہنچتاہے؟

#### اسرائيليات اورسائنس

حدیث، تفیر اور سیرت کی اسر ائیلیات پر کئی کتابیں لکھی جاچئی ہیں (14) کہ یہ ایسے افسانے اور خرافات ہیں جنہیں عقل تسلیم نہیں کرتی، گریہ کتابیں قرآن کی اسر ائیلیات کو نظر انداز کر دیتی ہیں، کیا عقل تسلیم کرتی ہے کہ نوح (علیہ السلام) 950 سال زندہ رہے؟ یاوہ ہد ہد جو سلیمان (علیہ السلام) اور بلقیس کے در میان وزیرِ خارجہ کاکام سر انجام دے رہا تھا معقول بات ہے؟ یا ہونس (علیہ السلام) کا مجھلی کے پیٹے سے زندہ نکل آنامعقولیات میں سے ہے؟ یا ہی کہف جو سوسال تک مردہ پڑے رہے پھر زندہ ہوگئے عین عقل ہے؟ یہ اور الی تمام خرافات ایمانیات کے زمرے میں تو آسکتی ہیں گر عقلیات میں ہر گر نہیں، ہر شخص جس چیز پر چاہے بقین رکھنے اور ایمان لانے میں آزاد ہے گر وہ خرافات کو عقل کے مطابق یا عقل کو خرافات کے مطابق کرنے میں آزاد نہیں ہے، جیسا کہ قرآن سے سائنس نکالنے والے جعلی سائنسدان جو عربی زبان اور اس کے معنوں کا گلا گھونٹ کر میں آزاد نہیں ہے، جیسا کہ قرآن سے سائنس نکالے والے جعلی سائنسدان جو عربی زبان اور اس کے معنوں کا گلا گھونٹ کر جول ہے ہیں (مائیس معلوم ہی نہیں) کہ اصل تلمود میں جی سائنس ہے گروہ بھول جاتے ہیں (یا نہیں معلوم ہی نہیں) کہ اصل تلمود میں ہی سائنس ہے؟

اسی طرح یہ جعلی سائنسدان آسان سے لوہااتار نے والی آیت "وانزلناالحدید" (اور ہم نے لوہااتارا) کوسائنس قرار دیتے ہیں تو کیا قرآن کا یہ کہنا کہ "وانزلنامن الانعام نمانیہ ازواج" (اور ہم نے جانوروں میں سے آٹھ جوڑے اتارے) کامطلب ہے کہ گائے جھینسیں بھی آسان سے اتاری گئیں تھیں ؟ جبکہ علمی طور پر لوہا آسان سے نہیں اتراوہ بھی اس صورت میں کہ اگر ہم مان لیں کہ زمین کی تخلیق کی بات کرتے ہوئے لفظ "نزول" با" ساء "کا استعال درست ہے!؟

غور کریں کہ کس طرح خرافات کو علمی ثبوتوں میں بدل دیاجاتا ہے اور ان کی ترویج کے لیے پورے پورے ادارے کروڑوں کے بجٹ کے ساتھ کھڑے کر دیے جاتے ہیں تا کہ لوگوں میں جہالت تقسیم کی جاسکے جبکہ قوموں کو ایسی خرافات کی بجائے حقیقی علمی تحقیقی اداروں کی اشد ضرورت ہے تا کہ وہ ترقی کی سیڑھی پر اپنا پہلا قدم رکھ سکیں، ایسے لوگوں کی ایک طرف شہرت اور پیسے کی ہوس اور دوسر کی طرف طبیعات اور مابعد الطبیعات میں ہم آ جنگی پیدا کرنے کی کوشش سمجھ میں آتی ہے ... جہاں علم اپنالو ہامنوا چکا ہو وہاں ایمان کی تقویت کے لیے مقدس متون میں علمی دلائل کی تلاش از حد ضروری ہو جاتی ہے چھوٹ ہی کیوں نہ بولنا پڑے .

حواله جات:

1- المصادر الاصلية للقرآن The Original Sources of the Qur'an

2-انژالكتابات البابليه في المدونات التوراتيه – سهبل قاشا، بيسان للنشر والتوزيع والإعلام، بيروت 1998، صفحه 8

3- انز الكتابات البابليه في المدونات التوراتيه – سهيل قاشا، بيبيان للنشر والتوزيع والإعلام، بيروت 1998، صفحه 28

4-التوراه كتاب مقدس ام جمع من الاساطير، ليو ٹاكسل، ترجمه حسان ميخائيل اسحاق، صفحه 176، اصل كتاب فرانسيسي ميں ہے:

La Bible Amusante, éd Librairie pour tous, 1897

5- کشف الکتاب المقدس، صفحہ 84، اصل کتاب فرانسیسی میں ہے: Israel Finkelstein et Neil Asher

Silberman, La Bible dévoilée

6- قدماءالمصريين اول الموحدين، نديم السيار، 1995، صفحه 42

7-الشخصيه المحمدييه اوحل اللغز المقدس، معروف الرصافي، دار الجمل، جرمني، 2002، صفحه 654

8-التلمو دكتاب اليهو د المقدس، تاريخه وتعاليمه ومقتطفات من نصوصه ، دار قتيبه ، دمثق ، 2006

\_\_\_\_\_

9-التلمو دكتاب اليهو دالمقدس، تاريخه وتعاليمه ومقتطفات من نصوصه ، دار قتيبه ، دمشق،2006صفحه 27

10-الزمخشري،الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، تحقيق عادل احمد عبد الموجو د وعلى محمد معوض، مكتبه العبيكان،الرياض،

1988، جلد4، صفحہ 440

11- تفسير القر آن العظيم، ابن كثير، تتحقيق نخبه من الاساتذه، مؤسسه قرطبه للطبع والنشر والتوزيع، مصر، 2000، جلد 10، صفحه 397

12-الحميدي،الجمع بين الصحيحين، تحقيق على حسين البواب، دار ابن حزم، لبنان، 2002، جلد 2، صفحه 97

13- كتاب المنمق،البغدادي، تحقيق خورشيد احمد فاروق، دائره المعارف، 1964، صفحه 194

14-مثلاً دیکھیے:الاسرائیلیات فی التفسیر والحدیث، محمد حسین الذهبی، مکتبه و بهبه ،1990 – اور دیکھیے:الاسرائیلیات واثر ها فی کتب التفسیر، رمزی نعناعه، دارالقلم و دارالضباء 1970 و دیگر...

15-التلمو دالبابلي، سنهدرين، صفحه 91

# فلسف

# ما بعر الطبيعات مين دبديت كالمفحوم

عام طور پر مابعد الطبیعات یعنی میٹا فزئس کو فلسفہ و ماورائے مادیت مسمجھا جاتا ہے، یہ ان چیزوں پر بحث کرتی ہے جو فطرت کے قوانین کے تابع نہیں، یاجو و چیزیں مادیت سے ماوراء ہیں، جو بھی ہو.. آخر میں اس کا سر او علم الہیات میں جاماتا ہے، مختلف زمانوں میں مختلف فلاسفہ نے مابعد الطبیعات کو مختلف نام دیے، جدید افلا طونیت اسے و علم و حدت میں کہتی ہے، ڈیکارٹ کے ہاں یہ و و لامادیت کا علم میں ہے جبکہ ہیگل کے ہاں یہ و قصورِ محض میں یا و خالص روحانی سچائی میں ہے، اوریقیناً مختلف مکاتبِ فکر کے سب سے اسے اور بھی کئی ناموں سے یکارا جاتا ہے۔

طبیعات اور مابعد الطبیعات میں کیا فرق ہے؟

طبیعات کی کوشش ہوتی ہے کہ جو پچھ ہور ہاہے اسے بیان کیا جائے اور اس کی پیشگی پیش گوئی کی جائے، آئن سٹائن کہتے ہیں:
• وکا کنات میں سب سے نا قابلِ فہم بات ہے کہ یہ قابلِ فہم ہے ، یہ بات علم الہیات کے مفہوم سے عکر اتی نظر آتی ہے جو
ایسے معاملات میں مصروف کار نظر آتا ہے جس کا حقیقت سے کوئی لینا دینا نہیں یعنی جس کا تعلق غیبیات سے ہے!!

کیاما بعد الطبیعاتی فکر کی موجودگی کاسب کائنات کی مکمل تفہیم میں ناکامی ہے؟

ابتدائے تاریخ سے انسان کی کوشش رہی ہے کہ وہ دنیا اور زندگی کی سمجھ حاصل کرلے، سائنس اس ضمن میں سب سے بہترین حل ثابت ہوئی، جہاں تک بات اساطیر اور غیبیات کی ہے توبیہ توجیہ محض کند ذہنوں کوہی پیند آتی ہے۔

آج مابعد الطبیعات محض و بنند اصولول کی تلاش کی تک محدود ہو گئی ہے جن کا وجود محض تخیلی صورت میں صرف ذہن میں ہوتا ہے ناکہ کوئی مادی وجو د جسے طبیعات و حساب کتاب کی زدمیں لا یا جاسکے ، آج کل طبیعات دانوں کا نقطہ نظر سائنس میں سمتوں کا تعین کرتا ہے ، لہذا سائنسی حلقوں میں عام تصوریہ ہے کہ: میٹا فزکس دنیا کو دیکھنے کی ایک سطحی اور محدود سوچ ہے!!

در حقیقت مابعد الطبیعات یعنی میٹا فزکس کوابدیت پر پورایقین ہے ،اس بحث نے مابعد الطبیعات دانوں کو بھی ایک کمبی چوڑی بھول بھلیا میں پھنسایا ہوا ہے . . مثال کے طور پر بیہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ موت کے کنارے پر کھڑے کسی مریض پر گزرنے والا محد و دوقت ابدی کیسے ہوسکتا ہے ؟

فلسفہ ما بعد الطبیعات کے ابدی مفہوم کو سمجھانے کے لیے مختلف قصے بیان کر تاہے، ایساہی ایک مناسب ساقصہ یہاں درج کیا جا رہاہے جو علامتی طور پر مابعد الطبیعات کے ابدی مفہوم کو بیان کر تاہے:

\*\*\*\*\*

ابدی زندگی۔

آ پریشن کے بعد فاطمہ کی حالت مزید ابتر ہو گئی،ڈاکٹر نے بتایا کہ صورتِ حال نازک ہے، بیاری پھیپڑوں تک پہنچ گئی ہے اور اسے نہیں لگتا کہ وہ چھ ماہ سے زیادہ جی یائے گی۔

یہ خبر سن کراس کے بیروں تلے سے گویاز مین ہی نکل گئی،اوروہ چلائی: صرف جیم ماہ؟

\_\_\_\_\_

ہم سے جو ہو سکتا تھا ہم کر چکے ، اب معاملہ ہمارے ہاتھ سے نکل چکا ہے۔ ڈاکٹر نے سر ہلاتے ہوئے وضاحت کی۔

مگر مجھے زندگی سے پیار ہے... میں جینا چاہتی ہوں.. بلکہ صدیاں جینا چاہتی ہوں.. ابھی میری عمر ہی کیا ہے...

ایک حل ہے۔ ڈاکٹر نے اعلان کیا۔

یہ سن کر فاطمہ امیدافزا نظروں سے ڈاکٹر کی طرف دیکھنے لگی،لیکن جب اس نے محسوس کیا کہ ڈاکٹر کی خاموشی کمبی ہو گئ ہے تو اس نے سوال کیا:

كياحل ہے؟

حل بیہ ہے کہ تم کسی شاعر سے شادی کر لو؟!

شاعر؟!شاعر سے شادی کر کے میری بیاری کیسے ٹھیک ہوسکتی ہے؟ کیاشاعر کے پاس کوئی ایساعلاج ہے جو میڈیکل سائنس کے پاس نہیں؟!

اچھاسوال ہے... میں وضاحت کرتاہوں..

یہ کہہ کر ڈاکٹر کی خاموشی ایک بار پھر طویل ہو گئی۔

میں سن رہی ہوں.. بتایئے؟ فاطمہ نے گویاڈا کٹر کو جھنجھوڑا..

بات یہ ہے.. (ڈاکٹر نے تمہید باند ھی) ۔۔ کہ شاعر مغرور مخلوق ہوتے ہیں.. متقلب المزاج اور کثیر الفرمائش ہوتے ہیں.. انہیں یہ وہم ہو تاہے کہ وہ کسی الگ نوع کے انسان ہیں، وہ خو د کو برتر سمجھتے ہیں اور باقیوں کو کمتر.. وہ دعوی کرتے ہیں کہ وہ لو گوں کے ساتھ ہیں مگر در حقیقت وہ الگ تھلگ رہنا پیند کرتے ہیں.. شاعر چاہتے ہیں کہ ان کی بیویاں ان کی منقلب المزاجی سے خو د کو ہم آ ہنگ کریں، تمہیں دن رات اپنے شوہر کی اتنی شاعری سنی پڑے گی کہ بالآخر تم تنگ آ جاؤگی.. اور خبر دار جو تم نے اس کی شاعری پر ذرا بھی تقید کی یا اسے ناپیند کیا.. قیامت کے دن بھی جب خد ااس سے نیکیوں اور گناہوں کا پوچھے گا تو وہ کے گا کہ اس کے کھاتے میں صرف نیکیاں ہیں کیونکہ وہ ایک بڑا شاعر ہے.. اس کا واحد گناہ صرف تم سے شادی کرنا ہے اور یہ

گناہ تو مر دوں کو ویسے ہی معاف ہے کیونکہ خدانے آدم کو بھی حواء کے بہکاوے میں آنے کے باوجود معاف کر دیاتھا. اسے تو قع ہوگی کہ قیامت کے دن خدااس سے کہے گا کہ چونکہ تم ایک بڑے شاعر ہولہذا تمہاری جگہ یہاں ہے جہاں میں بیٹھتاہوں.. آؤ اور میری جگہ پر جلوہ افر وزہو جاؤ.. یہ بھی خیال رہے کہ جبوہ کوئی غزل یا نظم کھے رہاہو تو چائے کافی کو دیر نہیں ہونی چاہیے.. یا چائے میں چینی اس کی لینند کے مطابق نہ ہو.. ورنہ وہ تم پر اپنی غزل کی خرابی کا الزام ڈال دے گا، اگر اس کی کسی غزل پر شقید ہوئی تو تم پر الزام ہوگا کہ اس کے نقدین کی طرح تم میں بھی رتی بھر ادبی ذوق نہیں ہے، اور اگر اس کی غزل کی پذیر آئی ہوئی تو تم ہیں کھول ملیں گے.. مگر خیال رہے.. اس کے بیڈ کے سر ہانے رکھنے کے لیے۔

گر مجھے سمجھ نہیں آئی کہ اس سب کامیری بیاری کے ٹھیک ہونے سے کیا تعلق ہے؟ میں زندہ کیسے رہوں گی؟ فاطمہ نے استفسار کیا۔

یہ بڑااہم سوال ہے.. شاعر جبیبا کہ میں نے بیان کیا تمہاری زندگی جہنم بنادے گا۔

مگرچھ ماہ بعدمیری ممکنہ موت کا کیا؟

یہ تو گویاخلاصہ ء کلام ہے.. تمہاری بیاری ٹھیک نہیں ہوگی.. تم چھ ماہ بعد مر جاؤگی.. مگر کسی شاعر کے ساتھ گزرے چھ ماہ تمہیں صدیوں پر محیط محسوس ہوں گے.. شاید ان چھ ماہ کے ختم ہونے سے پہلے ہی تم موت کی تمناکرنے لگو!!

#### روشن خيالي

روش خیالی کی حقیقت کو سمجھنے سے پہلے ایک مثال کا جائزہ لے لیجئے، روش خیالی کو سمجھنا آسان ہو جائے گا۔ ایک ہندواگر اپنے ضمیر کی عدالت میں ذات پات کی تقسیم کو درست نہ سمجھے اور جھوت چھات کا قائل نہ ہو، اس کی نظر میں تمام انسان بر ابر ہوں۔ حالا نکہ یہ شخص ہندو دھر م کی مبادیات کا انکاری ہے، لیکن پوجاپاٹ سر انجام دیتا ہے، بتوں کے آگے سر جھکا تا ہے، تو ایک دوسرے کٹر ہندو کی نظر میں اس کے تمام افعال قابل شخسین ہیں، لیکن ذات پات کی تقسیم سے انکار اس کے نزدیک دھر م کا ایکان کرنا ہے، اس کٹر ہندو کی نظر میں ایسا ہندو، ہندو دھر م کا مخلص پیروکار نہیں ہو سکتا اور اس کے نزدیک ایسا کرنا ہندود ھر م سے بغاوت کرنے کے متر ادف ہے۔

ایک مسلمان کی نظر میں اس ہندو کے بقیہ تمام مذہبی افعال تو قابل تحسین نہیں، لیکن ذات پات کی تقتیم سے انکار اس کی نظر میں ایک قابل تحسین فعل کٹہرے گا،وہ اس کے اس فعل کو سراہے گا،اور اس پر کاربندر ہنے پر اس کی حوصلہ افزائی بھی کرے گا۔ وجہ صاف ظاہر ہے کہ ذات پات کی تقسیم ہند ومت میں ہند واعتقادات کا حصہ ہے، ہند ومت کے مبادیات دین میں شامل ہے، اس لئے دیگرراسخ العقیدہ ہند ووں کی نظر میں یہ ہند و کبھی مستحین نظر سے نہیں دیکھا جائے گا، اور اس کے برعکس چونکہ ذات پات کی تقسیم سے انکار مسلمان کے کسی اعتقاد کے خلاف نہیں بلکہ اس کے اعتقاد کے عین مطابق ہے، اس لئے ایک ہند و کی روشن خیالی سے اسے کوئی مسئلہ نہیں۔

اس تحریر میں اسی بات کا جائزہ لینے کوشش کی گئے ہے کہ انسانی اعتقادات زیادہ اہم ہیں یا انسان دوست نظریات (خواہ ان کا تعلق کسی مذہبی اخلاقیات سے ہویانہ ہو) زیادہ اہم ہیں؟ انسان اعتقادات کیلئے ہے یا اعتقادات انسان کیلئے ہیں؟ اہمیت انسان کی سوچ کیوں زیادہ ہے یا اس کے اعتقاد کی؟ کیوں ایک راسخ العقیدہ انسان ہر حال میں اپنے اعتقادات کو ہی اہمیت دیتا ہے، اس کی سوچ کیوں صرف اپنے اعتقادات کے خلاف کسی بہتر سوچ کے بارے میں سوچنے پر صرف اپنے اعتقادات کے خلاف کسی بہتر سوچ کے بارے میں سوچنے پر آمادہ ہونے کیلئے بھی تیار نہیں؟

ایسے روشن خیال ہر مذہب میں پائے جاتے ہیں، ایسے افراد اپنے ہم مذہب لوگوں کے برعکس دیگر مذاہب کے متبعین کی نظر وں میں عموماً ہیر وز کا در جہ رکھتے ہیں، ہندومت میں ستی کے خلاف تحریک چلانے والا، اور ستی پر قانونی پابندی عائد کر انے والا بھی ایک ہندوہ ی تھا، عیسائیت میں پاپائیت کے علم بغاوت بلند کرنے والا، خالق و مخلوق کے در میان پادری کی دلالی کے خلاف آواز بلند کرنے والا بھی ایک عیسائی ہی تھا۔ کون صاحب عقل سلیم مسلمان ہو گاجو راجہ رام موہن رائے جس نے ستی کی رسم ختم کر ائی، اور مارٹن لو تھر، جس نے پاپائیت کے چنگل سے عیسائیوں کو نجات دلائی، کی خدمات کونہ سر اہے گا؟ انہوں نے اپنے ضمیر کی آواز کے سامنے اپنے اعتقادات کو قربان کیا، ایک بہتر اخلاقی قدر کو ترجے دی، راجہ رام موہن رائے ایشور کو مانتا تھا، مارٹن لو تھر خدائے از لی پر کامل ایمان رکھتا تھا، لیکن ان دونوں کو اس بات کا یقین کامل تھا کہ اگر کوئی ایشور ہے، اگر کوئی خداہے

تودہ اس قدر ظالم اور سنگ دل نہیں ہو سکتا کہ اس قدر سنگدلانہ احکامات منوانے سے اسے مسرت وراحت حاصل ہوتی ہو۔

ایسے روش نیال افراد، مذہب اسلام کو بھی میسر آ جائیں توایک قیامت برپاہو جاتی ہے۔ اگر کسی مسلمان کاضمیر رجم کی سزاسے مطمئن نہ ہو، اس کی اخلاقیات پھر مار مار کر کسی کی جان لینے کو گوارانہ کرتی ہو، وہ جہاد کی سیاسی تشر ت کے سے متفق نہ ہو، وہ مرتد کی سزا قتل کو انسان کی بنیادی آزادی کے خلاف سمجھتا ہو تواس میں کیا برائی ہو سکتی ہے؟ اس سے معاشر ہے میں کون سی برائی یا فساد پھیلنے کا خدشہ ہے؟ زانی پر رجم کی مخصوص سز انا فذکر ناز ہادہ اہم ہے یاز ناکے اسباب کا سربّاب کرنازیادہ ضروری ہے؟ کیا سروں پر حکومت قائم کرنادلوں پر حکومت کرنے سے کسی طرح بہتر ہو سکتا ہے؟ کیاستی کی رسم ختم ہونے سے ہندو معاشر ہے میں فساد برپاہوایا انسانیت کو سکھ کا سانس نصیب ہوا، کیا پاپائیت کا افتد ار ختم ہونے سے معاشر سے کی بنیادیں ہل گئیں یا معاشر ہر مربہ مربر یہ مستحکم ہوا؟

ایباکیوں ہے کہ روشن خیالی کی روایت شکن سوچ، سوچنے والا مسلمان آج کے اس دور میں ہند ووں، عیسائیوں اور دیگر مذاہب کے ماننے والوں کے ہاں توہیر وبن جائے گا، لیکن مسلمان ایسے روشن خیال مسلمان کی جان کے در پے ہو جائیں گے ؟ روشن خیالی نے دنیا میں بہتری کو ہی تر و تئے دی ہے ، کیا مسلمان دنیا کے کسی ایک روشن خیال معاشر سے کی نشاند ہی کر سکتے ہیں کہ روشن خیالی ان کے اپنے معاشر سے کیلئے تباہ کن تصور کرتے ہوئے روشن خیالی ان کے اپنے معاشر سے کیلئے تباہ کن تصور کرتے ہوئے روشن خیالی سے نحات کے متمنی ہوں۔

ند ہی اعتقادات اور احکامات سے بغاوت سے کوئی ند ہب مستنی نہیں ہے، مثلاً ہند ود هر م میں گوشت خوریا شاکاہاری ہونا ند ہی اعتقاد اعتقاد اور حکم سے بغاوت ہے، لیکن الیی بغاوت کوہند و د هر م میں گوارا کر لیاجا تا ہے، اسی طرح شر اب نوشی اسلام سے خارج قرار اور حکم سے بغاوت ہے، لیکن شر اب نوشی کسی مسلمان کے اسلام پر اس قدر انژ انداز نہیں ہوتی کہ اسے اسلام سے خارج قرار دے دیاجائے، بالفاظ دیگر ایک شر اب نوش کو بھی اسلام میں گوارا کر لیاجا تا ہے، لیکن اس کے بر عکس، کوئی ایسا نظر یہ یاسوچ اختیار کرنے سے جس سے انسانیت کا بھلا ہو غور و فکر کرنے کے بجائے فہ ہی ملائیت فوراً متحرک ہوجاتی ہے اور اس کی مخالفت پر کمر بستہ ہو جاتی ہے۔ اس تحریک کا بنیادی محر ک سوائے منفی سوچ کے اور پھی نہیں ہے۔ اگر انسانیت کی فلاح ہی فلاح نہیں فلاح ہی مناف حیاں طبقہ، بنیادی مطبع نظر ہے تو ہر الیی روایت شکن سوچ کی جس سے انسانیت کی فلاح ممکن ہو مخالفت غیر معقول ہے، روشن خیال طبقہ، الیی باغیانہ اور روایت شکن سوچ کو جے وہ انسانیت کیلئے مفید تصور کر تا ہے ہاتھوں ہاتھ لیتا ہے اور فہ ہی طبقہ اس کی مخالفت پر کمر بستہ ہو جاتا ہے۔ فہ جب کے ذمہ داروں کو اپنی اس روش پر نظر ثانی کی ضرورت ہے۔

.

ناصرف اسے قبول کرنے پر مجبور ہو جاتی ہے، بلکہ یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتی ہے کہ یہ سوچ تواس کے مذہب کی بنیادی تعلیمات میں شامل ہے۔

### خرا وجود اور عرم

جب مؤمنین (تمام مذاہب کے) ملحدین کے دلائل کا جواب نہیں دے پاتے توان کی آخری پناہ گاہ ببنگ نظریہ ہوتی ہے، وہ سجھتے ہیں کہ یہ نظریہ خدا کو ثابت کر تاہے کیونکہ نظریہ کہتا ہے کہ کا نئات عدم سے وجو دمیں آئی، یہاں مؤمنین اس نظریہ میں اپنے خدا کو (بغیر اس سے پوچھے) گھسیٹ لاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بگ بینگ خدا نے شروع کیا، دو سرے لفظوں میں خدا نے کا کنات کو عدم سے تخلیق کیا، مؤمن بڑے سادہ لوگ ہوتے ہیں، جس الحاد سے وہ بھاگ رہے ہوتے ہیں انجانے میں پھر اسی میں گھر جاتے ہیں، بقول شاعر:

میر کیاسادہ ہیں بیار ہوئے جس کے سبب اسی عطار کے لونڈ ہے سے دوالیتے ہیں

یہ بھی یادر ہے کہ دنیا کے کسی بھی مذہب میں ناتو کوئی بگ بینگ ہے اور ناہی وجود اور عدم کی کوئی ڈیفی نیشن، حتی کہ کائنات کا بھی کسی مذہب میں کوئی ذکر نہیں ماتا، مذاہب میں صرف انہی چیز وں کاذکر ہوتا ہے جو نگی آنکھ سے کسی کو بھی نظر آسکتی ہیں، جیسے زمین، چاند، سورج، ستارے اور آسمان، تمام تر مذاہب میں خدا انہی چیز وں کو تخلیق کرتا نظر آتا ہے، مذاہب کے خدا نے جسے زمین، چاند، سورج، ستارے اور آسمان، تمام تر مذاہب بھی فراڈیے خدا کے نام پریہ فرسودہ مذاہب تخلیق کررہے ہے ہی کائنات کا کوئی نصور نہیں تھا، یہی وجہ ہے کہ ان کے خدا بھی کائنات تخلیق کرتے نظر نہیں آتے، مؤمنین کے ایسے استدلال کائنات کا کوئی نصور نہیں تھا، یہی وجہ ہے کہ ان کے خدا بھی کائنات تخلیق کرتے نظر نہیں آتے، مؤمنین کے ایسے استدلال دراصل جدیدیت کی دین ہیں، اب توہر سائنسی دریافت میں خدا کو تھیٹر ناایک فیشن بن گیا ہے جو کہ مؤمن کی ذاتی توجیہ ہوتی سائنس نے کہ نہیں تھا، لیکن جیسے ہی سائنس نے کائنات، کہکثاؤں اور بگ بینگ کا تصور نہیں دیا تھا خدا بھی ان کا خالق نہیں تھا، لیکن جیسے ہی سائنس نے کائنات، کہکثاؤں اور بگ بینگ کا تصور نہیں دیا تھا خدا کومؤمنین کا شکر گزار ہونا چاہیے کہ انہوں نے اسے ایسی چیزوں کی تخلیق کاموقع دیا جواس نے کہمی خواب میں بھی نہیں سوجی ہوں گی۔

خیر آیئے دیکھتے ہیں کہ مؤمنین الحاد کے چنگل سے بھاگ کر پھر الحاد کے دام میں کیسے پھنس جاتے ہیں۔

ہمارے پاس صرف دوحالتیں ہیں، وجود می اور ووعدم میں بید دونوں حالتین بھی نہیں ماتیں، وعدم می سے بھی وجود میں نہیں ماتیں، وجود میں سے بھی وجود میں نہیں ماتیں، وجود میں نہیں ماتیں، وجود میں نہیں بر آمد ہو سکتا، تاہم ان دونوں حالتوں کی ایک مشتر کہ خصوصیت ہے، اور وہ ہو وہ استا، اور وجود میں بھیناً وجود میں بھیناً وجود میں بھیناً وجود میں ہوگا، یہاں وجود میں نہیں مشتر کہ خصوصیت ہے، اور وہ ہو وہ استانی میں ہوگا تو وہ بھی بھیناً وجود میں ہوگا، اور اگر وجود میں ہوگا تو وہ ہمی بھیناً وجود میں ہوگا میں میں میں میں ہوگا، اور اگر وجود میں ہوگا تو وہ ہمی ہوگا ہونا ہوگا، اور اگر وجود میں ہوگا تو وہ ہمی میں ہوگا، اور اگر وجود میں ہوگا تو وہ ہمی ہوگا، اور اگر وجود میں ہوگا تو وہ ہمی میں کسی وقت ) وجود میں ہوگا ہونا ہول ہے کہ وہود کی اجازت دیتا ہے، یوں ہم وجود میں کو بڑے آرام سے ایک طرف کر سکتے ہیں کیونکہ اس سے بچھ پیدا ہونا محال ہے۔

اب خدا کی جو بھی شکل ہے (جیسے چاہیں خدا کا تصور کرلیں) عدم میں وجود نہیں رکھ سکتا کیونکہ خدا وہ شے " ہے وولاشے "نہیں رکھ سکتا کیونکہ اس کا مطلب سے ہوگا کہ وہ وجود ہی نہیں رکھتا جو کیونکہ اس کا مطلب سے ہوگا کہ وہ وجود ہی نہیں رکھتا جو مؤمنین کے عقائد کے ہر خلاف ہے، اب چونکہ وعمر ما پنے اندر کسی چیز کی موجود گی کی اجازت نہیں ویتا چاننچ سے لازم تھہرا کہ خداعدم کی متضاد دو سری جگہ لیعنی وجود ہو، کیونکہ خدا وسی ہے وولاشے "نہیں، اب چونکہ وجود "کی کہ خداعدم کی متضاد دو سری جگہ لیعنی وجود ہو، کیونکہ خدا وسی سے موجود ہو، کیونکہ خدا وسی سے موجود ہوگا ہے تا ہم کی متضاد دو سری جگہ لیعنی وجود ہو گیا ہے کہ ہم اور خدا ایک ہی جگہ میں رہتے ہیں لیعنی وجود وجود "کے اندر کیونکہ وجود دولا متناہی "ہوتا ہے۔ اس طرح سے بات تو یقینی ہو جاتی ہے کہ ہم اور خدا ایک ہی جگہ میں رہتے ہیں لیعنی وجود وجود "کے اندر کیونکہ وجود دولا متناہی "ہوتا ہے۔

اب ہم کہہ سکتے ہیں کہ ماضی میں کبھی وہ مطلق عدم کی کوئی حالت نہیں رہی کیو نکہ ہم اور خدادونوں وجو در کھتے ہیں اور چو نکہ عدم اپنے اندر کسی چیز کے وجو دکی اجازت نہیں دیتا کیو نکہ وہ موجو دہی نہیں ہو تا، لہذا ہم اور خدادونوں عالم وجو دمیں ساتھ ساتھ رہتے ہیں، اگر کوئی کیے کہ کیا وجو دو عدم سیبید اکر سکتا ہے یا وہ عدم میں تبدیل ہو سکتا ہے توجواب ہے نہیں کیونکہ وہ جو وجو دموجو د معنی ہار کوئی کے کہ کیا وجو دو وہ عدم ساتھ ساتھ خدا بھی مارا جائے گا کیونکہ وہ بھی ہماری طرح اسی وجو دکا حصہ ہے اور وہشتے سے ، اور اگر ایسا ہو اتو ہمارے ساتھ ساتھ خدا بھی مارا جائے گا کیونکہ وہ بھی ہماری طرح اسی وجو دکا حصہ ہے اور وہشتے سے وہو لاشتے کہ نہیں، اس بحث سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ ہم اور خدادونوں اس وجو د وہو د میں نقطہ وہونا آغاز میں سے نقطہ وہوں اس وہو د ہیں۔

اب چونکہ ہم اور خدااس لامتناہی وجو دمیں بطور ووشے ، ہونے کی حیثیت سے موجو دہیں جس کاناتو کوئی آغازہے اور ناہی کوئی انتہاہے چنانچہ اس وجو دمیں ہماراساتھی ہونے کے ناطے ہم خدا کی عمر کے بارے میں غور کرسکتے ہیں، کیاخدا کی عمر ہیں ارب سال ہے لینی بگ بینگ سے سات ارب سال بڑا؟اس وونا آغاز کی شکل کیا ہوگی جس میں خدا پیدا ہوا ہو گا؟اور چونکہ صدیوں سے خدا کا کوئی معجزہ نہیں دیکھا گیا تو کیا ہے ممکن نہیں کہ اسے مرے ہوئے زمانے گزر گئے ہوں؟

بگ بینگ عدم میں نہیں ہو سکتا کیونکہ عدم ماضی میں تبھی وجو دہی نہیں رکھتا تھا کیونکہ نہ صرف ہم موجو دہیں بلکہ اس لیے بھی کہ عدم سے کچھ پیدانہیں ہو سکتا کیونکہ وہ وولاشے میں ہے۔

اگر دوجود "اور دعم می صرف دوحالتیں ہوتی ہیں اور اگر خدانے بگ بینگ کوعدم سے تخلیق کیا ہے تواس کمیے یہ دخدا" کہاں تھا؟ کیاوہ عدم میں تھا؟ یقیناً ایک دشتے "ہونے کے ناطے خدا کاعدم میں ہونا محال ہے، پھریقیناً وہ دوجود "میں دموجود "تھا یعنی دوجود "خداسے پہلے دموجود "تھا، یول خدا کا دشتے "ہونا یقینی طور پر ثابت ہوجا تاہے۔

عقل مندول كوسلام!

## <u>مین فطرت زیر نشتر</u>

قر آن كهتاہے: فَأَقُمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَنبِيلَ لِخُكُقِ اللَّهِ وَأَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَ- اَئِنَّ ٱَ كُثْرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ – سوره روم آيت 30 -

ترجمہ: توتم ایک طرف کے ہو کر دین (خداکے رہتے) پر سیدھامنہ کئے چلے جاؤ (اور) خدا کی فطرت کو جس پر اُس نے لو گوں کو

پیدا کیا ہے (اختیار کئے رہو)خدا کی بنائی ہوئی (فطرت) میں تغیر و تبدل نہیں ہو سکتا۔ یہی سیدھادین ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔

اس آیت کود کیل بناتے ہوئے علی نے اسلام ہیں ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ اسلام دین فطرت ہے لیخی اگر کرہ ارض پر
ہر انسان کو اس کے حال پر چیوڑ دیاجائے تو وہ اسلام کا انتخاب کرے گایا کم از کم توحید کا انتخاب تو کرے گاہی، ای معنی میں ایک
حدیث نبوی میں آیا ہے کہ:ہر انسان فطرت پر پیدا ہو تاہے گر اس کے والدین اسے یہودی، نصر انی اور مجو می بنادیۃ ہیں، یہ
اور اس طرح کے دیگر مُتون سے یہ علاء یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ تمام تر انبیاء کا فد ہب اسلام ہے اگر چہ ان کے حکام اور شر انکع
میں حالات اور ثقافت کے کاظ سے فرق ہے، جس کا مطلب ہے کہ ان غذ اہب میں ایک قدرِ مشترک ووزات میں پھر ہیں
میں حالات اور ثقافت کے کاظ سے فرق ہے، جس کا مطلب ہے کہ ان غذ اہب میں ایک قدرِ مشتر ک ووزات میں پھر ہیں
فطرت کہاجا تا ہے اور جو دوسری چیزوں میں بھی ہے جیسے در خت، پھر ، اور بذاتِ خود انسان .. تمام پھر اپنی ذات میں پھر ہیں
دیگر انواع پر بھی لا گو کیا جا سکتا ہے کہ ان کے تمام تر افراد میں ایک قدر مشتر ک ہے جو ان کا جو ہر ہے، ہر چیز کے جو ہر کی دو
بنیادی خاصیتیں ہوتی ہیں: دوام اور قائم بالذات ہونا، یہ دونوں خاصیتیں عرض کے ہر خلاف ہیں جیسے سفیدی جس کا اپنی آئروہ کوئی مستقل وجود نہیں ہے (لیعنی قائم بالذات ہونا) بلذات ہونا کہ ایک بھر ہے تو ہور مشتر ک ہے جس میں یہ دوخاصیتیں پائی جو ہر ہے تو سول یہ پیدا ہو تا ہے کہ یہ جو ہر آخر ہے کیا؟ بذا ہب میں آخروہ کون می قدرِ مشتر ک ہے جس میں یہ دوخاصیتیں پائی جو ہر ہے تو
سول یہ پیدا ہو تا ہے کہ یہ جو ہر آخر ہے کیا؟ بذا ہب میں آخروہ کون می قدرِ مشتر ک ہے جس میں یہ دوخاصیتیں پائی جاتی ہیں
اس حکمی مشر میں بالذات ہونا؟ اور دین فطرت سے کیام راد ہے؟

اس ضمن میں تین امکانات بیان کیے جاسکتے ہیں:

1- شاید مذاہب کے جوہر سے مراد وو ذات میہو، لینی تمام مذاہب کی قدر مشتر ک ایک ذات ہو جیسا کہ پتھر، در خت اور انسان کے حوالے سے اوپر ذکر کیا جاچکا ہے، یہ ذات ہی وہ توحیدی فطرت ہے جیسا کہ اوپر کی آیت میں آیا ہے، تاہم یہ معنی لینے میں کئی مسائل ہیں جیسے:

1.1 - آیت کہتی ہے کہ وفو خدا کی بنائی ہوئی ( فطرت ) میں تغیر و تبدل نہیں ہو سکتا میں جبکہ حدیثِ نبوی کہتی ہے کہ تبدیلی ممکن ہے اور والدین اور معاشر ہ اسلام اور توحید کی فطرت کوشر ک و کفر اور دیگر مذاہب میں بدل سکتے ہیں۔ 2.1 - فطری چیزوں کی علامت بیہ ہوتی ہے کہ وہ انسانی تاریخ کے بیشتر انسانوں میں موجو د ہواور استثناء بہت ہی نادر اور قلیل ہو، جبکہ اس مسئلہ میں ہم دیکھتے ہیں کہ معاملہ بالکل برعکس ہے، تمام تر تاریخی تحقیقات اور خود قر آن کے مطابق معلوم ہو تاہے کہ زیادہ تر انسانی اقوام نہ صرف پہلے دین شرک پر تھے بلکہ اب بھی ہیں اور بیہ کہ شرک کو تو حید پر سبقت حاصل رہی ہے۔

1.3-ہر چیز کی ایک ثابت ذات ہونادراصل ارسطوکا قول ہے جسے بعد کے فلاسفہ نے سخت تنقید کانشانہ بنایا ہے خاص کر ہیوم اور وجو دی اور ظاہر کی فلسفہ کی طرف سے کیونکہ چیزوں کی ذات ثابت نہیں کی جاسکتی، اس کی وجہ بیہ ہے کہ عقل ہر چیز میں صرف صفات کا ہی ادراک کر سکتی ہے، انسان اپنی آزادی کے سبب بے ماہیت وجو دہے اور اپنی ماہیت نو دبنا تا ہے لہذا ایک جنس کے تمام افراد کے در میان کوئی مشتر ک ذات نہیں ہے جسے فطرت کہا جائے چنانچے دین فطرت نامی بھی کوئی شئے نہیں ہے۔

4.1- تینوں توحیدی مذاہب کا توحید کی کسی ایک شکل پر اتفاق نہیں ہے، یہو دیت میں بنی اسر ائیل کا خدا تو می خداہے، مسیحیت میں شکیت ہے، اسلام کا خدابشری صفات کا حامل ہے، شیعوں کے ہاں اللہ کی ذاتی صفات کچھ اور، اور سنیوں کے ہاں کچھ اور ہیں، اب ان سارے توحیدی مذاہب کے مختلف و متعدد مقولات کے در میان وقودین فطرت میں کہاں ہے؟

2-شاید جوہر سے مراد ووہدف میں ہو، تمام مذاہب کاہدف مشتر ک ہے، اور وہ ہے دنیاو آخرت میں سعادت، خوشی وکامرانی کا حصول، یہاں بھی حقیقت حال سے متعلق بہت سارے سوالات اٹھ کھڑے ہوتے ہیں، عام مشاہدہ ہے کہ بیشتر مؤمنین مذہب کی سخت پابندی کے باوجود دنیا میں خوشی وکامرانی حاصل کرنے میں ناکام رہتے ہیں جبکہ ایسے لوگ بھی دیکھنے کو ملتے ہیں جو مذہب پر عمل نہیں کرتے یا مذہب پر عمل نہیں کرتے یا مذہب پر عمل نہیں کرتے یا مذہب کو سرے سے مانتے ہی نہیں اس کے باوجود وہ خوش وکامران ہوتے ہیں خاص کرتر قی یافتہ ممالک میں، اگریہ بھی کہا جائے کہ مقصد خوشی وکامرانی کا حصول آخرت میں حاصل کرنا ہے دنیا میں نہیں تو جہاں سے دعوی معاطے کو مجہول کی کھونٹی پر ٹائلنے کے متر ادف ہے وہیں ہر مذہب اس آخرتی مقصد کے حصول کادعوی کر سکتا ہے اور اسلام کو ان میں کوئی انفرادیت حاصل نہیں ہے۔

3-ہوسکتاہے مقصد ووکام محمیں مضمر ہو، یہ کہاجاسکتاہے کہ مذہب یامذاہب کامشتر کہ کام انسان کواس دنیاوی زندگی میں طمانیت بخشاہے، یاالوہی قوانین کے ذریعے معاشرے کے معاملات کو منظم کرناہے وغیرہ..لیکن استقراء کے ذریعے ہم کہہ سکتے ہیں کہ مذاہب کا بیرکام تین قسمول یاانواع پر مشتمل ہے: نفسیاتی، معاشرتی، اور روحانی...

نفسیاتی پہلوکسی سے ڈھکاچھپا نہیں ہے، مذہب مؤمن کو ایک نفسیاتی راحت عطاکر تا ہے اور اس میں بہتر مستقبل کی امید جگا تا ہے چاہے وہ موت کے بعد ہی کیوں نہ ہو، تاہم یہ کام صرف توحید کی مذاہب پر ہی منحصر نہیں ہے، شرک میں بھی یہ خاصیت بدرجہ اتم موجو دہے، رہامعا شرتی پہلو تو جدیدیت نے یہ کام بھی مذہب سے چھین لیا ہے اور عملاً ثابت کیا ہے کہ انسان کے بنائے ہوئے سول قوانین خدائی شریعت سے زیادہ بہتر اور منصفانہ ہیں مزید بر آں شہریت لوگوں کو بلا تفریق ایک معاشر سے بنائے ہوئے سول قوانین خدائی شریعت ہوئی ہے جہال مذہب کی بنیاد پر ان کے در میان تفریق بھی نہیں کرنی پڑتی، رہی بات روحانیت کی تو یہ خوبی بھی کوئی اسلام کی یا تو حیدی مذاہب کی جاگیر نہیں، چلتی مثال بدھ مت اور انسانیت کے جدید مفہوم کی ہے جس نے یہ کام توحیدی مذاہب سے کہیں بہتر سر انجام دیا ہے۔

# آزاوی فکر اور انسانی حقوق

انسانی حقوق کے کام کامقصد بہت سادہ ہے-اور وہ یہ کہ دنیامیں ہر شخص عزت اور و قار کی زندگی گزارے-سوال یہ ہے کہ یہ مقصد کیسے حاصل ہو؟

آرام دہ محفوظ زندگی بسر کرنے والوں کے لیے جو چیز بامعنی ہوسکتی ہے ، ممکن ہے کہ معاشر ہے کے بسماندہ لوگوں کیلیے اس کا کوئی مقصد ہی نہ ہو-اس مسکلے کا احساس اپنے کام کے دوران مجھے ہر روز ہو تاہے-دوالفاظ مجھے اس مسکلے کا احساس اپنے کام کے دوران مجھے ہر روز ہو تاہے-دوالفاظ مجھے اس مسکلہ کے حل میں بہت مدد دیتے ہیں۔ پہل لفظ "احترام" یعنی ہر ایک کے نقطہ نظر کو سننا اور سمجھنا، اور دوسر الفظ ہے "ذمہ داری" - اپنے حقوق کا حصول اور ان کے ساتھ ذمہ دارانہ طور پر زندگی بسر کرنا تا کہ کسی دوسر ہے کی حق تلفی نہ ہو۔ (میری رابنسن ، انسانی حقوق کے لیے اقوام متحدہ کی سابقہ ہائی کمشنر)

کیا آپ کو معلوم ہے کہ آپ کے حقوق کیا ہیں؟ کیا آپ جانتے ہیں کہ ڈیڑھ سوسے زائد حکومتوں نے یہ معاہدہ کیا ہے کہ ہر

ایک کو زندہ رہنے کا حق ہے، کہ لوگوں کو ایک اصولی مقدمہ کے بغیر بند نہیں کیا جاسکتا، کہ آپ کوئی بھی مذہب اپنانے کیلیے
آزاد ہیں اور بہت کچھ ؟ ۱۹۴۸ میں دنیا بھرکی حکومتیں جنیوا میں اکھٹی ہوئیں اور انسانی حقوق کے عالمی منشور پر متفق ہوئیں۔

انسانی حقوق کے عالمی منشور کی • ۳ دفعات زندگی کے معنی اور اس کی اقد اربیان کرتی ہیں۔ یہ صرف جنگ زدہ علاقوں یا دور

افتادہ جابرانہ آمریت کے شکار لوگوں کیلیے نہیں ہیں۔ یہ ہمارے بارے میں ہیں۔ جس طرح ہم اپنی زندگیاں گزارتے ہیں۔

، ہو ناچا ہئیے۔ یہاں ہم مکمل منشور پر گفتگو کے بجائے اس کی تین د فعات پر بات کریں گے -جو مندر جہ ذیل ہیں:

ا- ہم سب آزاد اور بر ابر ہیں-

۲-سوچنے کی آزادی-

۳-اظہار رائے کی آزادی-

"سب انسان آزاد پیداہوتے ہیں اور سب کے حقوق ایک جیسے ہیں-ہر شخص سوچنے کی قوت اور ضمیر رکھتاہے-اس لیے اسے ایک دوسرے کے ساتھ دوستی کارویہ رکھناچا ہیئے-"

زمانہ قدیم سے لوگ باگ اور کئی جگہ گروہ یہی سیجھے رہے ہیں کہ وہ دوسروں کے مقابلے میں زیادہ عقمند، سیجھدار، تہذیب

یافتہ، خوش شکل اور خوش مزاج وغیرہ ہیں - یہ ایک غیر منطقی اور بنی بر تعصب سوچ ہے - کوئی کسی سے بہتر نہیں - فطرت کے
اصول کے مطابق تمام انسان برابر ہیں - ہم سب برابر ہیں - ہم ایک دوسرے سے، ایک معاشرہ یاا یک تہذیب دوسرے سے
منفر داور مختلف ہوسکتی ہے، بلکہ ہر موجود میں کوئی ایسی چیز ہوتی ہے جواسے دوسروں سے منفر دبناتی ہے - انسان اپنی زندگ

کے ہر دور میں انسان رہا ہے - تمام انسانیت ایک خاندان ہے - ان میں برتری و کم تری کی تعلیم خود غرضی کا پیش خیمہ ہے فطرت ساری انسانیت کو ایک گردانتی ہے - معاشرہ میں ہر ایک، دوسرے سے برابر کی نسبت رکھتا ہے - ایسا نہیں ہوتا کہ ایک
فر دیا گروہ تو منتخب و محبوب ہو، اور باقی سب کم تر و ملعون - تاریخ کا تنقید کی جائزہ یہی ظاہر کرتا ہے کہ انسان کو انسان سے نفر ت

"تمام انسانیت ایک خاندان ہے، جس میں نہ تفریق ہے نہ امتیاز - اس میں تفریق وامتیاز پیدا کرنے والے انسان دوست نہیں کہلائے جاسکتے - " (جون ایلیا)

آپ سوچ رہے ہوگے کہ جب دنیامیں اتنافساد، انار کی، جنگ وغیر ہ جاری ہیں توالیسے میں اس بات کو کیسے منوایا جاسکتا ہے؟ ہمیں کسی سے بچھ منوانے سے غرض نہیں ہے اور نہ ہی ہونی چاہئیے۔ ہم لوگوں کو ایک دوسرے، اور ایک دوسرے کے حقوق کا احترام صرف تعلیم اور باخبر کر کے ہی سکھاسکتے ہیں۔ ہر انسان کی نشوونمامیں ثقافتی اقدار (جس کا تعلق تہذیب و تدن، اخلاق وکر دار، رسم ورواج، علوم و فنون و غیرہ سے ہے) اہم کر دار اداکر تی ہے۔ اگر ہم اپنے حقوق اور اپنے ہی جیسے انسانوں کو انسان سیحفے لگ جائیں، اور بیہ جان لیس کہ وہ بھی اسنے ہی حقوق رکھتا ہے جینے کہ ہم، تب ہم نہایت سکون سے امن سے نہ صرف اکھے رہ سکتے ہیں۔ بلکہ ثقافتی، تہذیبی، نہ ہبی، لسانی و غیرہ جیسے تعصب سے بھی جان چھڑ اکر ایک پر امن فضا قائم کر سکتے ہیں۔ اگر ہم ایسا سیحفے میں غلطی کر دیں یاناکام ہو جائیں یادو سروں کو وہ حقوق دینے کو تیار نہ ہوں جو خود اپنے لیے چاہتے ہیں، تب ہم اپنے معاشرہ کی بنیاد کو کھو کھلا کر رہے ہیں۔ اور انسانیت کی قبر کھو درہے ہیں اور معاشرہ کو تباہی کی طرف د حکیل رہے ہیں۔ کیونکہ خود کو سب سے بہتر سمجھ کر (انفر ادی واجہاعی طور پر) ہم انسانی عالمگیر اقد ارمیں کہ جس کی بنیاد اخلاقی اقد ارپر رکھی گئی ہیں، ہم تمام انسانیت کی نفی کر رہے ہیں۔ جب تک ہم سب کو ہر ابر اور آزاد نہ سمجھیں گے، ہم مل جل کر انسانی نا طے کے طور پر پر سکون اور خوشگوار زندگی گزارنے کے قابل نہیں ہو سکتے۔ لہذا اپنے معاشرہ کو پر امن گہوا را بنانے کیلئے ہر ایک انسان کے حقوق و فر ائض کی پاسداری لازمی ہے۔

#### ۲-سوچنے کی آزادی:

"ہر ایک کو حق ہے کہ وہ جو چاہے سوچے اور جو چاہے عقیدہ اختیار کرے-اگر چاہے تواپنی رائے یاعقیدہ تبدیل کرلے،اپنے احساسات کے مطابق عبادت کرے،اس کی تبلیغ کرے اور جس طرح جانے اپنے مذہبی تہوار منائے اور ان کو منظم کرے-"

"ان سب لوگوں کے بارے میں سوچیں جنہوں نے اسے سارے نئے خیالات دیے، چاہے وہ دنیا کی تخلیق کے بارے میں تھے یامر نے کے بعد کی زندگی کے بارے میں، یاایک ملک کو چلانے کے بہترین طریقے کے بارے میں - کون صحیح ہے؟ ہم کیسے جان سکتے ہیں؟ ان سوالوں کا کوئی صحیح یا غلط جو اب نہیں ہے - تو پھر کیالوگوں کو ان کے عقیدے کی بنیاد پر سزائیں دیناغلط نہیں ہے؟ کسی کو اپنے مذہب کی پیروی سے رو کناغلط نہیں ہے؟ لوگوں کو اپنی سوچ کی وجہ سے اذیت اٹھانا پڑی ہے، یہ کب ختم ہوگا؟"

## معروف انتهر ويالوجست يوسف شابين لكهة بين:

"ساپریل ۱۹۳۹ عکو ضلع حیدر آباد کے ایک چھوٹے سے شہر نصر پور میں میر اجنم ہوا-اس وقت دنیا میں فیصلے مسلط کرنے کا رواج عام تھابلکہ یہ عمل ہمارے کلچر کا حصہ بن چکا تھا-میرے دادانے میرے کان میں اذال دے کر مجھے مسلمان قرار دے دیا-حالا نکہ اصولی طور پر مجھے یہ حق ملناچا ہئیے تھا کہ میں بالغ ہونے کے بعد چھان بین کرکے اپنی سمجھ اور مرضی سے کوئی ایسا مذہب قبول کرتا جسے میں خود صحیح سمجھتا-جاہے وہ مذہب اسلام ہی کیوں نہ ہوتا-میرے دادانے اپنے مذہب کو جس طرح مجھ پر مسلط کیاوہ طریقہ انتہائی قابل اعتراض، غیر جمہوری اور آمر انہ تھا-افسوس یہ ہے کہ آج ساری دنیا میں تمام لوگ اس
آمر انہ اور غیر جمہوری پالیسی کا شکار ہیں-عیسائی کے گھر پید اہونے والاعیسائی بنادیا جاتا ہے-بہندو کے گھر پید اہونے والاہندو کر
دیا جاتا ہے- یہی حالت یہودیت، بدھمت اور دوسرے مذاہب کی ہے -حد توبیہ ہے کہ کوئی بھی شخص مسلط کر دہ مذہب کو چھوڑ
نہیں سکتا- تقریبا" تمام مذاہب نے اس کی سزاموت رکھی ہے-چو نکہ مذہب میں ہر بات "حرف آخر" ہوتی ہے،اس لیے
مذہب پر تنقید بھی نہیں کی جاسکتی اور نہ ہی اس میں آسانی کے ساتھ اصلاحات کی بات کر سکتے ہیں- مذہب چھوڑ نے یابد لنے کی
اجازت نہ ملنے کی وجہ سے جھوٹے مذاہب ختم نہیں ہو سکتے ۔ گزشتہ پانچ ہز ارسال سے صرف"فاتحین" کوبیہ حق حاصل رہا ہے
کہ وہ جب چاہیں اور جس کا چاہیں مذہب بدلوادیں- ہم خو داس مسئلے پر کوئی جمہوری انداز اپنانے کو تیار نہیں اور نہ ہی جمہوریت
کہ وہ جب چاہیں اور جس کا چاہیں مذہب بدلوادیں- ہم خو داس مسئلے پر کوئی جمہوری انداز اپنانے کو تیار نہیں اور نہ ہی جمہوریت

999 قبل مسے میں سقر اط کوز ہر دے کرمارا گیا۔اس پر الزام تھا کہ وہ نوجوانوں کے ذہن خراب کر رہاتھا۔سقر اطنے کوئی کتاب نہیں تھے اور نہ کوئی سیاس یا بذہبی تحریک چلائی۔وہ خاموش طبیعت،صوفی منش انسان صرف عام اجتماعات یا محفلوں میں اپنے خیالات کا اظہار کرتا تھا۔اس نے بینائی فدہب کو مستر دنہیں کیاجو آج دیو مالائی قصہ بن چکاہے۔سقر اط بینائی خداؤں کی نہ صرف عہادت کرتا تھا بلکہ ان کے آگے قربانیاں بھی دیتا تھا۔جواس وقت فدہب کا اہم فریضہ تھا۔وہ غالبا" بیونائی فدہب میں اصلاحات لانے کی تبلیغ کرتا تھا۔ات تی معمولی تی بات پر اسے موت کی سزادی گئی۔اس وقت بیونان میں جمہوریت نافذ تھی۔وہ جمہوریت کی معیار کی تھی، اس کا آسانی سے اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ بہر حال، اوگوں کواگر یہ جمہوری حق دیا جائے کہ وہ اپنا فد تھی۔وہ جہوریت کس معیار کی تھی، اس کا آسانی سے اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ بہر حال، اوگوں کواگر یہ جمہوری حق دیا جائے کہ وہ اپنا منامندی سے تبدیل کر سکیں، تو دنیا کی صور تحال کائی مختلف ہو سکتی ہے۔ کم از کم جھوٹے فہذا ہہب سے چھٹکاراحاصل کیا جاسکتا ہے۔جب بات جھوٹے اور سپے فدا ہو سپے توں جہر حال کائی مختلف ہو سکتی ہے۔ کم از کم جھوٹے فہذا ہہب سے چھٹکاراحاصل کیا جاسکتا ہے۔ جب بات جھوٹے اور سپے قرار دیتے ہیں۔ بہر حال، یہ بات بڑی ہیچیدہ اور الجھن پیدا کرنے والی ہے۔اس نقطے پیں۔سب لوگ اپنے فدہب کو صبح اس ان تحقیق اور مہارت کا ور رہے ماملات کی جھان بین انہ جرسے کرائے گئے فیملوں کو نہیں مانٹ تحقیق اور مہارت کا دور ہے۔ ہمیں سے تمام معاملات کی جھان بین بین جرسے کرائے گئے فیملوں کو نہیں مانٹ تحقیق اور مہارت کا دور ہے۔ ہمیں سے تمام معاملات کی جھان بین کرنی چاہئے۔"

انسان لا کھوں ہرسے اس کرہ ارض پر آباد چلا آرہا ہے۔ مدنی یا معاشر تی زندگی میں داخل ہونے کے بعد انسان کی ضروریات
اوران کے حصول کے مجسس نے اسے کرہ ارض کے مختلف اسرارور موز کوجائنے پر آمادہ کیا۔ اوراس طرح زمین پر پائی جائے
والی اشیاء ان کی افادیت واہمیت اسے زمین کے کونے کونے پر لے گئ - آبادی کے اضافے نے انسانوں کو گئ گروہوں کی شکل
دے دی اور تلاش معاش نے انہیں زمین کے مختلف خطوں میں چھیلا دیا۔ ہر قوم نے اپنے اپنے زیر قبضہ خطہ زمین پر اقتدار
تائم کر کے وہاں کی ریاست و حکومت کے مسائل کو بہتر سے بہترین کی طرف لے کرجانے کی کوشش کی، اس انسانی ضروریات
وخواہشات نے تہذیبوں کے در میان آپس میں تعاون واتحاد، تجارت، سفارت و غیرہ کو فروغ دیا۔ وہیں لڑائی جھگڑے و جبگس
مجھی ہوئیں۔ ہر خطے کی تہذیب نے اپنے ساتی شعور کے حساب سے علم و تدن میں ترقی کی۔ اور تجارت وسیاحت کی ترقی سے
تہذیبی و نقافتی رشتے بھی استوار ہوئے۔ اور تہذیبوں میں خیالات و نصورات و نظریات کی بھی ترسل ہوئی۔ یہاں بھم دیکھتے ہیں
وابستہ ہوتی ہے جس میں اس نے آنکھیں کھولی تھیں۔ اس بات سے کسی کو مفر نہیں کے ہر تبذیب تاریخ میں ایک جدااور
کے ہر نظریہ، فلہ فیہ ، اور جمالی دوراک فلفہ اپنے زمان و مکان کا پابند، اور ساتی شعور کے سیاق میں رکھ کر شمجھا جاسک بحصوص دور کے نابغہ
منفر دمقام رکھتی ہے۔ اس دور کا فلفہ اپنے زمان و مکان کا پابند، اور ساتی شعور کے سیاق میں رکھ کر شمجھا جاسک ہے۔ کسی مضوص عقیدہ یا نظر یہ کا مطالعہ درا صل کسی آفاقی اور الوہ ہی نظر یہ عقیدہ فلفہ کو اس کے ثقافی و تبذ جی سابی سیاں میں وہ قوت محرکہ نہیں یا بیں گر عمطالعہ خرار
پابتا ہے کہ جس سابی شعور سے وہ قبو شو ہوں میں کہیں گر کو نیس یا بھی و قطافی و تبذ جی سابی سیاری و تقافی اکا کیوں کا مطالعہ قرار
سمجھنے کی کوشش کیجیے تو ہم اس میں وہ قوت محرکہ نہیں یا بھی گر اعظام کو اس کے ثقافی و تبذ جی سابی سیاری میں کیاں کر

ہم کسی بھی مفکر کی فکر کواس کے عہد کی میکا کئی زندگی سے جدا کر کے دیکھیں تواس کے مسائل سیجھنے میں د شواری ہوگ - لیکن سے بات قابل غور ہے کہ انسان ایک جگہ محدودیا جم کر نہیں رہتا – اس کا سابقہ دو سر بے انسانوں سے بھی رہتا ہے – بیہ متحرک وجو در کھتا ہے – اسی طرح ایک تہذیب دو سری تہذیب سے مکمل طور پر علیحدہ ہو کر پروان نہیں چڑ ھتی – جیسا کہ ہم نے اوپر بھی اشارہ کیا، امتداد زمانہ سے خیالات پھیلتے، قبول ہوتے اور بدلتے جاتے ہیں – اور اسی طرح مختلف تہذیبی اکائیاں اپنے منفر د فلسفے رکھنے کے باوجو د دو سروں کے افکار سے استفادہ کرتی ہیں تواس میں توارد اور سرقہ دونوں کا ہی عمل کام کرتا ہے – اور مختلف فلسفوں میں مشابہت نظر آتی ہے – بعض جگہ مسائل مشترک ہوجاتے ہیں – بعض او قات ان کے حل میں مناسبت اور مشابہت نظر آتی ہے – اس طرح عقائد نظریات و تصورات کو دیکھیں تووہ انسانوں کا ثقافتی ور شہ اور افراد کی کاوش ذہنی کا ثمر مشابہت نظر آتی ہے – اس طرح عقائد نظریات و تصورات کو دیکھیں تووہ انسانوں کا ثقافتی ور شہ اور افراد کی کاوش دہنی کا ثراریا تا ہے – اس ضمن میں پیرس کے کتبات (مردوں کی کتاب : The book of dead) سے اقتباس اور حکایتوں و توانین

واخلاقی اقد اروں کا بائبل کے لکھنے والوں نے سرقہ کیا-قدیم مصری عقائد خاص کر گلگامش کی روایتوں سے زر تشتر امت کامتاثر ہونااور دونوں سے اسلامی عقائد کا بناناوغیر ہو غیر ہ۔

لہذا،سب کو سوچنا چاہئیے، بلکہ اس بات پر سنجید گی سے غور و فکر کرنا چاہئیے کہ کسی عقیدے پر قائم رہ کریاکسی مذہبی فرقہ سے جڑ کر کیا کھو یا کیایایا – اور اس پر یعنی اینے عقیدے پر رہ کر ہم اس کے مطلق درست اور راست پر ہونے کا دعوی صرف اس بناپر کرتے ہیں کہ ایساکوئی مذہبی کتاب کہتی ہے یاایساکوئی خداا پنی کتاب میں اپنے پیغیبرسے کہتاہے۔ یہی خیال ہر عقیدے سے تعلق ر کھنے والے کا ہے جاہے وہ مجوسی ہو ہندو ہو یہو دی ہو یامسلمان ہو-سب کے پاس اپنے عقیدے کے درست ہونے کیلیے وہی دلیل وہی استدلال ہیں جو کہ کسی بھی مذہب سے تعلق رکھنے والے کے پاس ہوتے ہیں-لیکن ایساکرنا کہ سب کو اپنے مذہب کے علاوہ قابل گر دن زنی گر داننا، مخالف سوچ رکھنے والوں کو قابل نفرت جاننا،اوراس بنایران سے تضحیک آمیز سلوک رکھنا، انہیں اچھوت پا کمتر خیال کرنا قطعی طور پر غیر دانشمندی ہے - کوئی ایک گروہ یا مذہب دانشوری کی معراج نہیں ہے،نہ ہی اس کی مقتدرہ ہستی عقل کل تھی جبکہ ہو ناتو یہ جا مکھے کہ اس مقتدرہ ہستیوں کے کر داروتعلیمات کوعہد حاضر کی سائنسی سوچ اور نئے اخلا قیات کی روشنی میں پر کھا جائے۔اور دیکھ سکیں اور جان سکیں کہ جن مقتدرہ ہستیوں کی تعلیمات وتصورات سے ہم سند ڈھونڈ لاتے ہیں خود ان کاعلم کیااور کتنا تھا۔ بہر حال، ہمارے پاس کوئی وجہ نہیں کے کسی عقیدے پر قائم رہتے ہوئے دوسرے کی نفی کرنے کیلیے ہر حدسے گزر جائیں صرف اس لیے کہ ہمارے نزدیک ہماراعقیدہ درست ہے۔کون ساعقیدہ صحیح ہے یا کون ساغلط،اس رمز میں جائے بغیر ہمیں سب کو وہی عزت احترام دیناہو گاجو ہم اپنے لیے چاہتے ہیں۔ ہم جب تک ہم اپنے عقیدے کو درست مان کر ، اور مذہبی بنیادیر خو د کو اس عقیدے یا مذہب سے باہر انسانوں کے مقابلے میں برتر اور فائق سمجھتے ر ہیں گے - اور تہذیبی نرگسیت کا شکار ہو کر اپنے مذہب کی بڑائی اور اس کی سربلندی کیلیے جد وجہد کرتے رہیں گے ، تب تک ہم معاشرہ کو پر امن اور سب عقید وں سے تعلق رکھنے والوں کیلیے رہنے لا کق نہیں بناسکتے – ادعائیت کی ایک خامی یہ بھی ہے کہ بیہ اپنے عقیدہ سے تعلق رکھنے والوں کیلیے جھوٹی بڑائی اور تعریف کا جذبہ پیدا کرتی ہے اور یہی جذبہ دوسرے عقائد سے تعلق ر کھنے والوں کے خلاف نفرت اور عنادپیدا کر تاہے – ایسے لوگ اس بات کوماننے ہیں کہ اپنے مذہب کے لوگ جو کچھ بھی کریں یا کہیں وہ ٹھیک ہے اور دوسرے مذہب کے لوگ جو کچھ کریں وہ غلط ہے۔

جار حانہ عقائد پر ستی استحصال کی ایک منظم ترین شکل کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ اور اپنے گروہی / مذہبی / فرقہ وارانہ مفاد کی خاطر دوسرے مذہبی گروہ / فرقول کے جائز مفاد کونہ صرف نظر انداز کیا جاتا ہے بلکہ اسے پورے طور سے قربان کر دیاجا تا ہے۔ جب تک تنگ نظر جار حانہ پر ستی کو ترک نہ کیا جائے گااس وقت تک ہم اپنے معاشر سے میں کوئی پائدار اور اچھاساجی نظام \_\_\_\_\_

اور پائدار اور ابدی امن قائم نہیں ہو سکتا-عقائد میں ادعائیت اور پھر اس جار جانہ روبہ انسانیت کیلیے کافی سے نقصان دہ ہے کسی بھی معاشرے میں ہر طرح خیالات، نظریات و نصورات رکھنے والے لوگ ہوتے ہیں-اس میں کئی مذاہب سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوسکتے ہیں – لا دین اور روشن خیال بھی ہوسکتے ہیں – ضرورت اس امرکی ہے کہ معاشرے کے تمام گروہ ایک دوسرے کی مذہبی نظر سے بالاتر ہو کر دیکھیں اور ایک دوسرے کے خیالات وعقائد کااحترام کریں اور باہمی اختلافات کی کسی بھی صورت کو پر امن طریقے سے دور کرنے کی کوشش کریں۔ہر مذہبی گروہ میں اپنی بڑائی یابرتری کا جذبہ یایا جاتا ہے۔وہ اینے آپ کو دوسر وں سے ہر لحاظ سے برتر و فائق سمجھتے ہیں اور ظاہر ہے اس سوچ کے ساتھ مخالف نقطہ نظر رکھنے والے گر وہوں سے دشمنی، تعصب اور منافرت کا جذبہ ہی پیداہو سکتا ہے۔ کہ جس کا نتیجہ یہی ہو تاہے کہ معمولی معمولی باتوں پر ہولناک دیگے فساد، لڑائی جھگڑے،خون ریزخانہ جنگی ہونے کے امکان ہر وقت تازہ رہتے ہیں۔ان باتوں سے نہ توکسی معاشر ہ میں امن قائم رہ سکتا ہے نہ ہی کسی کا جان ومال محفوظ رہ سکتا ہے نہ ہی اس معاشر ہ میں انسانیت کامعیار ترقی کر سکتا ہے۔سب کی بھلائی اور ترقی تب ہی ہوسکتی ہے کہ جب سب مذہبی گروہ ایک دوسرے کے عقائد کا احتر ام کریں اور سب کو اس کاعقیدہ رکھنے ، اس پریابند رینے کی مکمل آزادی ہو-اور ان معاملات میں ان میں تعاون کا جذبہ پایا جا تاہو ایک ساج میں مختلف گروہ اور جماعتیں موجو دہو سکتی ہیں۔ان کے اختلافات معاشی، مذہبی اور رہن سہن وغیر ہ کے ہوسکتے ہیں۔ان کی سوچ کی مختلف راہیں ہوسکتی ہیں اور اکثر اسی سبب سے ساج کے مختلف گروہ مختلف مقاصد رکھتے ہیں اور ان کے نفوذ کے خواہاں رہتے ہیں – لیکن اس سے بہتر اور کچھ نہیں کہ ایک کثیر الجہتی معاشر ہ میں سب کی ضروریات ومفادات کیلیے کثیر الجماعتی مقاصد سامنے رکھ کر نظام اور طریقے رواج دیے جائیں-اس ضمن میں دیکھا جائے توا کثر جگہ یہی بات مشتر ک نظر آتی ہے کہ معاشرے کی نما ئندہ یاذی اثر جماعت اپنے نظریات کو نافذ کرنا جاہتی ہے۔ سوال بدہے کہ ایسا کیوں ہو تاہے؟ اس کا جواب یہی دیا جاسکتا ہے کہ روایات کے تحفظ کی خواہش – ساج کی بقامیں توروایت کی اہمیت سے کیے انکار ہو گا۔ لیکن کون سی روایات محفوظ رہیں اور کون سی متر وک ہو جائیں، اس کا طے کرناایک اعلی مطمح نظر بن جاتا ہے لیکن ساجی قرار کی بات ہو یاساجی تغیر کی، بہر حال ان سب چیزوں کو ساجی حقائق سے وابستہ کر کے دیکھنا چاہئیے۔اور ایک کثیر الثقافتی معاشر ہ میں سب ثقافتوں ومذاہب سے تعلق رکھنے والوں کو مد نظر رکھ کر ہی اس کے قوانین واقد ار کا تعین کرنااز حد ضروری ہے - معاشرہ کے اکثریتی گروہ کو معاشرہ کامحافظ ہونا چاہیے - یہ گروہ معاشرہ یا ساج کی امنگوں، عزائم، حوصلوں اور امیدوں کا امین ہے اور ان سے معاشر ہ کے تمام گروہوں کو واقف کر اناان لو گوں کے فرائض میں سے ہے –اگر معاشر ہ کا بیہ طبقہ ان باتوں پر عمل نہیں کر تا تووہ ساج کا دشمن قرار دیا جاسکتا ہے کیونکہ اخلاقی ، معاشی اور تاریخی اعتبار سے اس قشم کاجواز دیناممکن نہیں کہ بہ امتیازات حق ہیں کہ عقائد وخیالات کی بنایر امتیازات کو جائز قرار دیا۔ ر سل نے جتلایا کہ اس قشم کی باتیں جھوٹ اور کذب کی تعلیم کی دنیاہے – کیابہ جھوٹ نہیں کہ انسانی تعصبات کے نتیجہ میں

پیداہونے والے اختلافات اور معاشرتی ہے انصافیوں کو تھم خداوندی کہہ کر جائز قرار دیاجائے؟ اور ساجی اختلافات وامتیازات کے باوجو دیہ باور کرایاجائے کہ ہمارامعاشرہ سارے ممکنہ عالموں میں بہترین عالم اور معاشرہ ہے؟ اگر ایک معاشرہ کی غالب مذہبی جماعت اس بات کی تبلیغ کرتی ہے تووہ جھوٹی ہے – اور اگر "سب کو اپنی سوچ کی آزادی" دینے کے حق کے حقائق کو جائز نہ سمجھ کران کی تبلیغ کریں اور دریر دہ اپنی بات کی اہمیت منوانا جاہیں، توبز دل ہیں۔

#### ۳-اظہار رائے کی آزادی-

"ہر شخص کو کسی دو سرے کی مداخلت کے بغیر اپنی مرضی کے مطابق سوچنے اور اس کے اظہار کی آزادی ہے۔خواہ وہ کسی بھی ذریعہ ابلاغ سے،کسی بھی ملک میں ایسا کرناچاہے۔"

"ارے آپ یہ نہیں کرسکتے۔""اوہ! آپ یہ نہیں کہہ سکتے۔"آپ سے کسی نے یہ کتنی بار کہا ہے؟اگر آپ کا جواب" کبھی نہیں" ہے تو آپ بہت خوش قسمت انسان ہیں۔ صدیوں سے لوگوں کو اپنی سوچ کے اظہار سے روکا گیا ہے۔ آرٹسٹ اور لکھنے والے خاص طور پر اس مسکلے سے دوچار ہوتے ہیں۔ شاید آپ یہ سوچیں کہ کسی اور کا کام تباہ کر دینا ہر صورت میں غلط ہے، گر دوبارہ سوچے۔ ان لوگوں کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے جو انٹر نیٹ پر عریاں اور نسل پرست مواد بھیجے ہیں؟ انہیں اس کی اجازت ہونی چا ہیے یا نہیں؟ انہیں اس کی اجازت ہونی چا ہیے یا نہیں؟ اس بات سے اتفاق کرتے ہیں کہ ہر ایک کو اپنی سوچ کے اظہار کا حق ہے گر یہ بات اتنی آسان بھی نہیں ہے!" اس ضمن میں مشہور فر انسیسی مفکر والٹیر (Voltaire) نے کہا تھا:

I disagree entirely with what you say, but I shall defend to the death you'r right to "!say it

(ترجمہ: آپ جو کہہ رہے ہیں میں اس سے قطعی متفق نہیں لیکن آپ کے کہنے کے حق کیلیے میں اپنی جان بھی قربان کر سکتا ہوں)

والٹیر کے ان الفاظ سے بہتر جمہوریت اور آزادی کی کوئی تعریف نہیں ہوسکتی. ایک صاحب سڑک پر چلے جارہے تھے اور اپنی چھڑی کو چار وں طرف زور زور سے گھمارہے تھے. یہ گھومتی ہوئی چھڑی ایک دوسرے صاحب کے چہرے کے قریب سے گزر گئی توانہوں نے پہلے صاحب کورو کا اور پوچھا کہ حضرت آپ یہ کیا کر رہے ہیں ؟جو اب ملا کہ میں اپنی آزادی کا مظاہرہ کر رہا ہوں. دوسرے صاحب نے کہا: "لیکن یا درہے کہ آپ کی آزادی وہاں ختم ہوتی ہے جہاں میری ناک شروع ہوتی ہے." ساختخ نے حریت اور آزادی اظہار رائے کو انسان کی کہنہ قرار دیا۔ آرویل کہتے ہیں کہ دواور دو، چار کہنے کی آزادی ہی اصل آزادی

.

ہے۔جولوگ آزادی اظہار رائے پر قد عن لگاتے ہیں وہ دراصل خوفزدہ لوگ ہیں جو اسے سہار نہیں سکتے اور خو دفر بی کا شکار رہتے ہیں۔ آزادی اظہار رائے کا حق ہر انسان کا بنیادی حق ہے۔ اسے کوئی اس سے چھین نہیں سکتا۔ نہ جانے کب انسان کے اس حق کو تسلیم کیا جائے گا اور اسے رائے کے اظہار کا حق دیا جائے گا کہ اس کی رائے اس کے اختلاف پر اسے جمر و تشد د کا نشانہ نہیں بنایا جائے گا اسے اس بات پر قابل گر دن زنی نہ گر دانا جائے گا۔ اس پر زمین شگ نہ کی جائی گی۔ یہ غلط ہی نہیں انسانیت کا استحصال بھی ہے۔ ہر ایک کو سوچنے اور بولنے کی آزادی ہونی چاہئے۔

بولنے سے مجھے کیوں روکتے ہو؟ بولنے دو، کہ میر ابولنا دراصل گواہی ہے۔ میریے ہونے کی۔ تم نہیں بولنے دوگے تومیں سناٹے کی-بولی ہی میں بول اٹھوں گا-میں تو بولوں گا۔ نه بولول گاتومر جاؤں گا-بولناہی توشر ف ہے میرا-کبھی اس نکتے یہ بھی غور کیاہے تم نے-کہ فرشتے بھی نہیں بولتے۔ میں بولتاہوں۔ حق سے گفتار کی نعمت صرف انسان کو ملی-صرف وہ بولتاہے۔ صرف میں بولتا ہوں۔ بولنے مجھ کونہ دوگے توم ہے جسم کا-ایک ایک مسام بول اٹھے گا-کہ جب بولنامنصب ہی فقط میر اہے-میں نہ بولوں گاتو کوئی بھی نہیں بولے گا-

آخرش اس شعر کے ساتھ اجازت دیجیے:-

"لکھتے رہے جنوں کی حکایت خونچکاں-ہر چند کہ اس میں ہاتھ ہمارے قلم ہوئے-"

## <u>هق موجوه یا هق غیر موجوه</u>

حق غیر موجود مابعد الطبعیات فلسفے کی وہ شاخ ہے جو ہمیں ہر چیز کی حقیقت سے آگاہ کرتی ہے. اور ابدی اور لافانی مسائل کی حقیقت سے روشاس کر اتی ہے. مابعد الطبعیات، حیات و کا کنات اور خدا کے تصور کوزیر بحث لاتی ہے. اس میں مادی اور غیر مائل شامل ہیں، جس کی حقیقت کی تلاش میں فلسفی سر گر دال رہتا ہے. اور غور و فکر کر کے مختلف سوالات کرتا ہے. مثلاً کیا کوئی ایسی لافانی طاقت ہے جو حیات و کا کنات کے نظام کو کنٹر ول کیے ہوئے ہے؟ اس عالم کا نقطہ آغاز کیا ہے؟ اور ابتدائی سرچشمہ کیا ہے؟ وغیرہ و غیرہ و

ہم یہاں اسلامی نقطۂ نظر سے اس عالم کے نقطہ آغاز کی بابت مابعد الطبعیات پر بات کریں گے اور دیکھیں گے اللہ اور اس کے رسول کا اس کا نمات کی تخلیق کے متعلق دعوی کیا ہے؟ . اور اس دعوے کی حیثیت کیا ہے . اہل نہ اہباگا خدا کا تصور یا توجابر سر دارِ قبیلہ کے تصور کے متر ادف ہے ، جس کے ادکامات کو بے چوں چر ان مان لیا جائے یا پھر ایک ایسے سادہ باپ کی مانند ہے جو اپنی اولاد کے معاملات میں دلچی تولیتا ہے لیکن زیادہ روک ٹوک کا قائل نہیں . یہودیت، عیسائیت، اور اسلام میں خدا اور بندے کا تعلق انہی تصور ات کے گر د گھومتا ہے . جس میں خدا کہیں انتہائی مہر بان اور شفیق نظر آتا ہے تو کہیں اچانک خدا اور بندے کا تعلق انہی تصور ات کے گر د گھومتا ہے . جس میں خدا کہیں انتہائی مہر بان اور شفیق نظر آتا ہے تو کہیں اچانک اس کے تیور بدل جاتے ہیں اور وہ ذرا ذرائی بات پر بے انتہا ففا نظر آتا ہے . جب خدا اور کا نات کے تعلق کا ذکر آتا ہے اور الی کا نات کے جس میں یہ د نیا اور اس میں لینے والے بھی شار ہوتے ہیں تو پھر روحانی مقنن اور آسانی باپ کی جگہ ایک عظیم صناع لے لیتا ہے . قرآن کی سورہ اعراف کی آیت نمبر 45 اور سورہ فصلتی آیت نمبر 9 تا 12 میں بتایا گیا ہے کہ خدا نے کس طرح چو یا آٹھ دنوں میں صنعت گری کرتے ہوئے اس عالم کو خلق کیا . اگر خدا کو فطرت و موجو داتِ عالم کی صورت کی کے تصور سے انکار ناگریز ہوجاتا ہے . ظاہر ہے جب ایک صافح عصوعات کو بناتا ہے ، مثلاً ایک معمار مکان بناتا ہے یاجو لاہا کے تصور سے انکار ناگریز ہوجاتا ہے . ظاہر ہے جب ایک صافح مصوعات کو بناتا ہے ، مثلاً ایک معمار مکان بناتا ہے یاجو لاہا کی صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی مذہ کی طرح میں خدا نے اس عالم کی صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی مذہ ای طرح مادہ بھی خودخود تھا ۔ اور اس مادے سے خدا نے اس عالم کی صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی مذہ ہے کہ اس عالم کے صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی مذہ بیں خدا نے اس عالم کے موجود تھا ۔ اور اس مادے سے خدا نے اس عالم کی صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی میں خدا نے اس عالم کے صنعت گری کی . لیکن یہاں بھی مذہ نے اس عالم کے حدم میں خدا نے اس عالم کے صنعت گری کی ۔ لیکن یہاں بھی مذہ ہے کہ اس عالم کے صنعت گری کی تعرب کیا ہو کی گور اس کے کہ کی کیا ہو کو کیا کہ کو کو کو کی کو کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو کو کو کو کیت کی کو کو کو کی کو کو کی کیا ہو کو کو کو کو کو کو کو کو کو کو

خلق ہونے سے پہلے عدم تھا، اور خدااس کا نئات کو عدم سے وجو دیمیں لا یاجو ہمیشہ سے ہے اب ایک نیاسوال پیداہو جاتا ہے کہ جب عدم تھا یعنی جب کچھ نہ تھا، تب اس "کچھ نہ تھا" میں خدا کہاں سے آیا؟ پھر اس عدم میں خدا کے ساتھ ساتھ وہ کا کناتی مادہ بھی موجو د تھا جس سے خدانے اس عالم کو خلق کیا. اب یا تو صرف عدم تھا جس میں واقعتاً اور حقیقتاً کچھ نہیں تھا، یا پھر اس عدم میں خدااور مادہ دونوں موجو د تھے اور عدم نہ تھا. یہاں قرآن کی ایک آیت اس بات پر استدلال کرتی ہے کہ عدم یعنی جب پچھ نہ تھا تب بھی خدانہ صرف موجو د تھا بلکہ کا کناتی مادہ بھی اس عدم میں موجو د تھا، جس سے خدانے اس عالم کو خلق کیا.

اِنَّمَا قَوْلُنَا اِنَّيُ ءِ إِذَا اَرَدُنَاهُ اَن نَقُولَ لَهُ کُن فَیُکُونُ ﴿ سورة النحل ۴۲﴾

ترجمہ: ہم جس کام کے کرنے کاارادہ کرتے ہیں تواس کے لیے ہمارااتناہی کہناکا فی ہے کہ ہم اسے کہہ دیں کہ ہو جا تا ہے

گویاایک عظیم صناع "اس" لیعنی لمحه موجو دمیس موجو د ماده سے کہہ رہاہے که "ہوجا" اور وہ ہوجاتی ہے. لیعنی جب کون و مکان نه تھا،نه زمین تھی نه کا ئنات تھی،نه په عالم تھا،جب کچھ نه تھاصرف عدم تھااور اس عدم میں بھی خداموجو د تھا،اب توحید کا تقاضہ تو پیہ ہے کے صرف خدا کا وجو د ہو ناچاہئے تھا، لیکن عدم سے پرے ۔ مگر خداعدم میں ہی تھا، اور تب ہی خدا کسی "اس" سے کہتاہے کہ "ہوجا" اور وہ ہوجاتی ہے. یہ آیت استدلال کرتی ہے کہ عدم میں خدا بھی تھااور کوئی "اس" بھی تھا. ظاہر ہے بیہ "اس" کا ئناتی مادہ ہی تھا. جس سے خدانے اس عالم رنگ وبو کو خلق کیا. گویاخد اواحد نہیں تھابلکہ مادہ اس کا شریک تھا. جس کی مد دیسے اس نے صنعت گری کی . لیعنی مادہ کے بغیر اس کا ئنات کی صنعت گری ممکن ہی نہ تھی ، اور مادہ اور خدادونوں ہی عدم میں موجود تھے. اب کچھ متکلم الہیاتی مدرسے کہتے ہیں کہ مادہ "روحانی" تھا. اوراس روحانی مادے سے خدا نے اس کا ئنات کو خلق کیا. لیکن بیر استدلال اپنی ماہیت میں غیر منطق ہے . روحانی مادے سے وجو دی مادہ خلق کرنے کا کہنا ایسا ہی ہے جیسے کہاجائے کہ میں نے ذہن میں کسی چیز کا تصور کیااور لمحہ موجو دمیں حقیقتاً آن موجو دہوئی. لہذااولین مادے کو روحانی متصور کرنالغوخیال ہے. کا ئنات کی تخلیق کے متعلق قر آن کی سورہ اعراف میں کون و مکان کوزمان کی قید میں تخلیق کرنے کی بات کی جار ہی ہے ،اور یہ بات ایسے ہی ہے جیسے ٹیلی و ژن کامو جد کہہ رہاہو کے میں ٹیلی و ژن کی ایجاد کے وقت ٹیلی وژن دیکیررہاتھا. زمان کی قید میں رہتے ہوئے مکان کو خلق کرنے کا دعوی ہی پیہ ظاہر کر تاہے کہ اس دعوی میں کتنی لغویت ہے. جبزماں تھاہی نہیں تب یہ خالق زماں کی حدود وقیود میں کیسے آگیا؟ کیاجب خالق اس کا ئنات کو خلق کررہا تھااس وقت وہ کسی ایسے کرہ پر موجود تھاجس میں دن اور رات کا آنا جانالگاہوا تھا؟ گویااس عالم کے خلق کرنے والے نے اس عالم کوکسی کرے پر موجو درہ کر خلق کیا۔ اور وہ جس کرے پر موجو د تھا، وہ کر ہ کسی سورج کے قریب موجو د کوئی سیارہ تھا! جس پر سورج کے گر د گر د شوں کی وجہ سے دن اور رات کا آنا جانالگا تھا. جو چیز خلق کی جارہی ہواس کی پہلے سے موجو د گی جہ معنی دار د؟ میہ

تصور ہی لا یعنی اور فضول ہے. اگر ہم نے کوئی ناول لکھنا ہو تو ہم پہلے سے اس کے کر دار اور مرکزی خیال وغیرہ کے متعلق خامہ فرسائی کرسکتے ہیں. اگر ہم سے کوئی یو چھے کے ناول میں کیاہو گا؟ تب ہم اس ناول کے تصور پر قیاس آرائی کریں گے ،اس کے یلاٹ پر بات کریں گے، لیکن ایسا قطعی نہیں ہے کہ ہم مستقبل قریب میں لکھے جانے والے ناول کو پہلے سے ہی کسی کو پڑھنے کیلئے دے دیں. اور کہیں کہ جناب یہ لکھناہے مستقبل قریب میں! کیا کبھی ایسا بھی ہو سکتاہے کہ جوایجاد کسی موجدنے مستقبل میں ایجاد کرنی ہولیکن وہ اس کے ایجاد کرنے سے پہلے ہی اسے استعال کر رہاہو؟ اب ظاہر ہے جب نہ زمان تھانہ مکان تھا، تب ا نہی کی موجود گی میں ان کو خلق کرنے کی بات کی جار ہی ہے ، جو کے صاف ظاہر ہے لا یعنی ہے اور یہ دعوی بے بنیاد تھہر تا ہے. یہ دعوی اس اعتبار سے بھی لغوہے کے دن اور رات کا آنا جانا صرف ان سیاروں میں پایا جاتا ہے جو اس عالم میں موجو د کسی بھی نظام شمسی کا حصہ ہوں. ظاہر ہے جب کوئی نظام شمسی ہی نہ تھا پھر دن اور رات کے سانچے میں کس کو تخلیق کیا جار ہاتھا. ایسا دعوى ايك انسان كرسكتا ہے كوئى قادر مطلق خدانہيں، جس نے واقعتاً اور حقيقتاً اس عالم كو تخليق كيا ہو. ہوناتویہ چاہئے کے ہم اس مقام پررک جائیں کہ جہاں خداخدا نہیں رہتا. لیکن پھر بھی اتمام ججت کرتے ہوئے آگے بڑھتے ہیں اور دیکھتے ہیں خداانسان اور وجو د کے متعلق قر آن پاک میں کیاار شاد فرماتے ہیں،اور اپنے وجو د سے متعلق کیااستدلال کرتے ہیں. وہ آیت اللَّ-هُنُورُ السَّمَاوَاتِ وَالَّارُضِ ہے. خداخو داپنی ہی تخلیق کامظہر نہیں ہو سکتا. اگر خدانورہے، تووہ نورجو کچھ بھی ہو (یہاں کچھ بھی سے مراداہل اسلام کی وہ تاویلات ہیں جووہ نورسے متعلق کرتے ہیں) لیکن بہر حال اپناوجو در کھتا ہے. اور جو کچھ بھی عالم مظاہر میں موجو دہے اسے جانا جاسکتا ہے، دریافت کیا جاسکتا ہے، اور وہ موجو د تجربات ومشاہدات کی زو میں آسکتاہے. اوراس خدائی نور کا تجربات ومشاہدات کی زدمیں آنے کاسید ھاسامطلب یہی ہے کہ وہ خو داپنی ہی تخلیق کامظہر ہے اور ہر قانون قدرت, عالم مظاہر کی طرح اسے بھی گرفت میں لایا جاسکتا ہے، پر کھا جاسکتا ہے. یہاں گرفت میں لانے اور پر کھنے کا مطلب یہی ہے کہ جیسے انسان اس عالم مظاہر کو تشخیر کر تا جارہا ہے . چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ خداجب خو داپنی ہی تخلیق کامظہر ہے پھروہ خدا نہیں رہتا بلکہ خدا کے مرتبے سے معزول ہو جاتا ہے. کیونکہ خالق اور مخلوق بہر حال باہم متضاد ہیں. کیا کوئی خالق خو داپنی ہی مخلوق ہو سکتا ہے؟ مخلوق ابتدار کھتی ہے جبکہ خدا کوئی ابتدا نہیں رکھتا. مخلوق کو زوال ہے لیکن خدا کی صفت توبیہ کہتی ہے کہ اسے کوئی زوال نہیں. کیاواجب الوجو دبیک وقت خالق اور مخلوق ہو سکتاہے؟ ہر گزنہیں، قطعی نہیں. بدانتہائی نامعقول بات ہے. خداکانور ہونااسے اس عالم مادی کامختاج کر دیتا ہے. یاتووہ خالق ہے یا پھر مخلوق ہے. دونوں کاامتز اج سخت مہمل اور لغوبات ہے. ایک سخت لا یعنی بات ہے. کوئی خداخو داپنی ہی تخلیق کامظہر نہیں ہو سکتا. بہت جلد الہیاتی ماہرین کواس اجمال کی لن ترانیوں کا احساس ہو گیا۔ چنانچہ انہوں نے بیانگ دہل اعلان کیا کہ "خداوجو دسے بھی برتر و ماوراء ہے"۔

اس نقطے پربات کرنے سے پہلے ہم پھی باتیں کریں گے۔ ہمارے تصورات اور خیالات ان کے الفاظ و تصورات کے معنی و مفہوم کے بارے میں ربط و تعلق کس طرح دیکھا جائے ؟ اور کون سے تصورات کو قبول کیا جائے ، یا پھر کس طرح ان کا جائزہ لے کر نتا گئے گالے جائیں اور آخر کاران کے قبول یاعد م قبول کا جو از پیش کیا جائے . یہ فلسفیانہ عمل ہے جو مخلف مر احل سے گزرتا ہے . اولاً تو معنی اور تصورات کی تحلیل کا مرحلہ ہے پھر تصورات کی تحلیل کا مرحلہ ہے پھر منطقی روابط و تحلیل کا مرحلہ ہے پھر تصورات کی قدر اور اہمیت کا اندازہ لگیا جاتا ہے اور آخر میں ان تصورات کی تحلیل کا مرحلہ ہے پھر تصورات کی قدر اور اہمیت کا اندازہ لگیا جاتا ہے اور آخر میں ان تصورات کو قبول کرنے یارد کرنے کے بارے میں جو از فر اہم کیا جاتا ہے . اس تمام تر تحلیل کا مطلب ہیہ ہے کہ صدافت کی جملک حاصل ہو جو تعصبات، تنجلک خیالات والفاظ کے گور کھ دھندوں سے پاک ہو . مذاہب میں موجود بعض عقائد واضح نہیں ہیں اور نہ ہی جن کی گئی ہیں اور کی جارتی ہیں، فلسفہ میں اس صور تحال کو جنم مذاہب میں موجود تحل و تحلیل ہی تبین ہیں ہیں نگی ہیں اور کی جارتی ہیں، فلسفہ میں اس صور تحال کو جنم کی ہر اربا عجب عجب تاویلات، ایک دوسرے سے میسر مختلف پیش کی گئی ہیں اور کی جارتی ہیں، فلسفہ میں اس صور تحال کو جنم یہیں کو صورات ان کے گئی ہیں اور کی جارتی ہیں، فلسفہ میں اس صور تحال کو جنم پین کوصاف اور واضح کر کے کہا جاتا ہے کہ یہ تو سرے سے کوئی مسائل ہی نہیں جس پر جھڑا اکیا جارہ ہے ۔ ایسے میں یہ عقائد غیر جہاں ایک لفظ کی دوسرے سے جاتا ہے روا تی مابعد العیاق دییا سے کا تقریباً ہر قضیہ یا تو ہے معنی ہی جہاں ایک لفظ کی دوسرے سے اتو ہیں ۔

غرضیہ اس قسم کاساراکوڑاکر کٹ راہ سے ہٹادیا جائے اور اس طرح جوباتی بچان کے بارے میں سائنسی مشاہداتی طریقہ کار
سے تحقیق و تغیش کی جائے۔ مابعد الطبعیاتی دینیات چاند کی چک سے زیادہ نہیں جواچھی گے لیکن بے مصرف ہو۔ ہم اس
گور کھ دھندے کو کس طرح اپنی فکر سے دور کر سکتے ہیں؟ ظاہر ہے اس کے معنی کے اطلاق سے، جس کی صورت یہ ہو گی، اگر
ہم سے سوال کیا جائے کہ کسی چیز کے سخت ہونے سے کیام او ہے؟ تواس کا جواب ہو گا کہ اس تصور کے عواقب اور
نتائج. اگریہ کہا جائے کہ فلال چیز سخت ہے تواس کے معنی یہ ہونگے کہ اس پررگڑ کانشان ڈالنا ممکن نہیں. غرض تصورات
کے معنی ان کے متوقع کارآ وری اور نتائج میں ہے، اور ان عواقب کو ہم عملی طور پر جانتے ہیں. جب تک کہ ایک تصور کو قبول
کر کے تجربے میں نہ لایا جائے اس کے معنی و مفہوم کاذکر کرنا عبث ہے۔ لیمنی کسی تصور کا معنی اس کا عملی نتیجہ ہے، اور عام
زندگی میں اس کے عملی اثر ات ہیں. جبکہ مابعد الطبعیاتی دینیات میں یہ خاصیت مفقود ہے، ظاہر ہے جب ہم تصور کر کے یہ
دعوی کرتے ہیں کہ گنجے فرشتے موجود ہیں، تب ہمیں اس تصور کی وضاحت بھی کرنی ہوگی اور اس کے وجود کے حق میں دلائل
وی کو کرتے ہیں کہ گنجے فرشتے موجود ہیں، تب ہمیں اس تصور کی وضاحت بھی کرنی ہوگی اور اس کے وجود کے حق میں دلائل

دریافت جی کرلیں، لیکن اگر کوئی ایبا کرنے میں ناکام رہتا ہے تب اس دعوے کی حیثیت بغیر ثبوت و شواہد کے کوئی معنی اور حقیقت نہیں رکھتی ۔ حقیقت بھی جب کے انسان اپنے ذہن میں کسی بھی قسم کی تصوراتی دنیا آباد کرلے ، لیکن یہ تصوارتی دنیا اس وقت تک ذہن مخلوق ہے جب تک کہ اس کا جات کہ اس کتے چاہیں جو اس پر کوئی بھی حکم لگانے کی سب سے زیادہ مجاز میں خدا کے بابعد الطبعیاتی دینیاتی تصور کو ہم عقل کے پاس لئے چلتے ہیں جو اس پر کوئی بھی حکم لگانے کی سب سے زیادہ مجاز آب کے باب کہ اور البیاتی بابرین کس طرح خدا کی تحریف کرتے ہیں ؟ اور البیاتی بابری کی البیات بذات خود کیا ہے ؟ اور البیاتی بابرین کس طرح خدا کی تحریف کرتے ہیں ؟ وہوں کہ ہم یہ دکھتے ہیں کہ البیات بذات خود کیا ہے ؟ اور البیاتی بابرین کس طرح خدا کی تحریف کرتے ہیں کہ دور کس کے دعوے دار کواس معیار پر پر کھاجاتا ہے جو پیانے اور کسوٹی البیات نے طے کر رکھے ہیں ، ہر ذہب کی البیات کا ایک پیانہ ہے جو ان کی البیاتی کتب میں بیان کیا گیا ہے ۔ اور انہی البامی پیانوں سے واجب الوجو د پر بحث کی جاتی ہے ۔ اور اس طرح ہر خدا کے جو ان کی البیاتی بیانوں سے واجب الوجو د پر بحث کی جاتی ہے ۔ اور اس طرح ہر خدا کے ساتھ عدم میں مادہ بھی موجود تھا جس ہے اور ہیشہ سے اس عظیم صناع نے خدا کی دائے بیل کہ خدا کے ساتھ عدم میں مادہ بھی موجود تھا جس سے اس عظیم صناع نے صنعت گری کی ، لیکن خدا ہے ساتھ عدم میں مادہ بھی موجود تھا جس سے اس البامی نگار شات کو صنعت گری کی ، لیکن خدا ہے سے امام البیات میں خدا کی ذات پر گفتگو کی وقت الہیاتی کسوٹی کے علاوہ ہر اس البامی نگار شات کو صنعت گری کی ، لیکن خدا ہے ساتھ عدم میں مادہ بھی موجود تھا جس سے اس عظیم البیات میں خدا کے خدا کی در سے خدا کی در سے خدا کی در سے خدا کی در سے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کی در سے خدا کی در سے خدا کے خدا کے خدا کی در سے خدا کی در سے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کے خدا کی در سے خدا کے خدا کی در سے خدا کے خدا کے خدا کی در سے خدا کے خدا

اسلام میں الہیات کا پیانہ سورہ اخلاص ہے. جس سے خدا کی صفات و کمالات اور اس کے وجود کو ثابت کرتے وقت، اس کے وجو دپر استدلال کرتی ہوئی دیگر قرآئی آیات کو الہیاتی مدرسے فراموش کر دیے ہیں. ظاہر ہے یہ الہیاتی ماہر بن کی منافقت کے سوا کچھ نہیں. اب اس سے آ گے بڑھتے ہیں، اور دیکھتے ہیں کہ الہیات میں خدا کیا ہے؟ لاطینی میں خدا کو Ens Causa سوا کچھ نہیں. اور اس کے معنی عام طور پر بیہ لیے جاتے ہیں کہ یہ "ایک الیی ہستی ہے جو وہ ہونا چاہتی ہے، جو وہ ہونا چاہتی ہی خدا کی ہے تعریف کم و بیش تمام مذہبی فرقے اور بیشتر فاسفیانہ والہیاتی مدرسے قبول کرتے ہیں. خدا کا یہ تصور نیم فاسفیانہ اور الہیاتی تصور ہے۔ اب سوال یہ اٹھتا ہے کہ کیا کسی الی ہستی وہی جو وہ ہونا چاہتی ہے، ایک بدیبی طور پر غیر معقول اور منطقی طور پر لغو تصور ہے۔ اس تصور کو انسانی سیاتی میں رکھ کر دیکھیں تو اس کی تصویب واضح ہو جائے گی۔ ہم وہ ہونا چاہتے ہیں جو ہم نہیں ہیں. اگر کو شش کرتے ہیں اگر کی نہیں ہے تو حاصل کرنا چاہتے ہیں، اگر معاشر سے میں ہماری کوئی تو قیر نہیں تو اس کے حصول کی کو شش کرتے ہیں اور اگر ہماری کو شش بر آور ثابت ہوتی ہے تو ہم وہال کہہ سکتے ہیں کہ ہم وہی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تھلی علی ہے۔ ایس کو شش بار آور ثابت ہوتی ہے تو ہم وہال کہہ سکتے ہیں کہ ہم وہی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلقی بے الیکن یہ کہنا تھیں۔ اس اس کی کہ ہم وہی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق بی کہنی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق بی کہنی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق بی کی ہم وہی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق کے کیا کی کہ ہم وہی ہیں جو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق کے کیا کی کی تو تو ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق کے کیا کھوں کے کو مشل کی کہنا تھی کہنا کیا کی کی تو تو ہم ہونا چاہتے تھے. لیکن یہ کہنا تعلق کے کی کی کھوں کی کو کھوں کے کی کھوں کے کو کھوں کے کو کھوں کے کو کھوں کی کو کھوں کی کو کھوں کی کو کھوں کی کھوں کے کھوں کے کو کھوں کے کھوں کی کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کی کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں

ہوئے بادشاہ ہوناچاہوں. جیسا کہ ایک حدیث قدسی میں آیاہے کہ: "میں ایک چھپاہوا خزانہ تھامیں نے چاہا کہ میں

یجانا جاؤں، پس میں نے مخلوق کو اِس لئے پیدا کیا تا کہ یہ میری پہچان کرے"۔

ایشی غداا پنی بیچان کراناچا ہتا تھا جو پہلے نہیں تھی۔ اور صرف انسان کے وجو دسے ہی ممکن تھی۔ یہاں خدا ابنی بیچان کے سلسلے میں انسان کے وجود کا مختاج محض ہو جاتا ہے۔ چنانچہ چاروناچاراس نے اس عالم کو اور انسان کو خلق کیا تاکہ بیچانا جائے۔ کیونکہ اس کے بغیراس کی بیچان ممکن نہ تھی۔ گویا خدا کی ہستی وہ ہو ناچا ہر ہی ہے جو وہ اس سے پہلے نہ تھی۔ یہاں یہ بات بھی غور طلب ہے کے خدا کی ہستی جو بھی ہے لیکن اس ہستی کی اس کے علاوہ کوئی غرض و غائیت نہیں کہ اپنی مرضیات کی اطاعت و بندگی اپنی مخلوق سے کرائے۔ اور وہ انسان سے اس بات کی طالب ہے کہ وہ اس کی ہدایتوں کی پیروی کر سے اور اس کی اطاعت کر سے اور اس کی راہنمائی میں چلے ، اور اس کو واحد نصب العین مانتے ہوئے اس کی ہدایتوں کی پیروی کر سے اور اس کی کوئی غرض و غائیت نہیں۔ چنانچہ اس ضمن میں خدا کی ہستی کو واحد نصب العین مانتے ہوئے اس کا یقین رکھے ، اس کے علاوہ اس کی کوئی غرض و غائیت نہیں۔ چنانچہ اس ضمن میں خدا کی ہستی کا مقصد بھی واضح ہو جاتا ہے کہ وہ صرف اپنے قوانین پر عمل درآ مد کر اناچا ہتا ہے۔ پھر کہا جاتا ہے کہ وہ بے نیاز ہے۔ اگر وہ واقعتاً بے نیاز ہے تب مذہب کے کھڑ اک کے ذریعے گناہ و ثواب، جنت و دوز خ جسے خوف ال بی خوار مطلق خدا سے اس قسم کی خواہش کا اظہار ہونا اس کے قادر مطلق ہونے پر کئی سوالیہ نشان کھڑے کر دیتا منوانا ہے ، کسی قادر مطلق خدا سے اس قسم کی خواہش کا اظہار ہونا اس کے قادر مطلق ہونے پر کئی سوالیہ نشان کھڑے کر دیتا ہے۔ جیسا قرآن میں مذکور ہے :

وَمَاخَلَقُتُ الْحِنَّ وَالِّانْسَ إِلَّالِيَعْبُدُونِ ﴿ سورة الذاريات: ٥٦﴾

میں نے جنات اورانسانوں کو محض اسی لیے پیدا کیاہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں

اور انسان کے وجود کامقصد ایک ایسے موجود کی جی حضوری قرار پاتا ہے جس کا کوئی وجود نہیں. کیونکہ تمام الہیاتی مدرسے اور تمام مکاتب فلسفہ اس بات پر متفق ہیں کہ خدا کی ہستی وجو دسے بھی برتر وماور اہے. اس نقطے پر ہم ایک الہیاتی ماہر کی رائے سے استفادہ کرتے ہوئے گفتگو کو منطقی انجام تک پہنچائیں گے. حضرت جون ایلیا فرماتے ہیں کہ:

"جب ہم یہ کہتے ہیں کہ خداموجو دہے. تب ہم اسے ایک ماہیت قرار دیتے ہیں. ہم گفتگو کو آگے بڑھاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہر موجو دشے ہے اور ہر شے موجو دہے. شیئیات اور وجو دہم معنی ہیں. اب ہم کہتے ہیں کہ خداموجو دہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ خداشے ہے. اگر اس کا مطلب یہ نہیں تو پھر اس کا ایک ہی مطلب ہو سکتا ہے اور وہ یہ کہ خدالاشے ہے. لاشے کے دو

مفہوم ہوسکتے ہیں،ایک لاموجو د اور ایک بیہ کہ وہ موجو د جو شے نہ ہو، کچھ اور کیا؟ بہی وہ سوال ہے جس کاجواب مابعد الطبعی فکر کے تمام نما ئندوں کو دیناہے۔"

یہاں یہ بات دلچپی سے خالی نہیں کے خداوجو دسے بھی ماور اہے۔ اب ہم دیکھتے ہیں کے واجب الوجود کو موجود کہاجائے تواس کے وجود کی تعریف کرناخدا کے دعوے داروں کیلیے ناممکن ہوجاتا ہے۔ چنانچہ اس سے گھبر اکر انہوں نے ایک نیاشوشہ چھوڑا کہ واجب الوجود ایساموجو دہے جو وجو دسے بھی ماور اہے۔ یہ بذات خود ایک بدیمی طور پر غلط تصور ہے۔ جس کا جو اب مابعد الطبعیاتی دینیات کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ ایک تصور اتی دنیا، جس کا گھر ذہن مابعد الطبعیاتی دینیات کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ ایک تصور اتی دنیا، جس کا گھر ذہن ہے۔ اور اگر ذہن میں پائے جانے والی مخلوقات حقیقی وجو در کھتی ہیں تب مابعد الطبعیاتی دینیات کے نمائندوں اور اہل مذاہب کو اس بات کا بھی اقر ارکرناہوگا کہ ہر دین کاہر ایک کر دار حقیقنا اور واقعناً وجو در کھتا ہے۔ بلکہ پھر ہمیں یہ بھی مانناہوگا کہ سپر مین، بیٹ مین، بیٹ مین، بیٹ مین، بیٹ مین، بیٹ مین، بیٹ مین، نارزن، ڈریکولا جیسے تمام فکشن کریکٹر بھیجھیقتاً وجو در کھتے ہیں.

# فری تھنگنگ

اکثر سوال کیاجا تاہے کہ فری تھنکنگ کیاہے؟اس ضمن میں اپنی ناقص رائے کااظہار کرنے سے قبل کچھ باتیں کرناچاہوں گاگر قبول افتد زہے عزو شرف۔

میں پوچھناچاہتاہوں کہ کیاعقائد و معجزات کوراہنمابناکر حقیقت وصداقت کے راستے طے کئے جاسکتے ہیں؟اس پر آپ کیا سوچتے ہیں اس کا فیصلہ تو آپ کے اظہار سے ہی ممکن ہو سکے گا،لیکن میر اجواب اس سلسلے میں بڑاواضح ہے کہ: "نہیں!"

اس کا ئنات میں ہزروں نہیں بلکہ لا کھوں کروڑوں سربتہ راز پنہاں و مضمر ہیں،انسان کی علمی سطح میں جوں جوں اضافہ ہو تا جا رہاہے وہ دنیا اور کا ئنات کے خفیہ گوشوں سے پر دہ اٹھا تا جارہاہے، ہماری اس دنیا اور کا ئنات میں کیا کیا پوشیدہ ہے اس کا علم دھیرے دھیرے دھیرے ہو تا جارہا ہے اور آگے بھی ہو تارہے گا، مسلسل آگاہی کا، تحقیق و جستجو کا اور علمی پیش رفت کا یہ سلسلہ رہتی دنیا تک جاری وساری رہے گا، علم و آگہی،سائنس و ٹیکنالوجی کی ترقی میں سائنسدان و محقق حضرات کا سب سے بڑا ہاتھ ہے جو حقیقت و صدافت تک انسان کی راہنمائی کرتے جارہے ہیں اور یہ بات اظہر من الشمس کی طرح واضح ہے کہ حقیقت و صدافت کے راستے معجزات و عقائد کی راہنمائی میں طے نہیں ہوتے۔

علم و آگہی کی اس ترقی نے جہاں انسان کی مادی ترقی میں اہم کر دار ادا کیاہے ، وہیں اس نے انفر ادی اور اجتماعی شعور کی ترقی میں نہایت گر انفذر کارنامہ سر انجام دیاہے ، واقعہ تو یہی ہے کہ جیسے جیسے تہذیب و تدن کی ترقی ہوتی جاتی ہے ویسے ویسے انسان کا انفرادی واجتماعی شعور بھی ترقی کے مدارج طے کر تا چلاجاتا ہے، کسی بھی تہذیب کی نمایاں خصوصیت یہی ہوناچا ہئیے کہ وہ متحرک ہو، جامد اور بے حرکت نہ ہو، وہ تہذیبیں مر دہ یازا کد المعیاد (Out Dated) خیال کی جاتی ہیں جو جامد ہوں، جو بھی تہذیب حرکت پذیر ہوگی جب اس میں ترقی کا عمل جاری و تہذیب حرکت پذیر ہوگی جب اس میں ترقی کا عمل جاری و ساری ہو، تہذیب افکار و نظریات سے تشکیل پاتی ہے، جبکہ تمدن انہی افکار و نظریات کے عملی اظہار کا نام ہے، اصطلاحی اعتبار سے تمدن کا مطلب ہے کہ زندگی کی ضروریات ولوازمات پوراکرنے کیلئے انسان جو کچھ بنا تا ہے، ایجاد کرتا ہے، وہ سب تمدن کے حق آتے ہیں اور تمدن کے مظاہر ہیں، معمولی سی معمولی چیز وں مثلاً سوئی، صابن وغیرہ سے لے کر جہازتک، صنعت وزراعت، سابق ادارے وغیرہ سب تمدن میں شامل ہیں اور انہی سب چیز وں سے تمدن تشکیل یا تا ہے۔

تصور کریں کہ کسی تہذیب میں نئے نظریات وافکار کا فقد ان ہو جائے، جس معاشر ہے میں کسی ایک مخصوص نظر یے کو شعار بنا
لیاجائے، وہ تہذیب تدنی لحاظ سے ترقی کر سکے گی؟ جس معاشر ہے میں نت نئے نظریات ناپید ہو جائیں اور وہاں کے لوگ کسی
ایک ہی نظر یے یاعقیدے کے قائل ہو جائیں، ان میں استنادیت اور ادعائیت اپنی جڑیں پھیلا لیتی ہے، اور بالآخر اس معاشر سے
کو تدنی لحاظ سے کمزور کرنا شروع کر دیتی ہے، اذہان کو بانچھ کر دیتی ہے جس میں نئی فکر و نظریات آنا بند ہو جاتے ہیں اور
تہذیب آہتہ جمود کی بانہوں میں دم توڑ دیتی ہے۔

یہاں ہمیں بید ذہن میں رکھناچا ہیئے کہ ہر معاشر ہے اور ہر فرد کا ایک نظر بیہ ہوتا ہے جس پروہ عمل پیرا ہوتے ہیں اور اس کے مطابق اپنی زندگی گزار نے کی سعی کرتے ہیں لیکن اس نظر بے میں رہ کر اس پر سختی سے جم جانا اور اس معاملے میں غیر لچکد ار رویہ اپنالینا، اذعانیت اور ادعائیت کو فروغ دیتا ہے، معاشر ہ عربی زبان کا لفظ ہے جس کے لغوی معنی مل کر رہنا اور زندگی بسر کرنا ہے، معاشر سے کیلئے انگریزی لفظ سوسائٹی (Society) استعال کیا جاتا ہے جو لاطینی لفظ سوسئیس (Socius) سے نکلاہے جس کا مطلب میں بنئین (Companion) یعنی ساتھی ہے، اسی طرح معاشر سے کا مطلب ساتھیوں کی ایسی جماعت ہے جو مل جل کر رہتی ہواور اس کے سامنے چند مشتر کہ مقاصد ہوں۔۔ مشہور مفکر لنٹن (Linton) کہتا ہے کہ:

"افراد کااییا گروہ جو طویل عرصہ سے ایک جگہ مقیم ہو اور اشتر اکبِ عمل کی بدولت وہ اتنامنظم ہو جائے کے لوگ اس گروہ کو وحدت کا درجہ دے دیں تووہ گروہ معاشر ہ میں تبدیل ہو جاتا ہے۔"

ظاہر ہے ایک اکیلا فر دمعاشر ہے کی تشکیل نہیں کر سکتانہ ہی افراد کا کوئی گروہ معاشر ہ کہلا تاہے، معاشر ہے کے قیام کیلئے ضروری ہے کہ ایک سے زیادہ افراد ہوں اور ایک طویل عرصے تک اکھے رہے ہوں اور ان میں باہمی اتحاد ، یگا نگت اور باہمی \_\_\_\_\_

ربط جیسی صفات موجود ہوں، معاشر ہے کے ارتقااور بقاکیلیے ضروری ہے کہ معاشر ہے کے افراد کے سامنے کچھ مقاصد ہوں،
ان کے رسم ورواج میں یکسانیت ہواوروہ یہ رسم ورواج مل جل کر سرانجام دیتے ہوں، ایک معاشر ہے کے افراد میں ذہنی ہم آ ہنگی کو بھی ضروری سمجھاجا تاہے، دراصل یہی وہ شے ہے جس پر معاشر ہے کی مضبوط عمارت کی بنیادر تھی جاتی ہے، لیکن معاشر ہے میں مختلف عقائد اور خیالات کے فرد بھی ہوسکتے ہیں، معاشر ہا یک فطری ادارہ ہے، اور اس کے بغیر فرد کی صحیح نشو نما ممکن نہیں، اس د نیامیں پیدا ہونے والا ہر انسان کسی نہ کسی معاشر ہے سے تعلق رکھتا ہے، بقول ارسطوا گرکوئی انسان معاشر ہے بغیررہ سکتا ہے تووہ یا توحیوان ہے یا دیو تا۔

کوئی بھی معاشر ہساکن و جامد نہیں ہوتا، انسانی سوچ اور نقطہ نظر بدلنے کے ساتھ ساتھ معاشر ہے میں بھی تغیر پذیری کا عمل جاری رہتاہے، موجودہ معاشر ہے کی شکل وصورت قدیم معاشر ہے ہے قطعی مختلف ہے، معاشر ہے کی بات اختصار کے ساتھ اس صفن میں گئی کہ اس لیس منظر میں انسان کی ذہنی تربیت کے عمل کو جان سکیں، انسان معاشر تی سم وروائ کو معاشر ہے ہی بتدر تن سکیستاہے، خاندان کی ابتدائی پرورش کے بعد بچے اسکول اور مذہبی تعلیم کیلیے مذہبی اداروں کارخ کرتا ہے تو یہ ادارے فرد کی زندگی کے مختلف پہلوؤں کی تربیت کرتے ہیں، اس صفن میں جمید دکھتے ہیں کہ ہماری تہذیب کی اس جہت میں ادارے فرد کی زندگی کے مختلف پہلوؤں کی تربیت کرتے ہیں، اس صفن میں جمید دکھتے ہیں کہ ہماری تہذیب کی اس جہت میں استنادیت کی کار فرمائی نظر آتی ہے، مذہبی کتب کا سمجھناہ ویاد نیاوی علوم کا یا پھر کوئی علمی و عملی مسئلہ ہو، یا کوئی اظافی یاسیاس سوال ہو، ہم حکم اور سندڈ شو نڈتے ہیں اور اس کے حاصل ہونے پر مزید بحث اور اگفتگو کی ضرورت نہیں ہم تعجمہ اور اس کی بیات یاصاحب علم کامشورہ یاسی مقتدر ہتی کا کہا سن لیں اور کھنا چاہئی کہ کہ استنادیت ہے مراد سے عقیدہ ہے کہ علم کاذر بعہ اور اس میں تیش مقتدر ہتی کام ہون منت ہے، ہمیں سید بھی یاد رکھنا چاہئی کہ ہما کاڈر بعہ اور اس میں تیش مقتدر ہتی کام ہون منت ہے، ہمیں سید بھی یاد مورون نہیں کہ یہ مقتدر ہتی ایک بخبین ہو ساتی ہی بعنی ساسی جماعت یا سے جمیل ہوں منت ہے، ہمیں ہو کہ نے ہمیں مقد ہے میر افرایا ہواکا اصول مورین کی فرون کی خوروغ دینے کاباعث ہے، ہمیں اس قسم کی غیر دانشمندانہ صور تیال سے بچنا چاہئے کیو نکہ کام کر تاہے جو اذعانیت اور ادعائیت کو فروغ دینے کاباعث ہے، ہمیں اس قسم کی غیر دانشمندانہ صور تیال سے بچنا چاہئے کیو نکہ انس ان تقلید ہے نہیں سیکھتا جس میں انظرادی غور وغروغ دینے کاباعث ہے، ہمیں اس قسم کی غیر دانشمندانہ صور تیال سے بچنا چاہئے کیو نکہ انسن انس تقلید ہے نہیں سیکھتا جس میں انظرادی غور و فکری گوئی کہا تھر کوئی تھیں۔

ہمارے ذہن میں پیش نظر ہر آن نظریہ امکان رہناچاہئے کیونکہ کوئی بھی نظریہ حرف آخر نہیں ہو تا،نہ ہی اسے مقدس گائے سمجھاجاناچاہیے،انسان اور کائنات سے متعلق ہر شے نظریہ امکان کی زدمیں ہے، کوئی بھی نظریہ حتی نہیں، کچھ بھی قطعی اور حرف آخر نہیں، تلاش مسلسل میں رہناچاہئے،کسی نظریے پریقین رکھنے سے بہتر ہے کہ "تجربہ" پریقین رکھاجائے کیونکہ جو چیز بقین ہے وہ تجربہ ہے، حقائق جن کے بارے میں فلاسفہ بحث کر سکتے ہیں وہ ہیں اور وہی ہونے چاہئیں جن کی تعریف ان حدود میں ہوجو تجربے سے حاصل کی گئی ہوں نہ صرف یہ بلکہ وہ اضافات جو ایک تجربہ سے دوسرے تجربہ کو متعلق کرتے ہیں وہ بھی تجربی حقائق ہیں، اس تجربی دنیا کے مختلف عناصر کے پس پر دہ کوئی ان دیکھی حقیقت نہیں، کوئی مطلق نہیں، علم سوائے اس کے اور پچھ نہیں کہ ہم دو تجربی حقائق کے مابین تعلق کو پڑھ لیں، لیکن ساراعلم ایک تجربی استمار ہے، ایک تجربے سے ہم دو سرے پر جاتے ہیں، ایک لمحاتی تجربہ ہمیں دو سرے سے ہمکنار کراتا ہے، ہم تجربہ کے مختلف عناصر کی ہر لمحہ ترتیب کرتے ہیں اور ان کے ثمر ات وصول کرتے ہیں۔

عناصر کی ترتیب نو ہمارے اغراض و مقاصد کی روشنی میں ہوتی ہے ، کیونکہ بہر حال ذہن کا علیحدہ سے اپناوجو دنہیں اور علم ایک مجموعہ تصورات نہیں جو کہیں باہر سے تھوپ دیا گیا ہو، ذہن ایک فعال علیہ ہے جو عضویہ سے جدا نہیں اور یہ عضوانسان ہے ، ذہن ایک عمل ہے جو اس وقت و قوع پذیر ہوتا ہے جب کہ عضویہ انسان اپنے اردگر دموجو داشیا کو اپنے تصرف میں لاتا ہے ، یا ماحول کی تشکیل نوکر تا ہے یاکسی اور تعمیری مصروفیت میں منہمک ہوتا ہے۔

ہمارا تفکر حقائق کو سامنے رکھتے ہوئے اسے سمجھتا ہے اور کوئی لائحہ عمل ترتیب دیتا ہے کیونکہ تفکر ایک عضویاتی و ظیفہ ہے اور اس کا مقصد عضویہ اور ماحول میں مطابقت حاصل کرنا ہے یا اس میں اصطلاحات کرنا ہے، اس ضمن میں ہم دیکھتے ہیں کہ اکثر نظریات جو اپنے وقت کے حساب سے انتہائی مناسب سے، اس کے باوجو د استنادیت میں گم ہو جاتے ہیں اور حقیقت معروضیت کے ایک نہایت محدود تصور کے سبب فردگی زندگی سے رنگینی اور آزادی سلب کر لیتی ہے، لیکن انسانی فکر کی تاریخ متنوع تعلیمات از مذاہب، مارکسز م، کمیپیٹلز م، آئیڈ لزم وغیرہ پر ہی آکر ختم نہیں ہو جاتی بلکہ ذبین انسانی روزایک بئی فکر دیتا ہے اور سوچ کے نئے سوتے ہر عہد میں اپنی بہار دکھلاتے رہتے ہیں، ہمیں انہی نظریات سے باہر آکر ایک وسیع ترسیاق میں سوچنے کی عادت ڈالنی چاہئے، کسی بھی نظریہ سے انسانی فکر کاو قار مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کاو قار محبو علی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کاو قار مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کاو قار مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کاو قار مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کاو قار مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کو قرار کرنا چاہئے جس میں حریت اور داخلیت کی بھی تسکین ہو اور مصنوعی حد بندی ہے جس سے انسانی فکر کونان ان اپنی ذات کا صبحے شخص کی سے۔

میں سمجھتا ہوں کہ: "فکری غلامی سے جسمانی غلامی بہتر ہے۔"

فکری غلامی سے مر ادکسی بھی نظریے پر مستقل قیام کرناہے، جبکہ کسی بھی سوچنے والے مفکر کیلیے کسی بھی مخصوص نظریے پر قیام کرنا فکر کو جمود کے حوالے کر دینے کے متر ادف ہے،ایک متشکک ذہن کسی بھی ضابطے اور قاعدے کو تسلیم نہیں کر تا ·

( یہاں ضابطوں اور قاعدوں سے مر اداخلاتی اقد ار اور قانوں ہر گزنہیں ) اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ فکر مجموعی طور پر ترتی پیند ہوتی ہے، کسی مخصوص جگہ پر ہو تو دائروں میں گھو متی رہ جاتی ہے، ایسے کتنے لوگ ہیں جو سمند روں کی طرح ہو لتے ہیں لیکن ان کی سوج گندے جو ہڑکی مانند ہے، کسی مخصوص نظر بے پر قیام کر ناایساہی ہے جیسے مثال کے طور پر ایک گڑھ میں پانی کھڑا ہو جاتا ہے اور باہر آنے جانے کا کوئی راستہ نظر نہیں آتا جس سے اس میں تعفن، بد بو اور غلاظت پید اہو جاتی ہے، یہی حال ان انسانوں کا ہے جن کا قیام کسی مخصوص نظر بے پر ہے، ایسے لوگ اپنی مخصوص نظریاتی سوج کی بنا پر جس زاویے سے دنیا کے بارے میں سوچتے ہیں، اس میں انہوں نے دنیا کو دود ھڑوں میں تقسیم کر رکھا ہو تا ہے، مثلاً ایک مسلمان کو دنیا میں صرف مسلم اور غیر مسلم نظر آتے ہیں، مار کسسٹ حضر ات کو دنیا میں صرف دو دھڑوں کا لیقین کا مل ہو تا ہے جن میں سے ایک مار کسی بقایا مرمایہ دار، ایساسو چنا اور کہنا صرف رات کا لحقیدگی کی وجہ سے ممکن ہے جن پر ان حضوص نظریاتی سوچ انہیں دکھانا چاہتی ہے۔ اس فکری قیام کی وجہ سے ایک کی حجہ سے ممکن ہے جن پر ان حضوص نظریاتی سوچ انہیں دکھانا چاہتی ہے۔ اس فکری قیام کی وجہ سے ایک کی محدود سوچیں انہیں وہی کچھ دکھاتی ہیں جو ان کی مخصوص نظریاتی سوچ انہیں دکھانا چاہتی ہے۔ اس فکری قیام کی وجہ سے ایک کی محدود سوچیں انہیں وہی کچھ دکھاتی ہیں جو ان کی مخصوص نظریاتی سوچ انہیں دکھانا چاہتی ہے۔

فکر آزاد ہو تونت نے نقطے ڈھونڈلاتی ہے، انبان کی سوچ ہمیشہ آگے کی جانب بڑھتی ہے، کیونکہ انبان اپنے گر دو پیش سے متاثر ہوتا ہے اور اس کا اثر قبول کرتا ہے، فکری قیام ذہنی ار تقاکاراستہ روک کر کھڑا ہو جاتا ہے اور انسان کی سوچ کو دائروں میں گھانا شروع کر دیتا ہے، آپ کہہ کے ہیں کہ جینے بھی نظریات و عقائد موجود ہیں ان کو پر کھ کر، ان کی ترتیب و تحلیل کر کے ہی فکری ارتفاکی راہ پر گامژن رہاجا سکتا ہے، بہی ارتبابیت ہے۔۔۔ کیونکہ کوئی بھی نظریہ یاعقیدہ حرف آخر نہیں، بہذا اس میں ہمیشہ سخواکش موجود رہتی ہے کہ اس سے بہتر کو سامنے لا یاجائے، ہر نظریہ کو تفکیک کی زد میں لا یاجا سکتا ہے، ایک متشک ذہمن کی گئر کی گئر کی ایک بھی نظریات کیا تائی نظریات کے ان گوشوں کو ایک موجود رہتی ہے کہ اس سے بہتر کو سامنے لا یاجائے، ہر نظریے کو تفکیک کی زد میں لا یاجا سکتا ہے، ایک متشک ذہمن کی گئے گئی موجود رہتی ہے کہ اس سے بہتر کو سامنے لا یاجائے، ہر نظریات کیا سائی نظریات کے ان گوشوں کو ایک متشک ذہمن کو مقالے کی سعی میں جنار ہتا ہے جس کا ذکر بھول کر بھی نظریات میں رہنے والے کر ناپیند نہیں کرتے، صحافت میں ان تاریک گوشوں کو سامنے لے کر آتا ہے جس کا ذکر بھول کر بھی نظریات میں رہنے والے کر ناپیند نہیں کرتے، صحافت میں آئے گی گویاوہ اس کا شاہد ہو، اس میں بتایاجا تا ہے کہ کسی بھی رہنے کہ بہتر انداز میں کھل کر بول سامنے کہ کی بھی شاج کہ کسی بھی ہے کہ کسی بھی ہے کہ کسی بھی ہے کہ کسی بھی کے ہر پہلوسے ممل آگائی کیلیے اس مشاہدہ کرنے والوں کا ذبح ن اس کی قبیل و کھیلنے والوں سے نی وطرات بارہا گزرے نی گئی ہوں اور آئی ہیں کرتے ہیں اور ان میں سے اکثر آراء بالکل درست نگتی ہیں انداز میں سے تیں اور ساتھ ساتھ اکثر رائے زئی بھی کرتے ہیں اور ان میں سے اکثر آراء بالکل درست نگتی ہیں رائی ہیں ان ساتھ ساتھ اکثر رائے زئی بھی کرتے ہیں اور ان میں سے اکثر آراء بالکل درست نگتی ہیں ان اس تھی سے سب بی حضرات بارہا گزرے ہوں گے)۔

اس طرح فلفہ کا مطالعہ انسان کو تمام تریقینیات سے محروم کر دیتا ہے، چنانچہ اس کے ساتھ ہی اذعانیت اور ادعائیت دم توڑ دیتے ہے، بہذا فکر کی بلند پر وازی کو جاری رہنا چا ہئیے، محض سوچنے کیلیے نہیں بلکہ کسی نتیج تک پہنچنے کیلیے، کسی مخصوص نظر یہ میں قدرہ کر سوچنا یا کسی مخصوص فکری سانچ کو معیار بنالینا فکر کے ساتھ ظلم ہے، یہ ایک تمثیلی جملہ ہے کہ فکری فلامی سے جسمانی غلامی بہتر ہے، یعنی اپنی فکر گروی رکھنے سے بہتر میں یہ پہند کروں گا کہ مجھے جسمانی طور سے غلام بنالیا جائے، فکری آزادی ہوگی تو ہی جسمانی غلامی سے آزادی حاصل کرنے کیلیے جدوجہد کریاؤں گا، اس کی تحلیل کا جائزہ ان مفکروں کو دیکھ کر کیا جاسکتا ہے جنہوں نے ہر دور میں آزادی کیلیے تحاریک چلاعیں اور اکثر کا میاب بھی رہے، اگر فرانس کے مفکر فکری طور پر آزاد نہ ہوتا، یہاں میں ہوتے تب انقلابِ فرانس ہر گزنہ آتا، اگر کے بر صغیر میں فکری غلامی پائی جاتی تب ہندوستان دو گخت ہر گزنہ ہوتا، یہاں میں ان فکری تحاریک چلانے کے اگر ان مفکروں کی سوچ پر غالب قوت کا فکری غلبہ ہوتا، تب یہ مفکر جسمانی غلامی سے آزادی حاصل کرنے کی تحاریک چلانے کے مفکروں کی سوچ پر غالب قوت کا فکری غلبہ ہوتا، تب یہ مفکر جسمانی غلامی سے آزادی حاصل کرنے کی تحاریک چلانے کے قابل نہ ہوتے۔

ہمیں جاناچاہیے کہ انسان اس وقت تک انسان ہے جب تک کے وہ "شے" نہیں بن جاتا، یا اگر دوسرے اسے شے بنادیناچاہیے ہیں اور وہ اس عمل سے مز احمت کرے اور خود کوشے میں تحویل کر دیئے جانے کو قبول نہ کرے، اس ضمن میں ہمیں ان فرانسیسی حریت پیندوں کو یا در کھنا چاہئے جنہوں نے نازی بربریت کا مقابلہ کیا، جنہوں نے لاکھ اذیتوں کے باوجو د اپنے رفقا کے نام افشا کرنے سے ہمیشہ انکار کیا، دراصل بربریت اور اذیت ناک موت سے مقابلہ کرناہی آزادی ہے، یہاں بھینی موت کے منہ میں اپنی سی کہنا اور کرنا انسانی فکری آزادی کا اثبات کرناہے۔

جنگ میں نازی پروپیگنڈہ اور گستاپو ہتھکنڈوں کا مقصد عام فرانسیسیوں کوزندگی کی انتہائی تاریکیوں میں دفن کرناتھا،لیکن ان سے مز احمت،ان سے انکار اور ان اذیتوں کاسہار جاناہی نعرہ حریت بن گیا،اعلان آزادی کی صورت اختیار کر گیا۔

چاہے دکھ، تکلیفوں کے تجربوں کے باعث انسان کا جسم اس کاساتھ چھوڑ چکاہو، لیکن اس کے ہوش وحواس سلامت ہوں اور اس میں ظالم اور موذی کو"نا" کہنے کی بھی صلاحیت اور جر آت ہو، تووہ انسان ہے، فکری طور پر آزاد بھی ہے اور بااختیار بھی، لہذ کبھی ایساوقت آن پڑا کہ کسی بھی جانب سے کسی بھی قشم کی جنگی جارحیت کاسامنا کرنا پڑے، تبذ ہن کوغلامی میں دینے سے بہتر جسم کوغلامی میں دے دیا جائے، ذہن آزاد ہواور اس پہ غالب قوت کا فکری غلبہ نہ ہو تواس میں راحت ہے اور عین ممکن ہے کے جلد جسمانی غلامی سے بھی چھڑکارا حاصل کر لیا جائے گا، کیونکہ فکر بہر حال آزاد ہے۔

ہر لحظ ہر آن نظریہ امکان کو مدِ نظر رکھناچا ہئے کیونکہ بہر حال یہ امکانات کاعالم ہے، تاریخ پر نگاہ کریں تو معلوم ہو تاہے کہ جے انتہائی حد تک ناممکنات میں نصور کیا جاتا تھا، اگلے کچھ وقتوں میں وہی عین ممکنات میں شامل ہو گیا، پھر کچھ وقت کاسفر آگے کو ہواتو وہی چیز معمول کی باتوں میں شامل ہو گئے۔ کچھ اور وقت گزرنے کے بعد اس شے سے بھی بہتر کئی چیزیں سامنے آجاتی ہیں، اس ضمن میں کسی بھی ایجاد کو دیکھ لیں، جیسے ہوائی جہاز کی ایجاد ناممکنات میں سے تھی، خود رائٹ برادران کے اباحضور جو کہ پادری بھی تھے، اس کی شدید مخالفت کررہے ہوتے تھے اور اپنے وعظ میں اس کی شدید مذمت کرتے اور شخصے اڑاتے، ایس پادری بھی تھے، اس کی شدید مخالفت کررہے ہوتے تھے اور اپنے وعظ میں اس کی شدید مذمت کرتے اور شخصے اڑاتے، ایس ایجاد کا تصور بھی اس وقت کے انسانوں کیلیے ایک ایچنھے کی اور انتہائی نا ممکن بات تھی لیکن رائٹ برادران نے اسے ایجاد کر ڈالا، پھر یہ ایجاد عام ہوئی، اور اب طیارے کاسفر معمول کی بات ہے، اور طیاروں کی ٹیکنالو بھی آئی ترقی کرچی ہے کہ رائٹ برادران کا جہازان کے آگے تھے ہے، لیکن بہر حال وہ طیاروں کا جہازان کے آگے تھے ہے، لیکن بہر حال وہ طیاروں کا جہازان کے آگے تھے ہے، لیکن بہر حال وہ طیاروں کا جہازان کے آگے تھے ہے، لیکن بہر حال وہ طیاروں کا جہازان کے آگے تھے ہے کیکو بھوٹوں کی جہازان کے آگے تھے ہے، لیکن بہر حال وہ طیاروں کا جہازان کے آگے تھے۔

معاشر ہے پر نگاہ دوڑائیں، ایسے لوگ دکھائی دیں گے جو در حقیقت "طوطے" ہیں، جورٹی ہوئی باتیں دہراتے ہیں، ایسے ہی ہے

لوگ بھی وہ باتیں کرتے ہیں جو انہیں دوسر ہے بتاتے ہیں، یعنی سی سنائی پر زندہ ہیں، ای پر لقین رکھتے ہیں حرف آخر جان کر،
جو انہیں کی سے معلوم ہو جائے، جو کہیں سے سن لیں پڑھ لیں، اپنی طرف سے کوئی سنجیدہ کو شش نہیں کرتے اسے مزید

جانے اور پر کھنے کی، تحقیق نہیں کرتے، ان کا اپنامشاہدہ ہوتے ہوئے بھی نہیں ہو تا، ان ہیں سے پچھ لوگ ایسے بھی ہیں ہو اپنی سامنے کی بات کا اقرار نہیں کرتے والے ایسے بھی ہیں، اور اس بارے میں وہ بات کرتے ہیں، جو دو سرے ان سے کہہ

دیتے ہیں، دراصل ایسے لوگ اپنی سہل لپند طبیعت کی وجہ سے عقل کا استعال نہیں کرتے اور استنادیت لپند ہو جاتے ہیں، کی

بھی قوم کے زوال کا اہم ترین سبب ایک ہے بھی ہے کہ اس قوم کے افر او تحقیق کرنے اور جبچور کھنے کے بجائے تقلید کارویہ اپنا لیتے ہیں، اور یوں ان کی قلر جمود کا شکار ہو کر بانجھ ہو جاتی ہے، پھر یہ اپنے نظریاتی دائروں میں گھومتے رہ جائے تھلید کارویہ اپنا نے بیں، اور جو ہم

خیال نہ ہو انہیں اپناد شمن سمجھتے ہیں، ایسے لوگوں کی وجہ سے مخالفین کوبڑی سہولت رہتی ہے، افواہیں بھیلانے میں، پروپیگٹرہ

کرنے میں اور وہ ان کو جب چاہیں اپنی سے مرضی سے استعال کر سکتے ہیں اور استعال کرتے ہیں، وہ ان کارٹ کسی بھی جانب موٹ

سکتے ہیں جو کہ ایک خطرناک بات ہے اور لوحہ فکر ہہے۔

اس کی مثال یوں بھی لیجے کہ کیسے سیاسی ومذہبی لیڈر اس قسم کے لوگوں کو استعال کرتے ہیں، وہ انہیں کسی شے یامسکے پر کہہ دیں کہ یہ صحیح تووہ کہتے ہیں ہاں صحیح ہے، وہ اس کو غلط کہیں تو یہ کہیں گے ہاں غلط ہے، یعنی ان کی اپنی کوئی رائے نہیں ہوتی، یاد رکھیں!اگر آپ کی اپنی کوئی مضبوط اور سوچی سمجھی رائے نہیں تو آپ کبھی بھی سید تھی راہ نہیں پاسکتے اور استنادیت میں گم ہو کر اذعانیت اور ادعائیت کا شکار ہو جائیں گے۔ انسان کواپنے مشاہدے، تجربے کام لینا چاہئیے اور اس کے مطابق بات کرنی چاہئیے، ہرشے پر بعد از تشکیک اپنی سی تحقیق
کرنی چاہئیے، سنی سنائی پر یقین کرنا گر اہی ہے وجہالت ہے، اگر کوئی آپ سے سنجیدگی سے کوئی "مسلمہ مانی جانے والی"
آئیڈیالو جی بیان کر تاہے، تواسے من وعن مان لینے کے بجائے اپنی سی کوشش اسے جاننے کی کیجیے، جستجور کھئیے، تحقیق کیجیے۔
اسے مزید جاننے کی کوشش کیجیے، اگر وہ نظریہ درست نکلے تو ہی اسے مائے ورنہ اپنے شکوک وشبہات کا اظہار کریں، کہ اپنی تحقیق میں کیایایا اور اگر آپ کی تحقیق میں کیایایا اور اگر آپ کی تحقیق صبحے غلط کا فیصلہ نہ کر سکے تو مزید کوشش کیجیے اور کرتے رہئیے۔

یادر کھیں "ایک شرارے سے شعلہ لیکتاہے اور ایک شعلہ سے ایک بڑاالاؤروشن ہو تاہے۔"

کسی بھی فلسفی، منطقی، مصلح کی بات کو بلا چول چرامان کر اسے اپناعقیدہ بنا لینے کے بجائے تشکیک سیجیے اور عقل کے گھوڑے دورا سیے، غور و فکر کی عادت کو شعار بنالیں، اگر محقق، سائنسدان اور فلسفی حضرات و غیر ہ استنادیت اور اذعانیت و ادعائیت کو اپناشعار بنالیت، تب کیا یہ دنیااس مقام تک پہنچ پاتی جہاں آج کھڑی ہے ؟ یقیناً نہیں! اگر معاشر ہے و ساج میں رائح مفر وضات و تصورات و نظریات سے یہ لوگ نہ لگلتے تب ہم آج بھی پتھر ول کے دور میں کھڑے ہوتے، ذراسو چئے۔ تہذیب کے، نظریات کے، عقائد کے دائروں اور مصنوعی حد بندیوں سے انہیں باہر آگر دیکھیں اور جائئے کہ صحیح کیا ہے غلط کیا، استنادیت سے چھٹکارا پائے، ادعائیت کو خیر آباد کہئے، فکر کے چراغ روشن سیجے، اپنی فکر کی راہ کا تعین خود اپنے تجربہ و تحقیق کی روشنی میں سے چھٹکارا پائے ناری طور پر ابھی بہت آگے جانا ہے، کسی مخصوص جگہ قیام نہیں کرنا جو کہ تہذیب و تدن کی موت کے متر ادف ہے۔

#### <u> وہریس اور سماجی مونے</u>

پچھلے چند دنوں سے پچھ عجیب سی پوسٹس پڑھنے کو مل رہی ہیں، جن کے پیچھے تجسس کی بجائے تضحیک کامادہ کار فرماہے۔لیکن اہل ایمان کے علاوہ پچھ اپنے دوست بھی اس مسئلے پر کسی حد تک کنفیو ژن کا شکار ہیں۔چنداہم سوال جو اٹھائے گئے ہیں وہ پچھ یوں ہیں:

1- دہریئے خدایا مذہب سے انکار کرتے ہیں لہذا کیاوہ محرمات مثلامال، بہن یا بیٹی سے مباشرت کرتے ہیں؟۔

2- کیاد ہریئے اپنی بہنوں، بیٹیوں کوشادی سے پہلے جنسی تعلقات رکھنے کی اجازت دیتے ہیں؟۔

\_\_\_\_\_

3- کیاد ہریئے اپنی بیوی کو دوسرے کے ساتھ بانٹنا پیند کریں گے ، کیابیوی کو دوسرے مردوں کے ساتھ تعلق رکھنے کی اجازت دیں گے ؟۔

4- دہریئے شادی کیسے کرتے ہیں؟۔

5- دہریئے مرنے کے بعد کو نسی رسومات اداکرتے ہیں؟۔

6-كياد هريخ ايخ ال باپ كادب كرتے ہيں؟۔

ان سوالوں کا جواب کھو جنے کیلئے اس بات کا سمجھنا ضروری ہے کہ دہریت مذہب نہیں ہے، یہ ایک ضابطہ حیات ہونے کا دعویٰ نہیں کر تا۔ اور ناہی یہ نہیں کر تا۔ اور ناہی یہ کمی فتم کا کوئی نظریہ پیش کر تا ہے۔ اس کا کسی بھی نوعیت کا کوئی معاشی پر و گرام نہیں ہے، اور ناہی یہ معاشی تفاوت اور دیگر معاشرتی مسائل کے حل کی راہیں بھاتا ہے۔ دہریئے سرمایہ داری کے جمایتی بھی ہوسکتے ہیں اور اشتر ای نظام کے بھی۔ دہریئے عام انسانوں کی طرح معاشرے کی ایسے ہی رکن ہوتے ہیں جیسا کہ مذہب کے ماننے والے۔ یہ بھی معاشرتی تقاضوں کو اسی طرح نبھاتے ہیں جن پر اس معاشرے میں رہنے والے دیگر افراد عمل پیر اہو تاہیں۔ دہریئے صرف خدایا کسی افوق الفطرت ہتی کے وجود کا انکار کرنے کے علاوہ وہ سب پچھ کرتے ہیں جس کا نقاضا ان سے معاشرہ کرتا ہے۔ (میں خود کئی ایک نزدیکی لوگوں کی نماز جنازہ میں گیاہوں، جس سے مقصد ان کی مغفرت کی دعا کر ناہر گزمقعود نہ تھی، بلکہ یہ اس چیز کا اظہار تھا کہ میں مرنے والے کے بچھڑ جانے کو محسوس کرتا تھا اور اسی کا اظہار کرنے اور جانے والے کو عزت دیئے مسید تک جائی بچا، البتہ میں دل ہی دل بی دل بی کھی جیز کو قبول یار دکرنے کیلئے عقلی دلیل اور استدلال کا سہار الیں نہ کہ صدیوں پر انی تابوں سے اخلاقی اور معاشرتی رویے کثید کریں۔

بس پرچڑھتے ہوئے کون سی دعا پڑھنی ہے، کون ساپاؤں پہلے پائیدان کے اوپرر کھناہے، اترتے وقت کون سی دعا پڑھنی ہے، گھر کے اندر اور باہر جانے کی دعائیں کون سی ہیں، جنسی عمل سے پہلے، بعد اور دوران کون سی آیت یا دُعا پڑھنی ہے، لیٹرین میں جانے کی دُعا اور نکلنے کی دعا کیا ہے، پیشاب کرتے ہوئے عضو تناسل کو کس ہاتھ سے تھا منا چاہئے، یا خانے کے بعد کون سے ہاتھ سے کتنی دیر تک صفائی کرنی ہے ؟ دہر ہے اس قسم کی خرافات کور دکرتے ہیں۔ وہ حیات بعد الموت کے قائل نہیں ہیں، ان \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ کے نزدیک اس زندگی کے بعد انسان بھی دیگر حشرات الارض کی طرح ختم ہو جا تا ہے،لہذا فرد کی دنیاوی خوشی ہی سب سے

زیادہ اہم ہے، بشر طیکہ وہ خوشی کسی دوسرے کے د کھوں کی بنیاد بنا کر حاصل نہ کی جائے۔

چونکہ دہر ہے بھی اہل ایمان کی طرح ہی معاشرے کے رکن ہوتے ہیں، لہذاان کی سوچیں اور رویے بھی اسی ثقافت اور معاشرے کی نمائندگی کرتے ہیں جس کاوہ حصہ ہوتے ہیں۔ پاکستان کے اندر اور مغربی ممالک کے اندر موجو د ناستکوں کے رویے اپنے اپنے معاشر تی اور ثقافتی اظہار کے مطابق ہوں گے ، جو اکثر حالات میں ایک دو سرے سے متصادم بھی ہوسکتے ہیں۔ لیکن مغربی ممالک کے ناستکوں اور خدا کے وجو د کوماننے والوں کے ثقافتی رویوں میں کوئی فرق نہیں ہوتا، ان کا شادی سے پہلے جنسی تعلقات پر ایک جیسار دِ عمل ہی ہو تا ہے ، کیونکہ ان معاشر وں میں جنس کو اتنا گھٹیا مقام نہیں دیا جاتا، جبکہ ہمارے ہاں جنس کو گالی اور تشد د کے معنوں میں استعال کیا جاتا ہے۔ مغربی ممالک میں یہ تصور تک سرے سے ناپید ہے۔

پاکتانی اہل ایمان کے مال، بہن یا بیٹی سے مباشرت کے سوال کا اصل مقصد سوائے اس کے بچھ نہیں ہوتا کہ ملحدین کو بالواسطہ طور پر گالی دی جائے۔ اس قسم کی خرافات کو مغربی معاشرے کے لوگ سوائے ہننے کے کوئی اور جواب نہیں دیتے۔ کیونکہ تمام دیگر جاندار چیزوں کی طرح انسان کی بھی دوہی بنیادی ضروریات ہیں اور وہ خوراک اور جنس ہیں۔خوراک سے کسی بھی ذی روح کی انفر ادی بقاکا سوال جڑا ہوا ہے۔ انسان کو اگر دیگر حشرات الارض کی طرح ایک خاص مدت تک خوراک نہ ملے تواس کا وجو دختم ہو جاتا ہے، جبکہ جنس سے اس ذی روح کی نسل کی بقاکا تسلسل وابستہ ہے۔ اگر جنس کا وجو دختم کر دیا جائے تو 80 – 90 سال تک اس کرہ ارض پر شاید ایک بھی انسان باقی نہ رہے۔

میں بچین میں ایک کھیت میں کھڑا تھا، ایک را گیر کوبڑے ادب سے ماموں کہہ کر مد دما گی، اس نے پاس آکر بڑے بیار سے سمجھایا: بیٹا، میں تمہاری مد د توکر دیتا ہوں لیکن آئیندہ کسی کوماموں نہیں کہنا بلکہ چپا کہنا، کیونکہ ماموں ایک گالی ہوتی ہے مجھے اس وقت اس بات کی سمجھ نہیں آئی لیکن اب کچھ کچھ سمجھنے لگا ہوں۔ ایک ایسامعا شرہ جس میں سیس کے ساتھ گناہ کا تصور وابستہ ہو، جس معاشر سے میں ماموں یاسالا کے الفاظ ایک گالی کی حثیت رکھتے ہوں، جہاں جنس جو ایک انتہائی فطری جذبہ ہے اور جس سے نسل انسانی کی تخلیق اور تسلسل وابستہ ہے، جنس کو گالی سمجھنے کی سوچیں اور رویے ایک ایسے معاشر سے کی طرف اشارہ کرتے ہیں جو انتہائی بیار اور گل سرچکا ہے۔

میں یہاں پر اپناایک آئکھوں دیکھاواقعہ سناناچاہوں گا۔ ستر کی دہائی میں اوسلومیں ایک چائنیز کیفے ٹیریاپاک ٹی ہاؤس کی شکل اختیار کر گیاتھا، دوست لوگ وہاں اتوار کے روز اکٹھے ہو کر بحث ومباحثہ کرتے، گپ بازی، میل ملاپ کی ایک بہت ہی مقبول جگہ تھی۔ اتفاق سے ایک دن اپنے ایک دلیں اور مقامی میں جھگڑ اہو گیا، جو گالیوں تک جا پہنچا، مقامی نارو بجن کی گالیاں بہت ہی "معصوم" قسم کی تھیں، جبکہ اپنے دلیں نے پنجابی گالیوں کا نارو بجن ترجمہ شروع کر دیا، لیکن جب اس نے پہلی گالی کچھ یوں دی: "میں تیری ماں کو۔۔۔۔۔۔۔"، تو چند کمحوں کیلئے اس نارو بجن کا منہ چیرت سے کھلا کا کھلارہ گیا، لیکن پھر اس نے جو اب دیا: "میری ماں کا کسی کے ساتھ مباشرت اس کا ذاتی مسکلہ ہے ، اگر وہ تمہارے ساتھ یہ بچھ کرناچا ہے تو مجھے اس پر کوئی اعتراض نہیں"۔ یہ لمحہ بہت ہی عجیب تھا اور اس یا کستانی کی حالت دیکھنے کی لائق تھی جس کا اتنا بڑا حملہ اس بری طرح پسیا کر دیا گیا تھا۔

چونکہ الحاد کوئی نظریہ نہیں ہے اور اس کے کوئی با قاعدہ اصول وضع نہیں کیے گئے لہذا ہر ملحد اپنے افعال یا سوچوں کاخو د ذمہ دار ہے۔ میری سوچیں صرف میری ہیں جو میری زندگی کے تجربات کا نچوڑ ہیں، میں کسی دو سرے ملحد کی نمائندگی نہیں کرتا۔ میری زندگی کا بیشتر حصہ مغربی ملک میں گزراہے، لہذامیری یا پاکستان اور دیگر ممالک میں موجو د ملحدین کی سوچوں میں فرق ہونا کوئی بڑی بات نہیں ہے۔ میری سوچیں، میر اثقافتی اظہار پاکستان میں موجو د کسی ناستک سے مختلف ہوسکتی ہیں۔ میرے ہر لفظ یا کسی بھی حصے سے دو سروں کا متفق ہونا قطعی ضروری نہیں ہے، میری سوچوں سے کسی کا اختلاف اس کے مجھ سے کم یازیادہ ناستک ہونے کا اظہار نہیں ہے بلکہ یہ ہمارے گر دونواح اور زندگی کے تجربات کے مختلف ہونے کا نتیجہ ہے۔

جوناستک پاکستان میں رہتے ہیں، وہ بقینا کسی ملک کی ثقافت اور رسوم کی پابند کی کرتے ہیں، البتہ جن وہر یوں کو نزدیکی رشتہ داروں سے شادی سے پیدا ہونے والی بیاریوں کا پیتہ ہوتا ہے، ماں بہن سے مباشر سے تو در کناروہ حتٰی الوسع اپنے کزنوں کے ساتھ شادی سے بھی احتراز کرتے ہیں۔ اسے نزدیکی رشتوں کے ساتھ مباشر سے کی کہانیاں البتہ مذہب میں بہت زیادہ پائی جاتی ہیں۔ آدم اور حوا بھی اصل میں باپ بیٹی کے در میان از دواجی تعلقات کی ہی کہانی ہے، حوا کے بیٹے بیٹیوں کا ایک دوسر سے شادی کرنا، حضرت اوط کی بیٹیوں کا اپنی سوتیلی شادی کرنا، حضرت اوط کی بیٹیوں کا اپنی سوتیلی بھیتے شادی کرنا اور اس سے حضرت اسحاق کا پیدا ہونا، اپنی نو کر انی ہاجرہ سے مجامعت کے نتیجے میں حضرت اساعیل جیسے بہن سارہ سے شادی کرنا اور اس سے حضرت اسحاق کا پیدا ہونا، اپنی نو کر انی ہاجرہ سے مجامعت کا الزام لگاتے ہیں تو "ناجائز" نیچے کا پیدا ہونا اسی مذہب سلسلے کی کڑیاں ہیں۔ مو منین جب ناستکوں پر مال، بہن، بیٹی سے مجامعت کا الزام لگاتے ہیں تو یوں گمان گزرتا ہے کہ انہیں مال بہن سے مباشر سے کرنے سے صرف مذہب نے روکا ہوا ہے وگر نہ وہ اپنی ہیں حضرت ضرور

ناستکوں سے متعلق سوالوں کاجواب دینے کیلئے میں اپنے حوالے سے بات کروں گا۔ میں ایک پاکستانی، پنجابی، دیہاتی، سنی مسلم گھرانے میں پیدا ہوا۔ یورپ میں مقیم ہوں۔ میں نے یورپ میں شادی نہیں کی اور اس کی وجہ مذہبی تفاوت نہیں تھی کہ میں مسلمان ہوتے ایک یورپ میسائی سے شادی نہیں کرنا چاہتا تھا، بلکہ اس کی وجہ صرف ثقافتی فرق تھا۔ میں پاکستان میں پلابڑھا اور

اپنے آپ کواس قابل نہیں پایا کہ میں یورپ کی ایک لڑکی کے ساتھ ثقافتی فرق کی وجہ سے چل پاتا۔ ہاں ججھے پاکستان میں پلی بڑھی عیسائی، ہندو، سکھ یا کسی بھی نذہہ ہے۔ تعلق رکھنے والی ایسی لڑکی ملتی جو مجھ سے شادی کرناچا ہتی تو مجھے اس سے شادی منظور تھی۔ لیکن پاکستان جیسے معاشرے میں ہے ممکن نہیں تھا، کوئی بھی غیر مسلم مذہبی فرق کی وجہ سے این بیٹی سے میر ی شادی کرنے کیلئے کہی تیار نہیں ہو کئے بھی تیار نہ ہو تا۔ مجھے اپنی مجبور یوں کی وجہ سے ایک مسلمان لڑکی سے شادی کرنی پڑی۔ چونکہ کوئی بھی پاکستانی مسلمان والدین بغیر نکاح کے اپنی بیٹی میرے حوالے کرنے کیلئے تیار نہیں ہو سکتے تھے۔ لہذا میں نے با قاعدہ نکاح کیا، لیکن اگر مجھے بغیر نکاح کے لڑکی ملتی تو مجھے اس جینچھے میں پڑنے کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔ میرے نزدیک نکاح یاعد التی کاروائی ایک معاشر تی تکلف سے زیادہ کچھے اس جینچھے میں پڑنے کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔ میرے نزدیک نکاح یاعد التی کاروائی ایک معاشر تی تکلف سے زیادہ کچھے اگر یورپ میں میرے ثقافتی پس منظر سے تعلق رکھنے والی ایسی لڑکی ملتی جو مذہب رہنا چاہتے ہیں تو انہیں اس کا پوراخی سے میر کے لڑکی ملتی جو مذہب سے میر کو گور بائی نظر ہے تھے والی ایسی لڑکی ملتی جو مذہب رہنے کی تصدی کوئی برائی نظر نہ آتی۔ میں اگر کسی لڑکی کو پیند کر تابوں اور اس کے ساتھ زندگی گزار ناچا ہتا ہوں تو اس خواہش یا جذبے کی تصدیق کی ضرورت نہیں ہے۔

پاکستان یادیگر ممالک میں موجود ناستک اپنے اردگر د کے معاشر ہے کے غلام ہیں، وہ اگر چاہیں بھی تو اپنی سوچوں پر اس طرح عمل نہیں کر سکتے جنہیں وہ صحیح سمجھتے ہیں، وہ کسی دو سری خاتون کے ساتھ بغیر شادی کیے نہیں رہ سکتے، وہ اپنی بہنوں بیٹیوں کے شادی کے بغیر جنسی تعلقات رکھنے کے معاشر تی نتائج کا سامنا نہیں کر پائیں گے، لیکن مغربی ممالک میں اب پاکستانی نژاد اہل ایمان لڑ کیاں بھی شادی سے پہلے جنسی تعلقات میں کوئی قباحت محسوس نہیں کر تیں۔ عرب سنی خوا تین مسیار اور شیعہ خوا تین میں میں دی کے ساتھ رہ کر اب شادی کے بند ھن میں بند ھن بیں ہے وہ کئی ماہ ایک ترک خاتون کے ساتھ رہ کر اب شادی کے بند ھن میں بند ھن میں بند ھن میں نہ کر یا تا۔

کیا کوئی ملحد اپنی بیوی کو دو سرے کے ساتھ بانٹنا چاہے گا، اس کا تعلق بھی ہر فرد کی ذاتی سوچ کے ساتھ ہے۔ گروپ سیس نام کی چیز مغربی ملکوں میں موجو دہے، کچھ عرصہ پہلے ایک مقامی اخبار میں پڑھا تھا کہ کچھ مقامی لوگ ایک ہوٹل میں کمرہ بک کر لیتے ہیں، اور"فراغت" کے بعد اپنے اپنے گھروں کولوٹ جاتے ہیں، میں چو نکہ پاکستان میں ایک گاؤں میں ہی پلا بڑھالہذا پاکستان کی شہری زندگی کے متعلق کچھ نہیں کہہ سکتا، لیکن سناہے کہ اسلام آباد وغیرہ جیسے شہروں میں کچھ لوگ بیویوں کو پچھ کھوں کیلئے تبدیل کرنے میں قباحت محسوس نہیں کرتے۔ویسے میں اپنے اختیار کردہ ملک میں ذاتی طور پر ایک غیر پاکستانی دوست فیملی کو جانتا ہوں جواس میں کوئی قباحت نہیں سمجھتے، حالا نکہ وہ ناستک بھی نہیں ہیں۔ ان کے نزدیک زندگی ایک تخفہ ہے اور اس سے جانتا ہوں جواس میں کوئی قباحت نہیں سمجھتے، حالا نکہ وہ ناستک بھی نہیں ہیں۔ ان کے نزدیک زندگی ایک تخفہ ہے اور اس سے

جس قدر خوشی کشید کی جاسکتی ہے ،ضر ور کرنی چاہیئے۔ان کا کہنا ہے کچھ عرصہ اکٹھار ہنے کے بعد محبت کی چنگاری مدھم ہونے لگتی ہے ،اورانہیں اپنے ساتھی کے علاوہ دیگر افراد میں بھی کشش محسوس ہوتی ہے ،لہذا ہر چند مہینوں اور سالوں بعد نیاجیون ساتھی ڈھونڈنے کی بجائے بیہ بہتر طریقہ ہے کیونکہ اس سے ان کی معاشی زندگی اور بیچے کسی قشم کے مسائل کا شکار نہیں

ہوتے۔وہ اکٹھے رہ کر اگر زندگی کامز ہ لے سکتے ہیں تواس میں کیابرائی ہے۔

وہ جہاں کہیں بھی گیا، لوٹا تومیرے پاس آیا بس یہی بات اچھی ہے میرے ہر جائی کی

لیکن اکثریت اس سے مختلف خیال رکھتی ہے ،ان کے نزدیک جب ایک دوسرے کے ساتھ مزیدرہنے کو جی نہ چاہے توعلیحدہ ہو جانا چاہئے۔ بہت زیادہ خواتین دوست ایس بھی ہیں ، جنہوں نے عمر بھر شادی نہیں کی کیونکہ وہ اپنی آزادی نہیں کھونا چاہتیں۔ ان میں زیادہ ترکے بچے بھی نہیں ہیں ، کیونکہ ان کے نزدیک اس دنیامیں کافی انسان موجود ہیں ،ان کے بچے نہ پیدا کرنے سے نسل انسانی کی بقا کو کوئی خطرہ لاحق نہیں ہے۔

جنسی رویوں یاسوچوں کا بنیادی تعلق ثقافت اور رسوم ورواج سے ہے لیکن مومنین کے نزدیک وہ اخلاقیات کا مسکلہ ہے، اس
سلسلہ میں سب سے اہم مخالطہ جس کامو منین شکار ہیں وہ بیہ ہے کہ اخلاقیات مذہب کی پیداوار ہے۔ لیکن میں ناستک ہوتے
ہوئے جھوٹ اس لیے نہیں بولٹا کہ مجھے کسی آسمانی باپ کی سز اکاخوف ہے، میں اس لیے سے بولٹا ہوں کہ جو میری بات سن رہا
ہو و مجھے اس قابل سمجھتا ہے کہ میری بات سے، میں اس عزت افز ائی کے بدلے اسے جھوٹ بول کر گمر اہ نہیں کرنا چاہتا، اور
نہیں یہ چاہتا ہوں کہ وہ مجھے جھوٹ بول کر گمر اہ کر ہے، میں اس لیے کسی کو دھوکا نہیں دینا چاہتا کہ مجھے یہ پسند نہیں ہے کہ کوئی
مجھے دھوکا دے۔ میں کسی کو بھی اس لیے قتل نہیں کرنا چاہتا کہ میرے نزدیک ایک انسان کی سب سے قیمتی متاع اس کی زندگی
ہے، اور اسے اگر فطر ت سے یہ تخفہ ملا ہے تو مجھے اس سے چھینے کا بالکل اسی طرح حق نہیں ہے جیسے میں نہیں چاہتا کہ کوئی مجھ
سے میری سب سے قیمتی متاع جو میری زندگی ہے، مجھ سے چھینے۔

کیا میں اپنے ماں باپ کا ادب کر تا ہوں۔ ادب کیا چیز ہے ، میں اسے تین حصوں میں تقسیم کروں گا۔ کیا میں اپنے ماں باپ سے عزت واحتر ام سے بات کر تا ہوں۔ کیا میں ان کی ہر بات مانتا ہوں۔ کیا میں بڑھایے میں ان کاسہارا بنوں گا؟۔ ایک ناستک ہونے کے ناطے میں کسی بھی آسانی ہدایت کے بغیر ہر کسی کے ساتھ عزت واحترام سے پیش آتا ہوں۔ کیونکہ میرے نزدیک معاشرے آداب کا درجہ رکھتے ہیں۔ میں اس لیے بھی دوسروں کواحترام دیتا ہوں کیونکہ میں چاہتا ہوں کہ مجھے بھی احترام دیا جائے، جبکہ میرے والدین تومیرے جنم داتا ہیں۔

کیا میں اپنے والدین کی ہربات مانتا ہوں، اس کا جواب نفی میں ہے۔ میرے والدین پچھلی صدی کے لوگ ہیں، ان کی سوچیں اور خیالات اپنے وقتوں کے مطابق شاید صحیح ہوں لیکن اب پُلوں کے بنچے سے بہت ساپانی بہہ چکا ہے، ان کے اکثر مشورے میرے کام کے نہیں ہیں۔ میرے والد میری شادی اپنے بڑے بھائی کی بیٹی سے کرنا چاہتے تھے، میں نے انکار کر دیا، پٹائی بھی ہوئی لیکن میں ڈٹار ہا، مجھے آج بھی اپنے اس فیصلے پر ندامت نہیں ہے۔ میں نے اپنے بچوں کو بھی یہی درس دیا ہے کہ میری بات ہوئی لیکن میں ڈٹار ہا، مجھے آج بھی اپنے اس فیصلے پر ندامت نہیں ہے۔ میں نے اپنے بچوں کو بھی یہی درس دیا ہے کہ میری عزت افزائی یا مشورے کو اس بنا پر ہر گزند ماننا کہ میں تمہارا باپ ہوں اور میرے ہر الٹے سیدھے فیصلے کو مان لینے سے میری عزت افزائی ہوگی۔ اگر تمہیں میری صلاح یا مشورہ صحیح نہ گا نے انکار کر دینا۔ اور مجھے بہت خوشی ہوتی ہے جب میرے بچا کش او قات مجھے غلط ثابت کرکے میر امنہ بند کر دیتے ہیں، ان کموں میں مجھے لگتا ہے کہ میں نے ان کی پر ورش کرنے کاحق اداکر دیا ۔ او قات مجھے غلط ثابت کرکے میر امنہ بند کر دیتے ہیں، ان کموں میں مجھے لگتا ہے کہ میں نے ان کی پر ورش کرنے کاحق اداکر دیا ۔

کیا میں اپنے والدین کے بڑھاپے کاسہارا بنوں گا؟۔ انسانی بچہ پیدا ہوتے وقت جس قدر بے آسرا ہوتا ہے شاید کسی دوسری ذی روح کے بچے کوالی بے لبی کاسامنا نہ ہو۔ میں پیدائش کے وقت سب انسانی بچوں کی طرح گوشت کے ایک لو تھڑے ہے نیادہ کچھ نہیں تھا۔ میری ہر قدم ہر حفاظت کی گئی، آج اگر میں ہوں تو اپنے والدین کی وجہ سے ہوں، میرے والدین وہ لوگ بیں جنہوں نے میری زندگی کامیر اپہلا قدم اٹھانے میں میری مدد کی، اب وہ اپنی زندگی کے آخری قدم اٹھارہے ہیں۔ ان کے آخری قدم اٹھارہے ہیں۔ ان کے آخری قدم اٹھارہے ہیں۔ ان کے آخری قدم اٹھانے میں اگر میں ان کاساتھ نہ دوں تو لعنت ہے مجھ جیسے احسان فراموش پر۔ میں یہاں پر والدین کی جمت محبت کاذکر نہیں کر رہا، اگر میں والدین کا ایسے کٹھن وقتوں میں سہارانہ بن پایا توشاید زندگی بھر آئینے میں اپنامنہ دیکھنے کی ہمت نہ کرپاؤں۔ لیکن میں یورپ میں رہتا ہوں، میں نے زندگی بھر ریاست کو ٹیکس ادا کیا ہے، ریاست میرے بڑھا ہے اور علاج معالجے کی ذمہ دارہے، چونکہ یہاں پر اولڈ زہوم میں جانا پند کروں گا۔

یمی حال مرنے کے بعد کی رسومات کا ہے ، اگر میں پاکستان میں ہو تا تو مرنے کے بعد میں کوئی الٹی سید ھی وصیت کر کے اپنے لوا حقین کی زندگی میں کانٹے بونا پیندنہ کرناچاہتا، وہ اپنے حالات کی مناسبت سے اگر مجھے دفن کرتے ، جنازہ وفاتحہ خوانی

کرواتے، مجھے اس سے کوئی مسکلہ نہیں ہے، میرے مرنے کی وجہ سے میرے لواحقین کی زند گیاں متاثر نہیں ہونی چاہئیں۔ انہوں نے اسی معاشرے کا حصہ بن کر زندہ رہناہے۔

لیکن میں یورپ میں مقیم ہوں، میرے بچے میری لاش کے مالک ہوں گے، انہیں جو بھی مناسب لگے گاوہ کریں گے۔ مجھے دفن کر دیں، جلادیں، سمندر میں بچینک دیں، کسی لیبارٹری کے حوالے کر دیں، یہ ان کامسکلہ ہے، مجھے اس سے کوئی لینا دینا نہیں ہے۔ویسے بھی مرنے کے بعد میرے لیے میر اجسم بے کار ہو جائے گا، میر اجسم مجھے کسی بھی حالت میں دوبارہ زندہ نہیں کر پائے گا، میں گرچہ اس وقت موجو د نہیں ہول گا، لیکن مجھے ان کے کیے گئے کسی بھی فیصلے پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا۔

#### تصوير خدا

نیلا آسان کس قدر شاندار اور خوبصورت لگتاہے، نظر کی ایک حدسے دوسر کی حد تک پھیلا ہوا ہے عیب،
نیگوں۔۔ابیالگتاہے کہ اتنی خوبصورت اور بے عیب چیز دوسر کی کوئی نہیں ہوسکتی۔ مگر ایک سوال ہے جو شاید
آپ نے بھی مبھی سوچا ہو، یہ آسان نیلا کیوں دکھتاہے ؟ کسی کے لیے توجواب ہوگا خدانے اسے نیلا بنایا ہے ، کوئی
جوسائنس سے تھوڑی بہت جا نکاری رکھتا ہوگا کے گا فضاء میں معلق پانی کے بخارات نیلے رنگ کا آسان ہیں۔

کیا یہی حقیقت ہے؟ کیا یہی پانی کے بخارات نیلے رنگ کا آسان ہیں؟ بالکل کہہ سکتے ہیں، مگریہ ہمیں نیلے رنگ کے کیوں دکھتے ہیں؟ یہ بھی ایک سوال ہے، کیا یہ ہماری آ نکھوں کا کمال ہے کہ روشنی ان سے گزر کر ہماری آ نکھوں کے ریٹینا پر گررہی ہے۔ مگر پھر بھی یہ نیلا ہے کیا؟ میں آپ سے کہوں گانیلا پچھ نہیں ہے، نیلارنگ صرف اور صرف آپ کے دماغ میں ہے۔ آپ کہیں گے: کیا بات کرتے ہو۔

گریہی حقیقت ہے، روشنی آپ کی آئکھوں میں آتی ہے اور آئکھیں آپ کے دماغ کو معلومات دیتی ہیں اور اس معلومات کا مطلب دماغ کے لیے نیلارنگ ہے۔ مطلب در حقیقت نیلے رنگ کے آسان کو سمجھنے کے لیے دماغ نے ایک نظام بنایا ہوا ہے، جب آئکھوں پر روشنی پڑی تواس روشنی کے مطابق دماغ کو معلومات دی اور اس سے دماغ ·

نے ایک تصوراتی تصویر بنائی جو حقیقت کی عکاسی کرتی ہے۔ اسی طرح ہی تمام ہی احساسات ہمارے حواسِ خمسہ کے ذریعے دماغ کو باہری حقیقت کو سمجھنے میں مد د دیتے ہیں۔

اوپر کی گفتگو کا نتیجہ یہ ہے کہ جو ہم دیکھتے ہیں، جو سو تکھتے ہیں وہ ہمارے دماغ کے اندر چل رہا ہوتا ہے اور ہمارے حواس کے ذریعے سے دماغ میں آنے والی تمام معلومات سے ایک عکس بنتا ہے جو صرف دماغ کے اندر ہوتا ہے، تمام چیزیں جو ہمارے ارد گر دوجو در کھتی ہیں ان کا وجو دایک حقیقت ہے جس کو ہمارا دماغ سمجھتا ہے اور اس کی ایپ انداز میں ایک تصویر بنالیتا ہے اس طرح سے ہمارا دماغ ہمارے ارد گر دکے ماحول کی حقیقت سے رابطے میں رہتا ہے۔

دوسری طرف دماغ میں چلنے والی ہر چیز، ہر سوچ، صرف حواسِ خمسہ پر ہی انحصار نہیں رکھتی، دماغ کی ایک اپنی دنیا ہے، اس دنیا میں سوچ کی بے شار تصویریں ہیں، یہ تصویریں حقیقت پر مبنی بھی ہوتی ہیں اور تخیل پر بھی، تخیلات اور حقیقت مل کر دماغ کی سمجھ بوجھ میں کر دار اداکرتے ہیں۔

اب میں دوچیزیں آپ کے سامنے رکھتا ہوں، ہم میں سے ہر ایک نے زندگی میں کبھی نہ کبھی گوڑا ضرور دیکھا ہوگا، اب اگر میں آپ سے پوچھوں تو آپ با آسانی مجھے بتا دیں گے کہ گھوڑا ایک جانور ہے اس کی شکل الی ہوتی ہے ، اس کی چارٹا نگیں ہوتی ہیں وغیرہ وغیرہ ۔ مگر اگر میں آپ سے پوچھوں کہ پری کیا چیز ہے ؟ تو ہر کسی کا جو اب مختلف ہوگا، کوئی کہے گااس کے دوپر ہوتے ہیں کوئی کہے گاچار پر ہوتے ہیں، کوئی کہے گااس کے بال اسے لمبے ہوتے ہیں کوئی کہے گاولی۔ اصل میں گھوڑے اور پری کی مثال دینے ہوتے ہیں کوئی کہے گااس کی پوشاک الی ہوتی ہے ، کوئی کہے گاولیی۔ اصل میں گھوڑے اور پری کی مثال دینے کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ گھوڑا ایک حقیقت ہے اور پری دماغ کی ایک تصوراتی تصویر، اگر آپ کسی سے گھوڑے کے بارے میں پوچھیں گے تو ہر کوئی گھوڑے کی تقریباً ایک جیسی خصوصیات ہی بتائے گا، مگر پری یا پھر کھوڑے کے بارے میں اور ہر قسم کے خیالی اور تصوراتی کر داروں کی ہیئت اور اشکال میں آپ کو ایک ایسا جال پری، جن بھوت، بلائیں اور ہر قسم کے خیالی اور تصوراتی کر داروں کی ہیئت اور اشکال میں آپ کو ایک ایسا

·

تضاد ملے گا کہ اگر آپ صرف ان کی خصوصیات کسی کو بتانے لگیں اور کہیں کہ بو جھومیں کس چیز کے بارے میں بتار ہاہوں تو کوئی کسی خاطر خواہ نتیج پر نہیں پہنچ پائے گا۔

یہاں سیجھنے کی بات ہیہے کہ تخیلاتی چیزیں جو صرف دماغ میں ہوتی ہیں ان میں بے شار تضاد ہو گاکیو تکہ ان کا تعلق خالصتاً دماغ کی د نیاسے ہے جبہ حقیقی وجو در کھنے والی چیز وں کے بارے میں تضاد نہیں ہو گاکیوں کہ ان کا تخیل یا تصویر دماغ نے حواسِ خمسہ کے ذریعے لے کر اپنے اند محفوظ کی ہوئی ہوتی ہے، اسی باعث ان تصورات میں تضاد نہیں ہوتا، مگر جو تصوراتی چیز صرف اور صرف دماغ کی پیدا وار ہے اس کے بیان میں تضاد ضرور ہوگا، مطلب پری اور جل پری کی ہی بات لے لیں، پری کا تصور پہلے آیا ہوگا کہ جل پری کا؟ شاید پری کا، یعنی ایک مطلب پری اور جل پری کی ہی بات لے لیں، پری کا تصور پہلے آیا ہوگا کہ جل پری کا؟ شاید پری کا، یعنی ایک خوبصورت پری ہوا خوبصورت ہوگی، تولیس بی خوبصورت ہوگی، تولیس بی خوبصورت ہوگی، تولیس بی میں پروں کے ذریعے اڑسکتی ہے تو پانی میں تیر نے کے لیے اس کو چھلی جیسی ایک دم کی ضرورت ہوگی، تولیس بی عبل پری بن گئی۔ کوئی کے گا کہ جل پریاں انسانوں کی دوست ہیں تو دو سر اکبے گا نہیں وہ تو آدم خور ہوتی ہیں۔ یعنی تصوراتی کی تناز سکتی ہے مگر کوئی بھی یہ نہیں مانے گا کہ جل پریاں انسانوں کی دوست ہیں تو دو سر اکبے گا نہیں وہ تو آدم خور ہوتی ہیں۔ یعنی ضرق ہو تصوراتی کر داروں کے بارے میں ہے بات کوئی آسانی سے مگر کوئی بھی یہ نہیں مانے گا کہ گھوڑا اڑ سکتا ہے، مگر جل پری کے بارے میں ہے بات کوئی آسانی سے مان

د نیامیں الی بھی چیزیں ہیں جو دماغ کے تصور کی پیداوار ہیں مگر انسانی صنعت کے باعث حقیقت کاروپ دھار
گئیں، ان چیزوں کی ہیئت اور بناوٹ کے بارے میں بھی کوئی خاص تضادات نہیں ہوتے اور اگر ہوتے بھی ہیں تو
تھوڑا بہت حواسِ خمسہ کے استعال کے بعد دور ہوجاتے ہیں، مگر وہ چیزیں جو خالصتاً تصور میں رہتی ہیں ان کے
بارے میں تضادات کو دور کرنا ممکن نہیں ہوتا، کیونکہ دماغ ان کی حقیقت کو بھی بھی دریافت نہیں کر سکتا، اس
لیے ان تصورات میں اضافہ یا بڑھوتری صرف تصوراتی بنیادوں پر ہو کر ان معاملات کو مزید پیچیدہ کر دیتی ہے۔

آپ کو دنیا میں جل پریوں کے مصوروں کے بنائے ہوئے فن پارے تو مل جائیں گے مگر دنیا میں کوئی حقیقی جل پری تبھی بھی نہیں ملے گی، ان کے حسن کے قصے بھی کتابوں میں مل جائیں گے، ان کا ذکر شاعری میں، دیو مالائی قصوں میں بھی مل جائے گا مگر حقیقت اس کے بالکل بر عکس ہے۔ مصور تصویر بنا تاہے، جل پری اس کے دماغ میں ایک تصور ہے اس کو کینوس پر اتار دیتا ہے، ہر مصور کی جل پری مختلف ہوگی، کسی کے بال سرخ ہوں گے تو

کسی کے سبز ،کسی کی دم شارک سے ملتی ہوگی توکسی کی ڈالفن سے ،کسی کی کھال پر ہیرے جڑے ہوں گے توکسی حبلہ مجھلی جیسی۔اور کسی مصور کی جل پری مجھلی کی دم کی جگہ آکٹوپس کی ٹائکیس رکھتی ہوگی۔

اس ہے آگ بات آ جاتی ہے انسانی ارتقاء کے دوران ہمیں 40000 سال پر انی غاروں میں انسانوں کی بنائی ہوئی تصویر یں ملتی ہیں۔ اس وقت انسان اس قابل تھا کہ اپنے ذہن میں پائی جانے والی باتوں کو تصویر وں کی زبان میں بیان کر سکے ، گر اس وقت کی تصاویر زیادہ ترشکار کی داستا نیں بیان کر رہی ہو تیں تھیں۔ گر چرت انگیز بات یہ ہے کہ جب جب وقت گزر تا گیاتو نسبتاً جدید زمانے یعنی 10000 سے 20000 سال کے عرصے میں انسان تصورات کو بھی تصویر وں میں ڈھالنے لگا، اسی دوران کہیں خد اکا تصور بھی پروان چڑھ چکاتھا، اور اب انسان نے دیویوں اور دیو تاؤں کی مور تیں اور تصاویر بنانی شروع کر دیں۔ یعنی تصور خداجو انسان کے ذہن میں تھا، اس کا مختف اشکال میں دنیا میں تصویر می حقیقت میں ڈھالنا شروع کر دیا۔ قابل غور امریہ ہے کہ ایک جل پری کی مختف اشکال میں دنیا میں تصویر می خدا ہے ، بعل جو کہ ایک بچھڑا ہے وہ بھی خدا ہے ، مگر مچھ اور بچھوے مختف اور بھوے کہ ایک جل پری کے تصوراتی کر دار سے کہیں زیادہ تصادات ہیں ، کہیں خداباد لوں میں گر جتا اور باز کی شکل لیتا ہے تو کہیں وہ ناموجو د ہے ، کہیں وہ پانیوں کا خدا ہے تو کہیں آ سان کا، اس طرح اس میں گر جتا اور باز کی شکل لیتا ہے تو کہیں وہ ناموجو د ہے ، کہیں وہ پانیوں کا خدا ہے تو کہیں زیوس آ سان کا، اسی طرح اس اور نی بین متعارف کرتے رہتے ہیں ، کہیں زیوس را، سیتھ ، بعل ، اور نی بین اور اور اللہ ۔

خداؤں کی دواشکال ہیں، یاتووہ بالکل انسان کے دماغ میں رہتے ہیں، مسیحت کا خدا کہتا ہے وہ دل میں رہتا ہے، اسلام کا خدا بھی کھلے دل سے اس کو قبول کرنے کی بات کر تا ہے، دوسرے خداجو انسانی دل و دماغ (حقیقت میں تو ·

خداصرف دماغ ہی میں ہوتا ہے) سے نکل کر کینوس اور تراشی ہوئی صور تیں بن جاتے ہیں۔ یعنی خدا کی حقیقت صرف تصور یا پھر تصویر کے اظہار ہی میں ہے، کہیں ایساتو نہیں کہ خداصرف ایک تصور ہے۔ جو بھی چیز وجو د رکھتی ہے اس کے بارے میں تضادات نہیں ہوتے، مگر خداتضادات سے بھر اپڑا ہے، ایک ہی مذھب کے ماننے والوں کے بھی اپنے خدا کی ہیئت کے بارے میں بے شار تضادات ہوتے ہیں۔ مختلف مذاہب کے تصویر خدا تو بالکل ایک دو سرے سے مکمل متضاد ہیں۔

اگر خداکی کوئی حقیقت ہوتی توجین میں رہنے والے جین مت کے ماننے والے، عرب کے مسلمان، افریقہ کے مگر مجھ کے پجاری اور حقیقی امریکی باشندوں کے خداؤں میں کوئی تو یکسانیت ہوتی۔ گھوڑے توان سب ملکوں کے لوگوں کے ایک جیسے ہوتے ہیں، پانی کیا چیز ہے اس پر بھی کوئی اختلاف نہیں، زبان میں پانی کے نام پر اختلاف ضرور ہو سکتا ہے مگر ہر کوئی جانتا ہے کہ کیا چیز پانی ہے اور اس کو پیاجا تا ہے، پانی زمین پر ہر جگہ جہاں انسان رہتا ہے مل جاتا ہے، تو پھر خدا جو ہر جگہ موجو دہے اس کے بارے میں استے اختلاف کیوں ہیں؟

کہیں ایساتو نہیں کہ جل پری کی طرح خدا بھی ایک دماغی تصویر ہی ہے جسے انسان کینوس، کتب اور عبادت گاہوں میں اتار رہاہے؟

سيكورزم

#### <u> فحاد اور ضابطه حميات</u>

الحاد- پھر اس کے بعد کیا؟

یہ سوال عموماً سامنے آتا ہے، لیکن تبھی آپ نے غور کیا کہ یہ سوال تبھی ایسے شخص کی جانب سے سامنے نہیں آتا جوالحاد کے مراحل طے کر چکاہو تاہے، بلکہ یہ سوال عموماان لو گوں کی طرف سے سامنے آتا ہے جویا تو حالت ایمان میں ہوتے ہیں یا ایمان اور الحاد کی دہلیز پر حالت تذبذب میں کھڑے ہوتے ہیں۔ایساکیوں ہے؟

ملحد، الحاد كامر حلہ بہت غور و فكر كے بعد طے كر تاہے، اس لئے الحاد كے بعد اسے اپنے ذاتی نظریات کے حوالے سے كوئی یریثانی لاحق نہیں ہوتی، ہمارے معاشرے کے تناظر میں اسے صرف یہ فکر لاحق ہوتی ہے کہ اب اسے اس کے نظریات کے ساتھ اس کا خاندان، عزیز وا قارب اور معاشرہ قبول نہیں کرے گا، اور اس کی جان کے دریے ہو جائے گا، اس لئے اسے صرف ہے مشکل در پیش آتی ہے کہ اپنے نظریات کو کس طرح دو سروں سے چھیا کر رکھے۔وہ اپنے نظریہ کی سچائی کے بارے میں بہت واضح اور بااعتاد ہو تاہے۔ جن معاشر وں میں آزاد کی اظہار رائے کا احتر ام کیا جاتا ہے ملحد کو اپنے الحاد کی وجہ سے کسی پریشانی کا سامنانہیں کرنایڑ تا۔ یہ واضح رہے کہ الحاد بذات خود کوئی ضابطہ حیات نہیں ہے، بلکہ دلیل کو عقل کے معیار پر قبول کرنے کا نام ہے،اس لئے جو بھی قوانین حیات عقل اور شعور کی رہنمائی میں مرتب کئے جائیں گے،ایک ملحد کیلئے قابل قبول ہوں گے۔ جولوگ" ایمان مجھے روکے ہے جو کھنچے ہے مجھے کفر" کی کیفیت میں ہوتے ہیں ان کے ذہن میں ممکنہ طوریر یہ مغالطہ جال گزین ہو تاہو گا کہ اخلا قیات کامنیع مذہب ہے اور مذہب سے سے باہر کی دنیا کا اخلا قیات کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ یہ سوچ بہت حیران کن ہے، یہ صرف دنیا کے موجو دہ حالات سے لاعلمی کا نتیجہ ہے۔ایسے افراد کو اندازہ ہی نہیں آج کی دنیافلسفہ اخلاقیات کی ترقی کے کس مقام پر کھڑی ہے کہ جہاں صدیوں سے رائج مذہبی اخلاقیات بھی معذرت خواہانہ کیفیت میں منہ جھیاتی نظر آتی ہے، یابڑی ڈھٹائی سے بیہ کہتی نظر آتی ہے کہ بہ جدیداخلاقیات دراصل مذہبی اخلاقیات سے ہی کشید کر دہ ہے، حالانکہ مذہبی اخلا قبات اور جدید اخلا قبات میں تضاد اظہر من الشمس ہے۔ ان لو گوں کو تبھی تو فیق نصیب نہیں ہو ئی کہ تہذیب و تہدن کے ارتقاء میں اخلا قیات کی تاریخ ہی اٹھا کر دیکھ لیتے۔ میں یہاں الحاد کے وقت اپنی کیفیت کا ذکر کرنا چاہوں گا کہ میں جب ا بمان والحاد کی دہلیزیار کر کے الحاد کی روشن دنیامیں داخل ہواتو یہ بالکل ایساہی تھا جیسے آپ نے کسی مشکل ترین معتے (Puzzle) کی اہم ترین گتھی سلجھالی ہو اور اس کے بعد کی تمام تر گتھیاں خو دبخو د سلجھتی چلی جائیں اور سوالوں کی کڑی خو د بخو د

اپنے منطقی جوابات کی کڑی سے جاکر جڑتی چلی جائے۔ایک مذہبی ہمیشہ اپنے مذہب کے بارے میں شکوک و شبہات میں مبتلاء رہتا ہے لیکن ایک ملحد اپنی سوچ اور فیصلے کی سچائی کے بارے میں شواہد کی بنیاد پُراعتاد ہو تا ہے،اور فکری و نظریاتی طور پر ایک مذہبی کی نسبت بہت اطمینان اور پر سکون زندگی گذار رہاہو تا ہے۔

اگر الحاد کے سامنے بیہ سوال کھڑ اہو تا کہ الحاد پھر اس کے بعد کیا؟ تواس سوال کاسب سے زیادہ سامنا مغربی ممالک میں ملحد ہونے والے افراد کو کرنا پڑتا، اور وہاں بیہ سوال ایک بہت بڑامعا شرتی مسئلہ بن کر ابھر تا۔ بیہ سوال ہمارے معاشرے کے کم علم، باہر کی دنیاسے ناواقف انسان کے محدود ذہن کی پیداوار ہے۔

کیا آپ نے کبھی مغربی ممالک میں جہاں ہر طرح کے موضوعات پر کھل کر بحث ومباحثہ ہوتا ہے کبھی اس موضوع پر بحث کے بارے میں سناہے ؟ وجہ اس کی بالکل واضح ہے کہ وہاں ایک عرصے سے انسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کیلئے اخلاقیات مذہب سے نہیں بلکہ اجتماعی انسانی عقل و شعور سے کشید کی جارہی ہے۔ مغرب میں انفرادی زندگی میں تو فد ہب کار فرماہو سکتا ہے اور وہ بھی آزاد کی اظہار رائے کے سنہری اصول کی دین ہے، لیکن اجتماعی زندگی کے قوانین مرتب کرتے ہوئے مذہب کے بجائے اجتماعی انسانی عقل و شعور سے استفادہ کیا جاتا ہے، جنہیں سیکولر قوانین کہاجاتا ہے۔ دوسر ااہم ترین ادارہ جمہوریت ہے، جو معلوم تاریخ میں اب تک کاسب سے بہترین طرز حکومت ہے۔ سیکولر ازم اور جمہوریت دونوں کسی مذہبی صحیفے نے متعارف نہیں کرائے، بلکہ انسان نے اپنی اجتماعی عقل و شعور کی بدولت دریافت کئے، جن کی برکات سے مذہبی اور لامذہبی دونوں کے بھر یور استفادہ کررہے ہیں، اور انجی تک کوئی اور نظام ان کو چینچ نہیں کر سکا ہے۔

انفرادی زندگی کے حوالے سے انسان نے صدیوں کے مشاہدے اور تجربے کی بدولت اجماعی انسانی عقل و شعور کی روشنی میں بلاا متیاز دنیا بھر کے انسانوں کیلئے بنیادی حقوق متعین کر لئے ہیں، جنہیں مسلمان ممالک سمیت تمام اقوام نے منظور کیا، یہ بنیادی انسانی حقوق اقوام متحدہ کے شاکع کر دہ "انسانی حقوق کا عالمی منشور "میں ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں، جو کل 30 دفعات پر مشمل ہے۔ یہ مخضر ساکتا بچے دور جدید کا عظیم "معاہد ہُ عمر انی "ہے، اس منشور پر اتفاق رائے دنیا بھر کے تمام مذہبی ولا مذہبی انسانوں کے حقوق کے تعین اور تحفظ (بشر طیکہ ان کی اپنی حکو متیں اس پر عمل در آمد کر ائیں) کا ضامن ہے۔ اس منشور کی موجو دگی انسانیت کو کسی بھی مذہبی صحفے سے بے نیاز کر دینے کیلئے کافی ہے۔ جو ممالک اس منشور پر عمل پیر اہیں ان ممالک کے شہریوں کی زندگی کا معیار ان ممالک سے بہت بہتر ہے جو آج کے اس جدید دور میں بھی اخلاقی قوانین کیلئے آسانی صحفے وں سے رہنمائی حاصل کرناضروری خیال کرتے ہیں۔

میں سمجھتا ہوں کہ ہم الحادی زندگی کی تو ضیح کے اعتبار سے بہت آسان دور میں جی رہے ہیں جہاں ہمیں الحاد کے بعد اپنی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں کوئی خلاء نظر نہیں آتا، ہمار ہے پاس انفرادی واجتماعی زندگی کے حوالے سے بہترین عملی مثالیس موجود .

ہیں۔ ہمیں سیاسی اسلام کی طرح تصوراتی دنیائے جھوٹے خواب دکھانے کی ضرورت نہیں کہ پہلے اقتدار ہمارے حوالے کر دو، پھر ہم آپ کو بید دنیا جنت بناکر دکھائیں گے۔ ہم بر ملا کہہ سکتے ہیں کہ خدائے احکامات سے رہنمائی حاصل کرنے والے معاشر وں کی نسبت، وہ معاشر سے جوزندگی کے رہنمااصول عقل وشعور کی روشنی میں مرتب کرتے ہیں، بہت مثالی معاشر سے ہیں، اور خدا پرست ان معاشر وں کی طرف ہجرت کیلئے ہر قیمت اداکرنے کیلئے تیار ہیں۔

جب ہم مذاہب پر عمل پیرالوگوں کی خرابیاں بیان کرتے ہیں تو ہمیں کہاجا تاہے کہ پیروکاروں کی خرابیوں کو مذہب کی خرابی قرار نہیں دیاجاسکتا، گویایہ بالفاظ دیگر مذہبی تعلیمات کی ناکامی کااعتراف ہو تاہے کہ دنیاو آخرت میں انہائی سخت سزاؤں کی وعید کے باوجو دلوگ مذہب معاشر سے میں موجو د وعید کے باوجو دلوگ مذہب معاشر سے میں موجو د خرابیوں کو زمینی حقائق کے بجائے بے جاخوف پیدا کر کے کنٹرول کرناچا ہتا ہے ،خوف ایک وقتی سد باب توہو سکتاہے ،مستقل علاج نہیں۔ جبکہ انسانی عقل و شعور زمینی حقائق کو سامنے رکھ کر معاشر تی سائنس سے استفادہ کرتے ہوئے معاشر تی خرابیوں کو دور کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

کیااسلام قبول کرنے کے بعد زندگی کے مسائل ختم ہو جاتے ہیں؟ یاانسان مسائل کے ایک بھنور میں پھنس جاتا ہے؟ کبھی مسلمانوں نے بھی اس پہلو پر غور کرنے کی کوشش کی کہ اسلام — پھر اس کے بعد کیا؟؟؟

ایک مسلمان ہونے والا فر د کون سافر قہ اختیار کرے؟

کس فرقے کو کا فرکھے گاتواس کا اپنااسلام معتبر مانا جائے گا؟

عورت پر دہ کرے یانا کرے ،اگر پر دہ کرے توعین اسلام نقاب ہے یا حجاب؟

صیام اور عیدین کیلئے کس کی رؤیتِ ہلال کو معتبر سمجھے اور کسے غیر معتبر؟

تین طلاقیں تین معتبر ہوں گی یاا یک؟

حضرت محمد كوبشر مانے يانور؟

نمازر فع یدین کے ساتھ ادا کرے یا بغیر رفع یدین؟

متعه كوحلال جانے ياحرام؟

قر آن کے کس ترجمے کو درست مانے اور کسے غلط؟

تراو یک بیس پڑھنی ہیں یا آٹھ، یاسرے سے پڑھنی ہی نہیں ہیں؟

غرض ایک لمبی چوڑی فہرست ہے۔

علياء دور ملاله

علیاءالمہدی نے سویڈن میں مصری سفار شخانے کے سامنے عریاں ہو کر صدر مرسی کے شرعی دستور کے خلاف احتجاج کیا،
وہ پہلے بھی عریاں ہو کر مصر کے سابی ڈھانچ کو چینج کر چکی تھی، اس کے بعد تو گویا عرب میڈیا میں اس کے خلاف پوری ایک
مہم شروع ہو گئی اور سیاسی اسلام کی طافتوں کے ساتھ جنگ میں جسم کی زبان استعال کرنے پر اس کا مذاق بنایا گیا.
سیاسی اسلام کے گروہوں نے اس کے عریاں ہونے کو صدر مرسی کے دستور کے حق میں استعال کیا اور لو گوں کو اکسایا کہ وہ
دستور کے حق میں ووٹ دیں، تاہم عرب دنیا کے مشتقین کی تنقید کم الزام تراشیاں سمجھ سے بالاتر ہیں، اگریہ حضرات آزادی
کے دعوے دار ہیں تو اس نے جو کچھ کیاوہ عین آزادی ہے کہ آزادی کی کوئی حدود نہیں ماسوائے اس کے کہ اس آزادی سے
دوسروں کی آزادی متاثر نہ ہو، اور عریاں ہو کر اس نے کسی کی آزادی کو کوئی نقصان نہیں پہنچایا ہے، اگر کسی کو اسے عریاں دیکھ
کر تکلیف ہوئی ہے تو وہ اس کی تصاویر نہ دیکھنے میں آزاد ہے بالکل کہ جس طرح وہ اپنا جسم دکھانے میں آزاد ہے، وہ ایک آزاد
عورت ہے اور اپنے جسم کی خود مالک ہے، اس کا جسم ناتو اس کے والد کی مکاشرے ہے، نہ معاشرے کی، نہ اس کے دوست کر یم کی،
اور ناہی وڈی وڈی داڑ حیوں والے ملاؤوں کی اور ناہی نہ ان اڑا نے والے مشتقین کی.

اب اگر اعتراض اس بات پرہے کہ اس کے عریاں ہونے سے لوگوں نے دستور کے حق میں ووٹ دیا اور ریفرنڈ م کے نتائج بیل ، بدل گئے تواس پر میں یہی کہوں گا کہ ایسے لوگ بھاڑ میں جائیں جو اپنے دستور کا فیصلہ ایک عورت کا جسم دیکھ کربدل لیتے ہیں ، ان لوگوں کو اگر اپنی قومی مصلحت عورت کی شر مگاہ میں نظر آتی ہے تو وہی تنہااس کی قیمت بھی اداکریں گے .

رہی بات اس کی ملالہ یوسف زئی سے موازنہ کرنے کی توہر ایک کا انکار کرنے کا پنااند از، طریقہ اور ثقافتی پس منظر ہے، دونوں نے ہی معاشر ہے کی تھوپی ہوئی چیزوں کو مستر دکیا اور دونوں نے ہی اس کا اظہار اپنے اپنے طریقے سے کیا اور جو انہیں لگا کہ یہ موثر ہے، علیاء ملالہ کی طرح یہ نہیں کہہ سکتی کہ میں سکول ضرور جاؤں گی یا قتل کی دھمکیوں کے باوجو دمیں اپنی تعلیم مکمل کروں گی کیونکہ کسی نے اسے پڑھنے سے نہیں روکا مگر چونکہ اس کے معاشر ہے میں جنسی ایذاء رسانی انتہاء کو پہنچی ہوئی ہے جس سے ناتو با حجاب اور ناہی بے حجاب عور تیں بچی ہوئی ہیں اور جہاں مذہب کو سیاسی مقاصد کے حصول کے لیے بھر پور طور پر استعال کیا جا تا ہے لہذا اس نے اس پر احتجاج اسی پس منظر میں عریاں ہوکر کیا۔

ملالہ کامسکلہ تعلیم تھاجس پر اس نے اسی مناسبت سے احتجاج کیا اور بھر پور جو اب دیا، در حقیقت دونوں بچیوں نے اپنے مقام، معاشر سے اور مسکلے کے حساب سے اپنے اپنے طریقے سے مناسب احتجاج کیا چنانچیہ مسکلے اور حالات کے فرق کی وجہ سے ان دونوں کا آپس میں موازنہ کوئی معنی نہیں رکھتا.

میرے حساب سے دونوں ہی بہادر اور قابلِ احتر ام ہیں، تاہم علیاءالمہدی کا حتجاج اس امت کے جاہلوں اور پڑھے لکھوں دونوں کے لیے بالکل نیاتھا.

# سيكوارزم كيون؟

تمام مغربی ممالک سیکولر ہیں اور مذہب کو حکومت سے الگ رکھتے ہیں، یہی حال ہندوستان، چین، جاپان، روس، اسکینڈ بے نیویا کے ممالک، کوریا، اور سارالا طبنی امریکہ جبکہ کچھ افریقی ممالک بھی شامل ہیں، چنانچہ سوال بیہ ہے کہ کیا یہ سارے ممالک غلط ہیں؟ یقیناً ایسانہیں ہے . کون زیادہ دولت مند اور ترقی یافتہ ہے، سیکولر ممالک یاغیر سیکولر ممالک؟ جواب ہے سیکولر ممالک.

کون دوسرے پر انحصار کر تاہے؟ کیاسیولر ممالک غیر سیولر ممالک پر انحصار کرتے ہیں یابر عکس؟

جواب ہے:غیر سیکولر ممالک ہی سیکولر ممالک پر انحصار کرتے ہیں، بلکہ سے توبیہ ہے کہ اگر سیکولر ممالک نہ ہوتے توغیر سیکولر ممالک بھوک اور بیاریوں سے برباد ہو جاتے .

آخری سوال: کیا جزوی سیکولرزم مسلمان ممالک کی روز مر ہ زندگی کا حصہ ہے یا نہیں؟

جواب ہے:ہاں،وہ بھی زندگی کے تقریباہر شعبے میں جس میں تعلیم، قوانین، آئین، پارلیمنٹ،جمہوریت،ا قضاد میں سرمایہ دارانہ نظام وغیرہ.. بلکہ اسلامی بینک سرمایہ دارانہ بینکوں سے معاملات کیے بغیر چل ہی نہیں سکتے.

کیازندگی کے ہر شعبے میں سیکولرزم کی دراندازی سے اس کی کامیابی کے بارے میں سوال نہیں اٹھتا؟

معاملے کا تعلق ہماری مذہبی سمجھ یا کفرسے اس قدر نہیں ہے جتنا کہ زمینی حقائق سے ہے، سیکولرزم کے عالمگیری مفاہیم جیسے جمہوریت، آئینی مساوات، اور انسانی حقوق ایک ایسی حقیقت بن چکے ہیں کہ کسی معاشر سے یاملک کے پاس کوئی آپشن ہاتی نہیں رہا، سارے اسلامی ممالک سیکولر زم کی لا کچ میں آگر شکست تسلیم کر چکے ہیں، در حقیقت سیکولر دنیامیں کوئی آپشن ہی نہیں ہے،

یاتومان جائیں یاڈائیناسار کی طرح ناپید ہو جائیں،اگر دکھانے سے کوئی فائدہ نہیں.. خیر منطقی سوال کی طرف واپس آتے ہیں:
سیولرزم کیسے کامیاب ہو گیا جبکہ اس سے پہلے کلیسا کے تسلط کی عمر کوئی ہز ارسال رہی ہے؟ مغرب میں عقلیت پیندی کو فہ ہبی
غیبیت پر فتح کیسے حاصل ہو گئی؟ میر اخیال ہے کہ جواب آسان ہے، پورے ہز ارسال میں مسیحی فہ ہبی فکر زندگی کو ترقی دینے
میں ناکام رہی، چنانچہ مغربی انسان نے حل تلاش کر ناشر وع کیا، اور اسے بیہ حل عقل میں ملا، تعجب کی بات بیہ ہے کہ مغربی
انسان کو بیہ عقل مسلمان مفکر ابن رشد کی کتابوں میں ملی جس کی دعوتِ عقل سے کلیسانے خوب جنگ کرنے کی کوشش کی اور
باوجو داس کی کتابیں جلانے کے ناکام رہا!!افسوس ناک امر بیہ ہے کہ اس مسلمان مفکر کی مسلمانوں کے ہاں کوئی قدر نہیں ہے،
کیا آپ جانے ہیں کہ مسلمانوں نے ابن رشد کے ساتھ کیا کیا؟ 580 ہجری میں فقہاء ابن رشد کی تعلیمات کے خلاف اٹھ
کھڑے ہوئے اور اس پر زندقہ کا الزام لگایا، اس پر مقدمات چلائے گئے اور ملک بدر کرکے اس کی ساری کتابیں جلادی گئیں...

انسانی تاریخ کے اس فیصلہ کن لمجے ہے، یعنی پندر ہویں صدی عیسوی سے مغرب سب کو پیچھے چھوڑ تاہوا آگے بڑھ رہاہے اور
کوئی اس کا پیچھا نہیں کرپارہا، سیکولر سوچ نے بی انسان کو کائنات کا محور بنایا اور اپنی ذات کے اثبات کے لیے دنیاوی ابدیت
حاصل کرنے کی سعی راہ پر گامژن کیا، اور بیسب مغرب کی سنجیدہ مادی کو ششوں سے ہی ممکن ہوسکا ہے، انہوں نے غربت
سے جنگ کی اور انسانیت کو بھوک اور بیاری سے نجات دلائی، ٹیکنالوجی میں تو ایجادات کا ایک ڈھیر بی لگادیا جیسے ٹی وی، فون،
ریڈیو، جہاز، طرح طرح کی جان بچپانے والی ادویات اور ویکسینیں جن سے کروڑوں بچوں کو وبائی بیاریوں سے بچپانا ممکن ہوا جیسے
پولیو، چپچک، خسرہ و غیرہ .. یہاں انسولین کاذکر بے محل نہ ہوگا کہ جب مسلمانوں نے ڈینارک کی مصنوعات کے بائیکاٹ کا
اعلان کیا مگر انسولین کا بائیکاٹ کرنے سے یہ کہ کرانکار کر دیا کہ "ضرورت ناجائز کو جائز بنادیتی ہے" اس طرح مسلمانوں نے
ذاتی مفاد کی خاطر دین کے لیے جان و بینے سے انکار کر دیا کہ

انہی وجوہات کی بناء پر سیولرزم سے دستبر دار نہیں ہواجاسکتا چاہے جزوی شکل میں جیسا کہ مسلم ممالک میں ہوتا ہے یا کلی طور پر جیسا کہ مغرب اور دیگر کئی ممالک میں ہوتا ہے چاہے اس سے ہمیں انسانی فطرت کی مخالف سول آزادی جیسی برائی ہی کیوں نہ ملے، سیکولرزم اب لازمی شربن چکاہے، میں نام لیے بغیر ایک مثال دوں گا،امید ہے سب سمجھ جائیں گے: مقصد بیہ ہے کہ کوئی بھی کسی فخش چینل کو استعمال کرتے ہوئے کسی نئے اسلامی چینل میں سرمایہ کاری نہ کرے! جسیکولرزم اور مذہبی شاخت کے پیچ جبولتی اس طرح کی ذہنیت کی وجہ سے بہت سارے لوگ خوار ہوئے اور ہورہے ہیں، اس طرح کا دہر این اور منافقت صراحتاً سیکولر ممالک میں نظر نہیں آتا جہال دین کی سیاست سے علیحدگی قطعی واضح ہے، چنانچہ ہمیں وہاں یہ سب ملتا ہے:

سینالوجی کی ترقی طبی ترقی علمی ترقی فنون کی ترقی اقتصادی ترقی نعلیمی ترقی انسانی حقوق کی دستیایی

یہ سب صرف سیولر ممالک میں ہوتا ہے، بلکہ نوبل انعام حاصل کرنے والوں کا زیادہ تر تعلق سیکولر ممالک ہے ہی ہوتا ہے، حیرت کی بات ہے ہے کہ سیکولرزم کو مستر دکرنے کے باوجو داکثر مذہب پر ستوں پر جب کوئی بڑی بیاری نازل ہوتی ہے تو سے علاج کرانے کے لیے سیکولر ممالک کی طرف ہی بھا گتے ہیں..!؟ اپنے بچوں کو اعلی تعلیم دلانی ہوتو بھی یہ سیکولر ممالک کا ہی انتخاب کرتے ہیں!

کوئی مانے نہ مانے، سیکولروں کے بغیر اہل زمین بھوک، بیماری اور غربت سے ہلاک ہوجاتے، ایک اہم بات جو صرف خرد مندوں کے لیے عرض ہے کہ سیکولرزم مذاہب کی مخالفت نہیں کرتا، بلکہ یہ واحد فکر ہے جو اپنے مخالفین کو مذہبی آزادی دیتی ہے، مغرب میں مساجد کی تعداد اور مسلم ممالک میں گرجوں کی تعداد کا آپس میں موازنہ کر کے یہ حقیقت ثابت کی جاسکتی ہے، تلاش معاش میں سیکولر ممالک جانے والے خواہش مندوں کی تعداد ان سے کہیں زیادہ ہے جو غیر سیکولر ممالک میں جانا چاہتے ہیں، ان حقائق کے پیش نظر سیکولرزم سے جنگ کرناعبث اور فضول ہے اور اس سے کوئی مقصد حاصل نہیں کیا جاسکتا، سیکولرزم کی مخالفت کرنے والوں کو ایماند ارانہ مشورہ ہے اور میر سے خیال سے یہ ایمان داری کا تقاضہ بھی ہے کہ وہ جزوی سیکولرزم سے جبی خود کو آزاد کرلیں اور کسی صحر اء میں جاکر سیکولرزم سے دور زندگی گزاریں اور یہ یقین رکھیں کہ فناء ان کا مقدر ہوگا.

اورا گرنہیں تومیر اچیلنے ہے کہ وہ اس جزوی سیکولرزم سے ہی دستبر دار ہو کر د کھا دیں!؟لہذا بہتریہی ہے کہ اسے پوری طرح سے قبول کرلیں،اور ویسے بھی دو کشتیوں کاسوار کبھی کامیاب نہیں ہو سکتا، جبکہ تنزیلِ حکیم میں ہے:(مَاجَعَلَ اللّٰهُ لِرَجُلٍ مِّن ٓ قُل ٓ بَی ٓ نِ فِی ٓ جَو ٓ فِه الله نے کسی آدمی کے پہلومیں دو دل نہیں بنائے) اور سیکولرزم کے مخالف یہ ناممکن حاصل کرنا چاہتے ہیں.

# کیاتم سیکوار ہو؟

قبله وكعبه مولاناصاحب

جناب واعظ

عرض ہے کہ بیر د نیاسکولرہے

اور آپاس د نیاکاایک حصه ہیں

کاغذ کے وہ نوٹ جو آپ اپنے کھانے پینے اور روز مرہ کی ضروریات کے لیے اداکرتے ہیں سیکولرازم کی دریافت ہیں

آپیقیناًان کاغذ کے نوٹوں کی شکل اچھی طرح جانتے ہیں

اور بینکوں کی عمار تیں بھی آپ نے دیکھی ہوں گی

بینکوں کی بینکاری کا نظام ، کرنٹ اور سیونگ اکاؤنٹ وغیر ہسب سیکولرازم کی دریافتیں ہیں

اس نے اپنے نظام کومذہب سے الگ کر دیا

یہ عالمی اقتصادی نظام کا حصہ ہے

اور آپ میرے اے عزیز دوست ان بینکوں سے معاملات کرتے ہیں

آپ چاہیں یانہ چاہیں

کیونکه آپ کمزورہیں

\_\_\_\_\_

حکومت کواس سودی نظام کاذمه دارمت تظهر ائیں

کیونکہ حکومت نے یہ عالمی سیکولر نظام لا گونہیں کیا

بلکه آپ خوداس حکومت کی کمزوری اور پسماندگی کی ایک وجه بین

میرے عزیز آپ زبر دستی کے سکولر ہیں چاہے آپ کواچھالگے یابرا مگر پھر بھی آپ سکولر ہیں

کیونکہ بیر ساری دنیاسکولرہے اور آپ کمزورہیں

کیا آپ نے تجارت شروع کر دی ہے اور مال جر منی سے منگوارہے ہیں؟

جی ہاں جرمنی ایک ایساملک ہے جو ایجاد کر تا اور مصنوعات تیار کر تاہے ، اور جی ہاں آپ درست کہتے ہیں جرمن سیکو لرہیں چنانچہ ان پرلعنت ہے!!

آپ کو آپ کامال دینے سے پہلے عالمی ادارے آپ کو مجبور کرتے ہیں کہ آپ بینکوں سے معاملات کریں اوریقیناً آپ اس مال پر انشورنس اداکرنے کے پابند ہیں...

مائے انشورنس...

یہ سیکولرازم کی ایک اور مصیبت ہے..

آپ کوبینک کوفائدے دینے ہوں گے تاکہ آپ کامال آپ تک بخیر وعافیت پہنچ سکے

اور آپ کی رقم بخیر وعافیت ان کمپنیوں تک

چنانچه آپ سیکولر مولوی ہیں

آپ ہی نے اسلام کے مفہوم کے بارے میں وہ مشہور بات کی ہے نا

کہ اسلام ہر زمان ومکان کے لیے کارآ مدہے

آپ گاڑی چلاتے ہیں

اس گاڑی کو چلانے کے لیے ایک نظام وضع کیا گیاہے

چلیے قرآن سے ٹریفک کے قوانین نکال کر دیجیے؟

یا پھر آپ کلام کو بغیر سمجھ کے طوطے کی طرح دہراتے ہیں؟

مجھے یقین ہے کہ آپ یہ کہنے کی حماقت نہیں کریں گے کہ ٹریفک کے قوانین جنہیں سیکولر ملکوں نے وضع کیااور جوان کے سیکولر نظام کاایک حصہ ہے قرآن میں موجو دہے...

یااس مسکے کے لیے آپ ائمہ اسلام کے فقاوی سے رجوع کریں گے جواب سے ہزار سال پہلے کہیں کسی خیمے میں رہا کرتے تھے اور اونٹ، گھوڑوں اور گدھوں پر سفر کیا کرتے تھے...!؟

یہ نظام جو آپ کی گاڑی کو دسری بہت ساری گاڑیوں کے ساتھ منظم کر تاہے سیکولر حسب نسب رکھتاہے کیونکہ یہ آپ کی دریافت نہیں ہے

یہ نظام آپ کو جرمانے اداکرنے پر بھی مجبور کر تاہے

اب آپ چاہیں یانہ چاہیں آپ کو یہ جرمانے اداکرنے ہوں گے بالکل جس طرح کسی سیکولر ملک کا کوئی شہری یہ جرمانے اداکر تا ہے

کیونکہ آپ ایک "" کنزیومر ""بیں اور اس سیولر دنیا کو تقویت بخشنے میں اپناکر داراداکر رہے ہیں

آپ کو یا در کھنا چاہیے کہ آپ کا ملک عالمی نظام یا عالمی اقتصادی نظام کے قوانین وضع نہیں کرتا

کیونکہ پیرطاقتور ملک نہیں ہے

اگر آپ دنیایراپنا" غیر سیولر "" نظام لا گو کرناچاہتے ہیں

تومیں آپ کوایک اہم کام کرنے کی صلاح دوں گا

اور وہ ہے سوچنا

سوچنے سے مت ڈریں

کیونکہ اگر آپ نے اپنی کھویڑی کے خول کے اندر موجو د غدو د کو استعال کر لیاتواللہ آپ کو کوئی سز انہیں دے گا

اور سوچنے سے آپ زندیقی بھی نہیں ہو جائیں گے

کیونکہ اکیلے ایمان ہی کافی نہیں ہے

کیا آپ نے غزوہ خندق کے بارے میں سناہے؟

کیا آپ نے نوٹ کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسباب کو اہمیت دی

اللّٰہ پر ایمان کے ساتھ ساتھ خندق بھی کھو دا گیا

کیونکه ایمان اور عقیده کافی نہیں ہو تا

اور صرف عمل ہی عبادت نہیں

اگراس د نیامیں آپ کاوجو د محض عبادت کے لیے ہے

تومیری آپ کوبہ تجویز ہے کہ تمام ایجادات سے دستبر دار ہو جائیں

کیونکہ یہ ساری ایجادات کسی نہ کسی سیکولر ملک سے آئی ہیں

·

اور صحراء میں خیمہ نصب کرلیں اور اپنی باقی ماندہ زندگی وہیں گزاریں

یہ آپ ہی کہتے ہیں ناکہ آپ کا وجود محض اللہ کی عبادت کے لیے ہے!!

چنانچہ صحراء کی زندگی آپ پر زبر دستی لا گو کر دہ عالمی سیولر نظام سے آپ کو دور لے جائے گی

کیونکہ شہر میں کو کا کولا پینے کے لیے بھی آپ کو کیمیاء پر ابنِ تیمیہ کے فتوے کی ضرورت پڑے گی

جو آپ کو نہیں ملے گا

كيونكه كوكا كولا كاموجد سيكولر كيمياء دان تھا

اس کوک کو خرید کر آپ بیر ونی سیکولر اقتصاد کو تقویت پہنچاتے ہیں

اوراپنے بچے کے لیے بلے سٹیشن خرید کر آپ دیگر سیکولرا قتصادیات کو تقویت بخش رہے ہوتے ہیں

کیا آپ نہیں جانتے کہ ہر روپے کے مقابل سوناہو تاہے؟

آپ کے تمام پیسوں کے مقابل سوناہے جو سوئٹز رلینڈ کے سیکولر بینکوں میں محفوظ ہے

كياآپ جانتے ہيں كه دنياكى سبسے مهنگى پراڈكٹ اسلحہ ہے؟

اس سکولر کا ئنات سے نکلنے کے لیے شاید آپ کے پاس صرف جہاد کاراستہ ہی بچاہو

یقیناً آپ کور قم کی ضرورت پڑے گی اور آپ کوسودی بینکوں سے معاملات کرنے پڑیں گے

تب کہیں جاکر آپ سیولر ملکوں کا بنایا ہو ااسلحہ خرید پائیں گے

اپنے جہاد میں بھی آپ "' کنزیو مر "'ہیں اور سیکولر ازم کی اقتصادیات کو قوت بخشتے ہیں

کیا آپ جانتے ہیں کہ دنیا کی دوسری سب سے مہنگی پراڈ کٹ دواء ہے؟

آپ کے جہاد میں کئی لوگ زخمی ہوں گے

اور کئی قتل ہوں گے

يہاں آپ کو کو ئی فرق نہيں پڑتا کہ وہ مسلمان تھے یا نہیں

کیونکہ آپ کا مقصد انتہائی پاک صاف ہے

مگروہ سیکولر ملکوں کی اقتصادیات کو قوت بخشاہے

اسلح کے لیے پیسہ چاہیے اور دواء کے لیے بھی پیسہ چاہیے

اوریہ سارے پیسے ان سیکولر ملکوں کو جائیں گے

جو آپ کے پیسے سے مزید طاقتور ہوں گے

جس سے وہ مزید تحقیق کریں گے

اور مزیدنئ نئی ایجادات سامنے لائیں گے

میں اپنے آپ کو بے قصور قرار نہیں دے رہا

میں بھی نہ چاہتے ہوئے اس بیر ونی سیولر ازم کو طاقت بخش رہاہوں

تواب آپ کی رائے میں اس طرح کی صور تحال کا کیا حل ہے؟

میں آپ سے درخواست کر تاہوں کہ اپنے اکابرین اور ان کے اقوال کوفی الحال رہنے دیں

آپ انسان ہیں جسے اللہ نے ""بہترین صورت "" میں بنایا ہے

اپنی عقل اور دل سے سویجے

كياالله نے اس كائنات ميں ہر چيز كے ليے ""سبب ""نہيں بناياہے؟

آپ آسان سے ایسے نہیں طیکے تھے

بلکه ایک مر دوعورت کی شادی ہوئی تھی

پھروہ ہمبستر ہوئے

اور آپ نطفے سے علقہ ہوئے... حتی کہ

آپ بہترین صورت میں بر آمد ہوئے

بيسارے اسباب تھے تاکہ آپ اس دنیامیں آئیں

تو پھر آپ کو عالمی قوتوں کے اسباب نظر کیوں نہیں آتے؟

آپ یہ اساب اپنا کران سے استفادہ حاصل کیوں نہیں کرتے؟

اینے دین میں، دنیامیں اور ارد گر د میں

ليكن افسوس

اس کے بجائے آپ نے اپنی اور اپنے چیلوں کی عقل پر تالے لگادیے ہیں

آپ سيھنانهيں چاہتے

بلکہ طوطے کی طرح صدیوں پر انار ٹادہر اناچاہتے ہیں

اور دہرائے چلے جارہے ہیں

یہ جانے بغیر کہ آپ ""کنزیومر ""بن گئے ہیں

اور روزانہ اپنے بیسوں سے اپنی ضروریات خرید کر

بیر ونی سیکولرازم کوطاقتور بنارہے ہیں

پھر مجھ سے پوچھتے ہیں کہ: کیاتم سکولر ہو؟

# اسلام اور غیر مسلمولکے حقوق

مسلمان آج ساری دنیا میں پیہ شور عیائے پھرتے ہیں کہ اسلام جیبابہترین دین کوئی نہیں اور اس نے غیر مسلموں کو بھی بہترین حقق اور مقام و مرتبہ سے نوازا ہے یااسی طرح پہشور میانا کہ اسلام رواداری و برداشت کا دین ہے جو کا فروں سے بھی حسن سلوک کا حکم دیتا ہے جبکہ حقیقت حال اس کے بالکل برعکس ہے۔ اسلام کی حقیقی تعلیمات غیر مسلم کا فروں کے ساتھ بغض و نفرت، حقارت اور کمتر امتیازی سلوک سے بھری پڑی ہیں۔ جو اسلام کو قبول نہ کرے اسے قدم قدم پر ذلیل ور سواکر نے کی تربیت دی گئی ہے۔ ان ساری نفرت انگیز حقیقی تعلیمات پر آج مسلمان علماء و داعی پر دوڈالے رکھتے ہیں اور دو سروں کے سامنے خود پر ظاہری و جھوٹے اخلاق و کر دار کا غلاف چڑھا لیتے ہیں۔ اس ظاہری اخلاق سے متاثر ہو کر اسلام کے جال میں بھنس ہوتا کہ جو اسلام کی اصلی تعلیمات سے واقف نہیں وہ اس سلسلے میں اسلام کی دوسروں سے نفرت و بغض سے بھری تعلیمات کو سامنے لا یاجانا ضروری ہیں کیونکہ غیر تو غیر ، ان تعلیمات سے آج خود مسلمان تک واقف نہیں ور نہ یہ اس قدر کر اہت انگیز ہیں کہ آج کسی انصاف غیر تو غیر ، ان تعلیمات سے آج خود مسلمان تک واقف نہیں ور نہ یہ اس قدر کر اہت انگیز ہیں کہ آج کسی انصاف بیند مسلمان کو بھی اسلام کا بیہ چیرہ واضح کرنے کے لئے کانی ہیں۔

#### کفار جانوروں سے بھی بدتر

قرآن میں اسلام کونہ ماننے والے کا فروں کا مقام و مرتبہ بیان کرتے ہوئے کہا گیا:

"یہ لوگ چوپایوں کی طرح ہیں بلکہ بیہ ان سے بھی زیادہ گمر اہ ہیں۔ یہی لوگ غافل ہیں۔"(الاعراف:179) مشہور مفسر وامام ابن کثیر نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا: "اور جس نے کفر کیاوہ جانور بلکہ اس سے بھی بدتر ہے۔"

) تفسيرابن كثير مترجم، جلد 2 صفحه 438، مكتبه اسلاميه لا هور (

اسی طرح ایک اور آیت میں کہا گیا: "کیا آپ کا خیال ہے ہے کہ ان کی اکثریت کچھ سنتی اور سمجھتی ہے، ہر گزنہیں پیرسب جانوروں جیسے ہیں بلکہ ان سے بھی کچھ زیادہ ہی گم کر دہ راہ ہیں۔" (الفر قان: 44)

گویااسلام کی دعوت کے نہ ماننے والوں کوسب سے پہلے جس اعز از سے نوازا گیاہے وہ یہ کہ ان کی انسانیت کاہی انکار کر دیا گیااور انہیں جانوروں جیسابلکہ ان سے بھی بدتر قرار دیا گیاہے۔ صرف یہی نہیں کہ چند مخصوص جانوروں سے بُرا قرار دیا گیاہو بلکہ انہیں تمام مخلو قات وجاند اروں سے بدتر قرار دیا۔

چنانچہ قر آن میں ارشاد ہوا: "اور اللہ کے ہاں سب جاند اروں میں سے بدتر وہ ہیں جنہوں نے کفر کیا پھر وہ ایمان نہیں لاتے۔"(الانفال:55)

#### كافرنجس وناياك ہيں

قرآن میں غیر مسلم مشرکین کے بارے ارشاد ہوا:

"اے ایمان والو! بے شک مشرک بالکل ہی نجس (نایاک) ہیں۔" (التوبہ: 28)

قرآن کی اس نفرت انگیز تعلیم کو دیکھئے کہ اپنے تصور تو حید کے نہ ماننے والوں کو نجس وناپاک قرار دیا۔ زیادہ تر مسلم علاء کا تو ماننا یہ ہے کہ ایسے لوگ اپنے باطن سے گندے و نجس ہیں لیکن ان کا جسم ناپاک نہیں۔ مگر بعض ایسے علاء جو قرآن کے ظاہری الفاظ کو ہی اپنی دلیل مانتے ہیں ان کے نز دیک تو کا فروں کے جسم بھی ناپاک ہیں، حتیٰ کہ اگر کوئی مسلمان کسی کا فرسے ہاتھ ملالے تواپنے ہاتھ دھوئے۔ چنانچہ مفسر ابن کثیر نے لکھا:

"یہ آیت مشر کول کی نجاست پر بھی دلیل ہے۔۔۔۔ باقی رہی یہ بات کہ مشر کول کابدن اور ذات بھی نجس ہے کہ نہیں، پس جمہور کا تو قول ہے کہ نجس نہیں اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اہل کتاب کا ذبیحہ حلال کیا ہے۔ بعض ظاہر یہ (علماء) کہتے ہیں کہ مشر کول کے بدن بھی ناپا ک ہیں۔ حسن رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: جو ان سے مصافحہ کرے وہ ہاتھ دھوڈالے۔"

) تفسيرا بن كثير مترجم، ج2ص 550-549، مكتبه اسلاميه لا هور (

کافروں پر اللہ کی لعنت ہے

قرآن کے خدانے کا فروں کو ایک اور اعز ازسے نوازتے ہوئے کہا:

"پس كافرول پرالله كى لعنت" (البقرة:89)

صرف الله ہی کی لعنت نہیں اور صرف زندہ کا فروں پر ہی نہیں بلکہ دنیاسے گزر جانے والے کا فروں تک کے بارے میں فرمایا:

"جولوگ کافر ہوئے اور کافر ہی مرے ایسوں پر خدا کی اور فرشتوں اور تمام لوگوں کی لعنت۔" (البقرة: 161)
الیں تعلیمات کوماننے والے اور اپناایمان قرار دینے والے مسلمان دوسروں پریہ الزام لگاتے ہیں کہ غیر مسلم
کفار ان سے بغض رکھتے ہیں۔ ہر گزنہیں یہ تومسلمانوں کے دل ہیں جوان نفرت انگیز تعلیمات کے زیر اثر جانتے نہ جانتے ہر غیر مسلم کافر کے خلاف بغض و حقارت سے بھرے ہوئے ہیں۔

كافروں سے لڑو حتی كه ذليل ہو كر جزييہ ديں

قرآن نے اسلام کے قبول نہ کرنے والوں کے خلاف اشتعال اور نفرت دلاتے ہوئے کہا:

"ان لوگوں سے لڑو، جواللّہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان نہیں لاتے جواللّہ اور اس کے رسول کی حرام کر دہ شے کو حرام نہیں جانتے، نہ دین حق کو قبول کرتے ہیں ان لوگوں میں جنہیں کتاب دی گئی ہے، یہاں تک کہ وہ ذلیل وخوار ہو کر اپنے ہاتھ سے جزیہے ادا کریں۔" (التوبہ: 29)

مفسر ابن کثیر نے اس آیت کی شرح میں لکھا: "پس (اللہ) فرما تاہے کہ جب تک وہ ذلت وخواری کے ساتھ اپنے

ہاتھوں جزیہ نہ دیں انہیں نہ جھوڑو۔"

) تفسيرابن كثير مترجم، ج2ص 550، مكتبه اسلاميه لا هور (

یہ ہیں وہ تعلیمات جن پر ایمان لانے اور عامل ہونے کی وجہ سے اسلام دوسرے نداہب کے ماننے والوں یادیگر غیر مسلموں کے لئے مسلسل خطرہ ہے۔ قرآن میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ جب تک کافر ایمان نہیں لے آتے اور اسلام کے ہی نافذ کر دہ حلال و حرام کو مان نہیں لیتے تب تک مسلمان ان سے لڑتے رہیں حتی کہ مسلمان ان غیر مسلموں کو اس بات پر مجبور کر دیں کہ وہ ذلیل وخوار ہو کر جزیہ دیں۔ لہذا مسلمان دوسرے مذاہب کے ماننے والوں کو لڑنے مرنے کی دھمکیاں لگا کرنہ صرف جزیہ کے نام پر بھتہ وصول کرتے بلکہ انہیں ذلیل ہونے کے لقب دیتے۔

چنانچیہ مشہور جنگجو صحابی خالد بن ولیدنے اہل فارس کے نام خط لکھا، جس میں موجو دتھا کہ:

"ہم شہمیں اسلام کی طرف دعوت دیتے ہیں،اگرتم انکار کروتوتم اپنے ہاتھوں جزیہ ادا کرواس حال میں کہ تم ذلیل ہو کیونکہ میرے ساتھ ایسے لوگ ہیں جو اللّٰہ کی راہ میں قال کو ایسے پسند کرتے ہیں جیسے فارسی شر اب پسند کرتے ہیں۔"

) حاكم: 299/3، طبر انى كبير: 105/4، مند على بن الجعد: حديث 2304، مجمع الزوائد: 310/5، امام بيثى نے مجمع الزوائد ميں اس حديث كوحسن قرار دياہے۔(

قر آن نے غیر مسلموں کو ذلیل سمجھ کر جزیہ لینے کی بات کی لیکن محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے ساتھ میں یہ بھی لازم کیا کہ اگر ان کو ذلیل سمجھنے والے مسلمانوں میں سے کوئی ان کے پاس سفر کرتے ہوئے گزرے تو یہ اس کی تین دن تک مہمان نوازی بھی کریں گے۔

چنانچہ ابوالحویر ث رضی اللہ عنہ سے روایت ہے "نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے "ایلہ "سے تعلق رکھنے والے عیسائیوں پر ہر سال تین سودینار کی ادائیگی لازم قرار دی تھی اور بیدلازم قرار دیا تھا کہ جو مسلمان ان کے پاس سے گزرے وہ اس کی تین دن تک مہمان نوازی کریں گے اور وہ کسی مسلمان کو دھو کہ نہیں دیں گے۔"

)مند امام شافعی، جزء چہارم، کتاب الاسر والفداء، باب ضرب الجزية ، حدیث 1771 ، مصنف عبد الرزاق: حدیث 10092 ، السنن الکبریٰ للبیه قی: 19/9(

مسلمانوں کے دوسرے خلیفہ عمر نے اس پر مزیدیہ بھی اضافہ کر دیا کہ اگر مسلمان ان کے پاس سے گزریں تو یہ کافر تین دن تک ان کی نہ صرف مہمان نوازی کریں گے بلکہ ان کی دیگر ضروریات زندگی بھی مہیا کرنے کے پابند ہوں گے۔

عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے سونے (میں ادائیگی کرنے) والوں پر چار دینار اور چاندی (میں ادائیگی کرنے) والوں پر چالیس در ہم جزیہ مقرر فرمایا،اس کے ساتھ ساتھ (گزرنے والے) مسلمانوں کی ضروریات زندگی اور تین دن کی مہمان نوازی"

) مشکوۃ المصابیح، کتاب الجہاد، باب الجزیۃ ، حدیث 4041، مئوطاامام مالک: 1 /279، حدیث 623 ( پیر زبر دستی کی مہمان نوازیاں اور غیر مسلموں کے ساتھ ذلت بھر اسلوک یہیں ختم نہیں ہو گابلکہ مسلمانوں کو

اس بات کی اجازت دی گئی ہے کہ اگر غیر مسلم زبر دستی کی ان خوا مخواہ کی مہمان نوازیوں سے انکار کریں تووہ زور زبر دستی کے ساتھ مہمان نوازی کا اپنا ہے "اسلامی حق" وصول کریں۔

عقبہ بن عامر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! ہم کسی قوم کے پاس سے گزرتے ہیں توہ ہماری مہمان نوازی کرتے ہیں نہ ہماراوہ حق اداکرتے ہیں جو ان پر عائد ہو تاہے اور ہم بھی ان سے اپناحق (زبر دستی) حاصل نہیں کرتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اگروہ انکار کریں اور تمھین زبر دستی لینا پڑے تو (زبر دستی کرکے) لو۔"

) مشكوة المصابيح، كتاب الجهاد، باب الجزية، حديث 4040، سنن ترمذي: حديث 1589 (

## غير مسلموں پر جنگی بلغار

اسلام چونکہ مسلمانوں کے نزدیک ایک مکمل نظام حیات ہے،اس لئے یہ دیکھناضر وری ہے کہ صحیح اسلامی حکومت اپنے ارد گردیائے جانے والے دیگر غیر اسلامی قبائل وریاستوں کے لئے کیسے نادرونایاب حقوق و فرائض

کاعملی نظام رکھتی ہے۔ چنانچہ ایک اسلامی حکومت جوسب سے پہلاحق رکھتی ہے، وہ یہ کہ جن قبائل اور ریاستوں کا اسلام لانا ثابت نہ ہو،ان پرچڑھ دوڑے۔

حضرت انس رضی الله عنه سے روایت ہے کہ وہ نبی صلی الله علیہ وسلم سے بیان کرتے ہیں کہ "آپ جب بھی کسی قوم پر چڑھائی کرتے تواس پر اس وقت تک حملہ نہ کرتے جب تک صبح نہ ہو جاتی اور آپ انتظار فرماتے،اگر اذان من لیتے تو حملے کا ارادہ ترک کر دیتے اور اگر اذان نہ سنتے توان پر غارت گری کرتے۔"

) صحيح بخارى، كتاب الاذان، باب ما يحقن بالاذان من الدماء، حديث610 (

> ) صیح بخاری، کتاب العتق، باب من ملک من العرب درد دیث: 2541( مشر کین سے میل ملاپ کی ممانعت

.

اس احتیاط اور تدبر کے باوجو دیے خطرہ باقی رہ جاتا ہے کہ کہیں کوئی مسلمان ایسے اندھاد ھند اسلامی حملوں میں "جانوروں سے بدتر" کافروں کے ساتھ مارانہ جائے۔ چنانچہ اس کے لئے یہ نبوی حکم دیا گیا کہ "مشر کین کے ساتھ رہائش اختیار نہ کرو،ان کے ساتھ میل جول نہ رکھو۔ جو شخص ان کے ساتھ رہائش اختیار کرے اور ان کے ساتھ رہائش اختیار کے کہ کہ کا نند ہوگا۔"

) سنن ترمذي، كتاب السير، باب ماجاء في كراهبية المقام بين اظهر المشركين، حديث بعد 1530 (

اہل اسلام کو کا فروں اور مشر کیین کے ساتھ میل جول اور رہائش سے اس قدر نفرت اور کر اہت دلائی گئے ہے کہ اگر کوئی مسلمان باوجو د ان اسلامی احکامات کے ان کے در میان رہیں تو پھر اسلامی حملوں میں ایسے مسلمانوں کے مارے جانے کی بھی کوئی پرواہ نہیں۔ حضرت جریر بن عبد اللّٰد رضی اللّٰہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے خثم قبیلے کی طرف ایک جنگی مہم روانہ کی ، پچھ لو گوں نے سجدے کے ذریعے بچنے کی

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حتم قبیلے کی طرف ایک جنگی مہم روانہ کی ، پچھے لو گوں نے سجدے کے ذریعے بیچنے کی کوشش کی لیکن مسلمانوں نے انہیں تیزی سے قتل کر دیا۔ اس بات کی اطلاع نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو ملی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ملی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی نصف دیت ادا کرنے کا حکم دیا اور ارشاد فرمایا: "میں ہر ایسے مسلمان سے بری الذمہ ہوں جو مشر کین کے در میان رہتا ہو۔"

) سنن ترمذي، كتاب السير، باب ما جاء في كراهية المقام بين اظهر المشركين، حديث 1530 (

اس روایت میں انتہائی غور طلب بات بیہ بھی ہے کہ اسلام کے نبوی مجاہدین نے ان لوگوں کو بھی کاٹ بھینکا جو سجد ہے میں گرے ہوئے تھے یعنی ان کا مسلمان ہو نایانہ ہو ناتوا یک طرف لیکن بیہ بات تو یقینی تھی کہ وہ لڑنہیں رہے تھے بلکہ خود کو سجد ہے میں سرنڈر کر چکے تھے۔ مگر ایمانی تلواروں کے ساتھ ان نہتے لوگوں کاخون پانی کی طرح بہادیا گیا۔

آج اسلامی جہادی تنظیمیں اور جماعتیں ان اسلامی احکامات کے مطابق غیر مسلموں پر حملے کرتی ہیں توان کو اکثر ایٹو اسٹے ماڈریٹ اور اسلام سے نابلد مسلمانوں کی جانب سے یہ سننے کو ملتا ہے کہ ان جہادی حملوں میں تو مسلمان بھی مارے جاتے ہیں توعرض ہے کہ یہ اسلامی جہادی تنظیمیں اپنے ان اسلامی احکامات کو آپ سے بڑھ کر جانتی ہیں

·

اور اس حقیقی اسلام کی پیروکار ہیں جو کفار کو تو پہلے ہی انسان نہیں سمجھتالیکن اس کے ساتھ ساتھ ان کا فروں کے ہاں رہنے والے مسلمانوں تک کے بارے میں یہی حقوق اور مقام بیان کر تاہے۔

## مسلمان کوغیر مسلم کے قتل کے بدلے جان کا تحفظ

ایک اسلامی ریاست میں ایک غیر مسلم کافر کویہ حق اور مقام بھی حاصل ہو گا کہ اگر کوئی مسلمان اس کو قتل کر دے تواسلامی ریاست جو اپنے ہاں قتل کے بدلے قتل پریقین رکھتی ہے، مگر اس کافر کے بدلے میں اس قاتل مسلمان کو ہرگز موت کی سز انہیں دی جاسکتی۔

چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو وصیت کر رکھی تھی جو انہوں نے لکھ رکھی تھی۔اس میں یہ تھم بھی موجو دتھا کہ "کسی مومن کو کسی کا فر کے بدلے میں قتل نہیں کیا جائے گا۔"

) سنن ابو داؤد، كتاب الديات، باب ايقاد المسلم من الكافر، حديث 4530(

لہذا کوئی بھی غیر مسلم یہ بات بھول جائے کہ ایک اسلامی ریاست میں اس کی جان تک کے بارے میں برابری کی سطح پر کوئی فیصلہ کیا جائے گا۔ اسی طرح ایک مسلمان کویہ یقین رکھنا چاہئے کہ اگر کوئی غیر مسلم کا فراس کے ہاتھ سے مر مر اجائے تووہ کم از کم اپنی جان کو بالکل محفوظ ومامون سمجھے۔

## غير مسلموں كو كمتر وحقير كام ہى سونيے جائيں

ایک بہترین اسلامی ریاست میں ایک غیر مسلم کا فرکو بیہ حق اور مقام ومرتبہ بھی حاصل ہو گا کہ اسے کوئی عزت و
اکر ام والے کام کا اہل نہ سمجھا جائے۔موجودہ دور کے عرف عام میں بیہ کہا جاسکتا ہے کہ کسی غیر مسلم کا فرکو
اسلامی ریاست میں "وائٹ کالر جاب" کی اجازت نہیں دی جاسکتی بلکہ اس کا مقام و مرتبہ یہی ہے کہ اسے ذلت و
پستی والے کام ہی سونیے جائیں۔

چنانچہ ابوموسی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے عمر رضی اللہ عنہ سے کہا کہ میرے پاس ایک نصر انی کا تب ہے، وہ کہنے لگے:

" تجھے کیا ہوا،اللہ تجھے تباہ کرے، کیا تونے اللہ کا فرمان نہیں سنا: {اے ایمان والو! تم یہود ونصار کی کو دوست نہ بناؤ

·

یہ تو آپس میں ہی ایک دوسرے کے دوست ہیں، تم میں سے جو بھی ان میں سے کسی ایک کے ساتھ دوستی کرے گاوہ بلاشبہ انہیں میں سے ہے، ظالموں کو اللہ تعالی ہر گزراہِ راست نہیں دکھا تا} المائدۃ (51)۔ تونے ملت حنیفی پر چلنے والے کو حاصل کیوں نہ کیا (یعنی مسلمان کا تب کیوں نہ رکھا)؟"

ابوموسی رضی اللہ تعالی عنہ کہتے ہیں میں نے کہا: اے امیر المومنین! مجھے تواس کی کتابت چاہیے اور اس کے لیے اس کا دین ہے، عمر رضی اللہ عنہ فرمانے لگے:

"جب الله تعالی نے ان کی توہین کی اور انہیں ذلیل کیا ہے تو مَیں ان کی عزت واحتر ام نہیں کرونگا، اور جب الله تعالی نے انہیں دور کیا ہے تو مَیں انہیں قریب نہیں کروں گا۔"

) مجموع الفتاويٰ: 326/25/السنن الكبرىٰ للبيهقى: 9/204/9، أحكام أهل الذية لا بن القيم: 1/454، إرواء الغليل: 8/256/8، محدث وامام ابن تيميه نے اس روایت کو صحیح اور محدث علامه البانی نے "اسنادہ حسن" قرار دیا ہے۔ (

#### غير مسلموں كو تحقير و تضحيك كانشانه بنايا جائے

ایک صالح اسلامی معاشرے کا خاصہ بیہ ہوگا کہ غیر مسلم کا فرول کو سلام میں بالکل پہل نہ کی جائے اور اپنے ارد گر در ہنے والے کا فرول کی تحقیر کا کوئی موقع ہاتھ سے نہ جانے دیا جائے حتیٰ کہ اگر راستے میں کوئی غیر مسلم کا فر گزرتا نظر آئے تواسے ذلیل کرنے کے لئے اس کا راستہ تنگ کر دیا جائے۔ بیہ ہیں اسلام کی وہ اخلاقی اقد ار، جن پر مسلمان جتنا فخر کریں کم ہے کیونکہ بیہ اس نبی آخر الزمال کی تعلیمات ہیں کہ جن کالقب ہی "رحمت اللعالمین"

چنانچ حضرت ابوہریرة رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "یہود و نصاریٰ کو سلام میں پہل نہ کرواور جب ان میں سے کوئی راستے میں مل جائے تو اُسے تنگ راستے کی طرف مجبور کر دو۔ "
) صبح مسلم، کتاب السلام، باب النھی عن ابتداء اہل الکتاب بالسلام و کیف پر دعلیہم، حدیث 5546 (
مشہور محدث اور امام ترمذی اسی حدیث کو اپنی کتاب میں لانے کے بعد لکھتے ہیں: "بعض اہل علم کہتے ہیں: یہ اس

لیے ناپسند ہے کہ پہلے سلام کرنے سے ان کی تعظیم ہو گی جب کہ مسلمانوں کو ان کی تذلیل کرنے کا حکم دیا گیا ہے ،اسی طرح راستے میں آمناسامناہو جانے پر ان کے لیے راستہ نہ چھوڑے کیوں کہ اس میں بھی ان کی تعظیم ہے۔"

) سنن ترمذي، كتاب السير، باب ما جاء في التسليم على ابل الكتاب، تحت حديث 1602 (

ذرااس اعلیٰ اخلاقی تعلیم کو عملی طور پر صرف سوچ کر دیکھئے کہ آتے جاتے گزرتے ہوئے دو سروں کو ذلیل کرنے کے لئے ان کاراستہ تنگ کر دیا جائے۔ کیا تعصب اور حقارت آمیز رویے کی اس سے بڑھ کر بھی کوئی مثال ہوگی جو اسلام اپنے ماننے والوں کے اندر پیدا کرنا چاہتا ہے۔ غیر مسلموں کی تذلیل و تحقیر وہ بنیادی سبق ہے جو اسلام اپنے ماننے والوں کو دیتا ہے اور یہی وہ برتاؤ اور تربیت ہے جس پر مسلمان سلف علاء کاربندر ہے۔ مگر آج ان اصل تعلیمات کو چھپا کر ظاہر یہ کیا جاتا ہے جیسا کہ اسلام انتہائی بر داشت ورواداری کا دین ہے۔

### غیر مسلموں کے بارے دیگر تحقیر آمیز احکامات

حقیقت میہ ہے کہ اسلام نے اپنے ماننے والوں کو دوسروں کے ساتھ جو سلوک اور برتاؤ سکھار کھاہے وہ اخلاقی پست روی اور ذلت آمیز ہونے کے ساتھ ساتھ غیر انسانی بھی ہے۔ اگر ابھی بھی یقین نہ آئے تو مسلمانوں کے دوسرے خلیفہ عمر بن خطاب کی اہل شام پر عائد کر دہ وہ شر ائط پڑھئے جن کی بنا پر وہاں کے لوگوں نے ان سے امان حاصل کی تھی۔

چنانچہ عبدالرحمٰن بن غنم اشعری کہتے ہیں: "مَیں نے اپنے ہاتھ سے عہد نامہ لکھ کر حضرت عمر کو دیا تھا کہ اہل شام کے فلال فلال شہری لوگوں کی طرف سے یہ معاہدہ ہے امیر المومنین حضرت عمر فاروق کے ساتھ کہ جب شام کے فلال فلال شہری کی توہم نے آپ سے اپنی جان مال اور اہل وعیال کے لئے امن طلب کی ہم ان شر طوں پر وہ امن حاصل کرتے ہیں:

)اس عہد نامہ کی انتہائی قابل توجہ شر ائط درج ذیل ہیں کہ جن سے ایک صحیح اسلامی خلافت وریاست میں غیر مسلموں کے حقوق اور ان کے مقام و مرتبہ پر خوب روشنی پڑتی ہے (

·

- ★ ہم اپنے شہر وں اور اس کے اطر اف میں کوئی نیا کلیسا یا خانقاہ نہیں بنائیں گے۔
- ★ ہم اپنے خستہ حال پر انے یامعدوم ہو جانے والے کلیساؤں کی تغمیر نویامر مت نہیں کریں گے۔
- ★ ہم مسلمان مسافروں کو دن یارات کسی بھی وقت اپنے کنیساؤں میں قیام سے منع نہیں کریں گے ،اور تین دن
  - تک مسلمان مسافروں کی مہمان نوازی کریں گے۔
  - 🖈 ہم اپنے کلیساؤں اور گھر وں میں کسی جاسوس کو پناہ نہیں دیں گے۔
    - ★ ہم مسلمانوں کے خلاف کوئی سازش یا دھو کہ نہیں کریں گے۔
  - ★ ہم اپنے کلیساؤں میں بجنے والے ناقوس کی آواز نہایت پست رکھیں گے۔
    - ★ اپنے کلیساؤں پر نمایاں مقام پر صلیب نصب نہیں کریں گے۔
  - ★ جب مسلمان ہمارے کلیساؤں میں موجو د ہوں تواپنی عبادات کی ادائیگی کے وقت اپنی آوازیں بیت رکھیں گے۔
- ★ مسلمانوں کے راستوں میں صلیب اور اپنی مقدس کتاب لے کر نہیں جائیں گے ، ناکسی مذہبی اجتماع کا انعقادیا
   عید کریں گے۔
- ★ اپنے جنازوں کو خامو شی سے گذاریں گے اور (اینی مذہبی رسم کے مطابق) ساتھ مشعلیں لے کر نہیں چلیں گے۔
  - ★ مسلمانوں کے سامنے خنزیر لے کر جائیں گے نہ شراب بیجیں گے۔
  - ★ مسلمانوں کوعیسائیت کی تبلیغ نہیں کریں گے،ناکسی شرک کاار تکاب کریں گے۔
    - ★ کسی غلام کو خریدنے کیلئے مسلمانوں کے مقابلے بولی نہیں لگائیں گے۔
    - ★ اپنے رشتے داروں میں کسی کو اسلام قبول کرنے سے نہیں رو کیں گے۔
      - 🖈 کسی بھی حال میں زیب وزینت اختیار نہیں کریں گے۔
  - 🖈 مسلمانوں کے ساتھ کسی بھی قسم کی مشابہت اختیار نہیں کریں گے، نامسلمانوں کی طرح ٹو پی بہنیں گے، نا

.

عمامہ باندھیں گے، ناجو تابہنیں گے، نابال بنائیں گے، ناسواری اختیار کریں گے۔

- ★ نامسلمانوں کی زبان بولیں گے، ناان جیسے نام رکھیں گے۔
- ★ اپنی بیشانی کے بال منڈوائیں گے،اور مانگ نہیں نکالیں گے۔
- 🖈 کمریرز نّار (پڑکا) باندھیں گے ، اپنی انگوٹھیوں پر عرب عبارت کندہ نہیں کرائیں گے۔
- 🖈 سواری کیلئے زین (کا تھی)استعال نہیں کریں گے،نا کوئی اسلحہ رکھیں گے نا تلوار لٹکائیں گے۔
- 🖈 مسلمانوں کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے میں ان کی عزت افزائی کریں گے ، انہیں راستے کی نشاند ہی کریں گے ، کسی
  - محفل میں مسلمان بیٹھنا چاہیں توہم کھڑے ہو جائیں گے۔
    - ★ ہم مسلمانوں کے گھروں میں نہیں جھا نکیں گے۔
      - طاپنی اولا د کو قر آن کی تعلیم نہیں دیں گے۔
- ★ کوئی عیسائی، مسلمان کے ساتھ تجارت نہیں کرے گا، سوائے اس کے کہ اس تجارت کا مکمل اختیار مسلمان کے یاس ہو۔
- ★ ہم ہر مسلمان مسافر کی تین دن تک مہمان نوازی کریں گے اور اس کے قیام وطعام کابند وبست کریں گے۔ پیر تمام شرطیں ہمیں قبول و منظور ہیں اور ہمارے سب ہم مذہب لوگوں کو بھی انہی شر ائط پر امان ملی ہے۔ اگر ان میں سے کسی ایک شرط کی بھی ہم خلاف ورزی کریں تو ہم سے آپ کا ذمہ الگ ہو جائے گا اور جو کچھ آپ اپنے دشمنوں اور مخالفوں سے کرتے ہیں ان تمام مستحق ہم بھی ہو جائیں گے۔
  - جب بیہ عہد نامہ حضرت فاروق اعظم کی خدمت میں پیش ہواتو آپ نے اس کی تصدیق کرتے ہوئے اس میں مزید اضافہ کرایا کہ ''کوئی عیسائی نے کسی مزید اضافہ کرایا کہ ''کوئی عیسائی نے کسی مسلمان کوماراتووہ اس معاہدے میں دی گئی امان کاحق دار نہیں ہوگا''۔
  - ) أحكام أهل الذبة لا بن قيم: 1149 / 3، تفسير ابن كثير: تحت سورة توبه آيت 29، إرشاد الفقيه لا بن كثير: 2/340، المحلى لا بن حزم: 7/346، الاحكام الصغرى لعبد الحق الاشبيلي: 600(

کئی ایک ائمہ نے روایت کیاہے اور اس کے طرق جید ہیں۔۔۔۔ آئمہ اسلام نے ان شر وط پر اعتماد کا اظہار کیا

ہے۔اُن خلفاء راشدین اور ائمہ مھدیین نے اس پر عمل کیاہے، جنہوں نے حق کے ساتھ فیصلہ کیا اور اسی کے

ساتھ وہ عدل کیا کرتے تھے۔"(إرشاد الفقیہ: 340)

صرف یہی نہیں بعد والے خلفاء نے بھی غیر مذاہب کے ساتھ اس غیر انسانی و تحقیر آمیز سلوک میں کی نہ آنے دی بلکہ اضافہ ہی کیا۔ چنانچہ فقہ حنفی کے امام اور مشہور عباسی خلیفہ ہارون الرشید کے دور میں قاضی القضاۃ کے عہدے پر فائز قاضی ابویوسف نے اپنی مشہور کتاب الخراج میں غیر مسلم ذمیوں کے لئے ایسے بہت سے احکامات نقل کئے ہیں۔ یہاں صرف نمو نے کے طور پر ان کی کتاب سے خلیفہ عمر بن عبد العزیز کا ایک خط نقل کیا جارہا ہے جو انہوں نے اپنے ایک گور نر کو بطور تنبیہ لکھا تھا جس نے شاید غیر مسلموں کی تحقیر و تذلیل پر مبنی حارہا ہے جو انہوں نے اپنے ایک گور نر کو بطور تنبیہ لکھا تھا جس نے شاید غیر مسلموں کی تحقیر و تذلیل پر مبنی احکامات پر عملد رامد چھوڑ دیا تھا۔ یادر ہے کہ عمر بن عبد العزیز مسلمانوں کے ہاں پانچویں خلیفہ راشد مانے جاتے ہوں۔

#### عمر بن عبد العزيز نے اپنے ايک عامل کو به لکھا که:

"امابعد، جو صلیبیں اعلانیہ نصب ہیں انکو توڑ دیا جائے۔ اور یہودیوں اور عیسائیوں کو اجازت نہیں کہ وہ سواری کے لیے زین کا استعال کر سکیس بلکہ انہیں سامان ڈھونے والی کا تھی رکھ کر ہی سواری کرناہو گی اور انکی خواتین بھی زین پر بیٹھ کر سواری نہیں کر سکتیں بلکہ انہیں بھی سامان ڈھونے والی کا تھی ہی استعال کرنی ہے۔ اس کا با قاعدہ فرمان جاری کر واور عوام کو اس کی نافر مانی نہ کرنے دواور فرمان جاری کرو کہ کوئی عیسائی قبانہیں پہن سکتا اور نہ ہی نفیس کپڑا پہن سکتا اور نہ ہی عمامہ پہن سکتا ہے۔ جھے بتایا گیاہے کہ تمہاری عملد اری میں بہت سے عیسائی عمامہ پہن سکتا ہے۔ جھے بتایا گیاہے کہ تمہاری عملد اری میں بہت سے عیسائی عمامہ پہن سکتا ہو گئے ہیں اور وہ کر کے گر دیپٹی (زنار) بھی نہیں باندھ رہے ہیں اور اپنے آگ کے سر کو گئے بھی نہیں کر رہے ہیں۔ اگر تمہاری موجودگی میں یہ سب پچھ ہو رہا ہے تواسکی وجہ تمہاری کمزوری ہے ، تمہاری نا ابلی ہے اور تہمارانو شامدیں سنتا ہے ، اور یہ لوگ جانتے ہیں کہ وہ کیسے اپنے پر انے رسوم کو جاری

کریں۔ تم کس قشم کے انسان ہو؟ ان تمام چیزوں کا خیال رکھو جن کی میں نے ممانعت کی ہے اور ان لو گوں کو ایسا کرنے سے بالکل روک دو۔ والسلام "

) كتاب الخراج لأبي يوسف، صفحه 145، المكتبة الأزهرية للتراث (

ان تمام شر الطواح کامات پر دوبارہ ایک نظر ڈالئے جو مسلم خلفائے راشدین کی جناب سے دیئے گئے اور پھر انصاف کے ساتھ فیصلہ سیجئے کہ یہ کیسا مذہب ہے جو اپنے ماننے والوں کے دلوں میں دوسروں کے لئے ایسی نفرت اور حقارت پیدا کر تاہے کہ وہ دوسروں سے ایسارویہ وسلوک رکھیں جو جانوروں سے بھی مستحن نہ سمجھا جائے۔ یہ کیسی بیار ذہنیت ہے جو اپنے ہی جیسے انسانوں کی ذلت ورسوائی میں اپنی عزت اور تو قیر سمجھتی ہے۔افسوس کہ آج مسلمان خو داسلام کی ان نفرت اگیز اور تحقیر آمیز تعلیمات سے واقف نہیں اور ضرورت اسی امرکی ہے کہ ان حقیقی اسلامی تعلیمات کو سب کے سامنے لایا جائے تا کہ ان وجو ہات کو تلاش کیا جا سکے جو مسلمانوں کے اندر دوسروں کے ساتھ باہمی انسانی اقد ارکو اپنانے میں رکاوٹ ہیں۔ حقائق کو چھپا کر ہم کبھی بھی صیحے معنوں میں دوسروں کے ساتھ باہمی انسانی اقد ارکو اپنانے میں رکاوٹ ہیں۔ حقائق کو چھپا کر ہم کبھی بھی صیحے معنوں میں بہتری کی طرف گامزن نہیں ہو سکتے۔

# سائنس

## نسل انسانی اور تحدیب کا آغاز

عالمی ادارہ آثار قدیمہ کی گھنڈرات کی کھدائی کے دوران جوبا قیات حاصل ہوئیں ان کی بناپر کی گئی تحقیق کے مطابق، انسانی نسل کا تعلق انسانیت سے قبل کی نسل سے جاملتا ہے، جسے "ہو مینڈ" یعنی اعلیٰ حیوانوں میں سے انسان نماکا کوئی وجود سمجھا جاتا ہے، جو مینڈ " یعنی اعلیٰ حیوانوں میں سے انسان نماکا کوئی وجود سمجھا جاتا ہے، جو 40 لا کھ سال پہلے مشرقی افریقہ میں پایا جاتا تھا۔ ہو مینڈ اور بن مانس نمادو سرے حیوانوں میں ایک اہم فرق یہ تھا کہ ہو مینڈ اوپ دونوں پاؤں پر سیدھا کھڑ اہو سکتا تھا اور اس کے دونوں بازواور ہاتھ دیگر کاموں کے لئے آزادر ہے تھے۔ انسان وہ جانور بن گیا جوہاتھ میں پکڑے ہوئے آلات کو استعال کرنے کی سکت رکھتا تھا۔ جدید انسان "ہومو سیپٹنز" وہ جانور ہے جس کی بڑی

کھوپڑی ہومونائیڈک نسل سے تعلق ظاہر کرتی ہے۔وہ ایک لاکھ سال پہلے افریقہ میں پایاجا تا تھا۔ آخری برف کاعہد،
جو 75 ہز ارسال قبل شروع ہوا تھا، شروع میں اس کی آبادی گرم موسم کے علاقوں تک محدود تھی۔ بعض گروہ سر دعلاقوں،
شال میں یورپ کی طرف، پھر جنوبی ایشیاء کے راستے آسٹر یلیا تک جا پہنچ۔ دور دراز کے علاقوں میں پہنچنے والوں میں بیشتر لوگ
امریکی انڈینز کے آباؤاجداد تھے، جنہوں نے الاسکا اور سوبیا کے در میان زمینی پل کاسفر طے کیا انداز ہے کے مطابق سے
واقعہ 2500 قبل مسے کا ہے، لیکن زیادہ امکان 10000 ہز ارسال قبل مسے کا ہے (اس امر کے شواہد موجود ہیں کہ انسانی
ترقی کی رفتار چالیس ہز ارسال پہلے تیز ہونے لگی) آرٹ کے اولین نمونوں کا تعلق اسی عہد سے ہے جب آج کے جدید انسان
نے آبنائے بیہر نگ عبور کی اور مغربی نصف کرے میں پہنچا۔ ماہرین کاخیال ہے کہ کوئی ستر ہز ارسال پہلے سائیریا کوالا سکا سے
مظر کی نصف کرے میں اسی راستے سے کہنچا تھا۔

برف کا آخری دور 12000 سال قبل مسے سے 10000 ہزار سال قبل مسے کا ہے، ایک مختاط اندازے کے مطابق اس وقت دنیا کی آبادی تقریباً 40 لا کھ نفوس پر مشتمل تھی (اس تعداد میں کافی تضاد کا امکان ہے کیونکہ اس وقت ذرائع ابلاغ، مواصلات اور ساجی روابط بہت قلیل تھے اور انسانوں کا آپھی رابطہ آسان نہ تھا) اور (6) براعظموں پر مشتمل تھی۔



سب سے برانے انسانی معاشر وں میں لوگ خاند انوں کی صورت میں تقسیم تھے۔

شکار کرتے، محچلیاں پکڑتے اور دوسرے طریقوں سے خوراک اکٹھی کرتے تھے۔ جانوروں کی کھال اور ان کے بالوں سے اپنے لباس تیار کرتے، پچھر وں کو تراش کر نو کیلے اور کارآ مد آلات بناتے۔ پچھر کے زمانے کے آخری دنوں میں ایک انقلاب رونما ہوا، جو برف کے زمانے کے جانے کی وجہ سے ہوااس انقلابی زمانے میں کاشتکاری کا ہنر متعارف ہوا، سوت کا تنے اور بننے کا عمل شروع ہوا، مٹی کے برتن، تیر کمان بنانے اور جانوروں سے کام لینے کا سلسلہ شروع ہوا، کاشتکاری کے فن میں مزید بہتری آنے کی وجہ سے خوراک کی پیداوار اور فراہمی میں اضافہ ہوا، اور فارغ وقت دو سرے فنون کو جاننے کے لئے استعال کیا جانے لگا۔ چھ ہز ارسال پہلے پچھر کے آلات کی جگہ تانبے کے آلات نے لی۔ تانبے اور ٹین کو ملا کر کالتی بنائی گئی جوزیادہ کیک دار

دھات ہوتی ہے۔لوہے کو پکھلانے کا ہنر تین ہزار سال قبل مسے سے پہلے شروع ہوا۔اب خوراک چونکہ زمین سے پیدا ہور ہی تھی اس لئے لو گوں نے مل جل کرر ہناشر وع کر دیا جس سے آبادی گھنی ہوتی گئی۔

تاریخ دانوں میں بیہ موضوع زیر بحث ہے کہ زمین پر زراعت کسی ایک جگہ شر وع ہوئی یابہت سے مقامات پر ہوئی۔ آثار قدیمہ کے ماہرین نے شام کے شال میں ایوموریہ کے مقام پریہ دریافت کیا کہ تقریباً نوہز اریائج سوسال پہلے یہاں اجانک ایک تبدیلی رونماہو ئی تھی۔زمین کی گہرائی میں کھودتے ہوئے انہوں نے بیہ دیکھا کہ مٹی کارنگ بادامی سے کالا ہو گیاتھا جس میں کسی یو دے کے ٹکڑے شامل تھے۔ جس سے بیہ اشارہ ملتاتھا کہ اس سے پہلے کی بستی پر کاشڈکاری کرنے والا گاؤں تعمیر ہوا تھا۔ اس سے بیہ بھی شواہد ملتے ہیں کہ وہاں کے باشندے جو سر د موسم کے پھرسے شر وع ہونے کے بعدیہاں آئے تھے، انہیں احیانک مختلف نوعیت کے مقامی یو دوں کاعلم ہو گیاتھاجو کہ مشرق وسطی میں پھیل گئے تھے۔ بعض لو گوں کا یہ قیاس ہے کہ زراعت کے بارے میں جو علم لو گوں میں تیزی سے پھیلا اس کا سبب "مواصلات کا انقلاب" تھاجو تجارت کی وجہ سے شر وع ہوا۔ جنوبی ترکی میں قیت الحیوق کے مقام پر کھدائی کے دوران میں بیرانکشاف ہوا کہ یہاں ایک بستی تھی، جس کی آبادی پانچ سے دس ہز ار نفوس کے در میان تھی، یہ جگہ تجارت کا مر کز تھی۔ یہ آبادی جہاں سانڈوں کی عبادت ہو تی تھی، نو ہز ارسال قبل د نیاکا پہلا شہر رہاہو گا۔ مغربی مؤرخوں کے مطابق مصراور میسویو ٹامیہ تہذیب کے اولین گہوارے تھے۔ تاہم یہ بھی ممکن ہے کہ ایک زیادہ نفیس قشم کامعاشر ہ ہندوستان میں ابتدائی عہد میں موجو در ہاہو۔ریگ وید میں بہت سے اشعار "سر ما" کاحوالہ دیتے ہیں جب سورج نصف النہاریر تھااور سورج کے برج حمل میں داخل ہونے کی ابتداء تھی۔ یہ حالات سات ہز ارسال قبل مسیح کے فلکیات سے ملتے جلتے ہیں۔ ہڑیہ اور مو ہنجو ڈارو کی کھدائی سے فنی طوریرایک زیادہ ترقی یافتہ تہذیب کے باقیات ملتے ہیں، جو تین ہزار سال قبل مسیح میں یائی جاتی تھی۔اس کے شہر باضابطہ گلیوں سے منسلک تھے، جن میں یانی کی فراہمی، نکاسی آب اور عنسل خانوں کاانتظام موجود تھا۔اس کے باشندے گندم اور جو کھاتے تھے اور کیاس سے بنے ہوئے کپڑے پہنتے تھے۔ان کی تحریر جسے اب تک پڑھا نہیں جاسکا،غالباً دراوڑی زبان سے نکلی تھی۔اس عہد کی مہریں بیہ ثابت کرتی ہیں کہ شروع میں "شو" کی بو جاہوتی تھی۔ آریاؤں سے پہلے کا ہندوستانی معاشر ہ اپنے مولد سے پھیلناشر وع ہوا۔ یہ سندھ اور سر سوتی کی وادیوں تک پھیل گیااور دریائے گنگا کے قریب کے علاقے بھی اس میں شامل ہو گئے۔ 1800 سے 2000 قبل مسیح کے دوران جب سر سوتی دریاخشک ہو گیا تو بہ تہذیب بھی ناپید ہو گئے۔

# ونسانی ورتقاء کی مختصر تاریخ

ہم کون ہیں؟ کہاں سے آئے ہیں؟ کرہ ارض پر زندگی کی ابتد اکیسے ہوئی؟ زمانہ قبل از تاریخ میں ہمارے آباءواجداد کون تھے؟ وہ کون سے ارضیاتی تغیرات تھے جن کی وجہ سے کرہ ارض پریائے جانے والے سب سے پیچیدہ حیوان **99** انسان <sup>46</sup> کاار تقاء شروع ہوا؟ یہ سوالات صدیوں سے انسانی ذہن میں آتے رہے ہیں گر ان کے جوابات کسی کے پاس نہ تھے یہاں تک کے انسویں صدی کے اوائل میں ہونے والی فوسلز کی دریافتوں نے سائنس دانوں کے لئے یہ ممکن بنا دیا کہ وہ حقائق و شواہد کی روشنی میں انسانی ارتقاء کو بیان کر سکیں کہ انسان اپنی موجو دہ حالت میں کس طرح آیا اور انسان کو اپنی موجو دہ حالت میں کس طرح آیا اور انسان کو اپنی موجو دہ حالت میں کس طرح آیا اور انسان کو اپنی موجو دہ حالت تک پہنچنے میں کتنا عرصہ لگا، سائنسی حقائق و شواہد کی روشنی میں زمین پر زندگی کی ابتداء 220 ملین سال قبل یہلا ممالیہ جاند ار ارتقاء پذیر ہوا، 13 ملین سال قبل سنز و یک دور میں پیرو پلا پہنھیکس ارتقا پذیر ہوا، 7 ملین سال قبل بیون اور چہینزی کا کا من جدِ امجد ساحلونتھر و پوس ارتقاء پذیر ہوا جس کے بارے میں پچھ سائنس دانوں کا خیال ہے کہ یہ بی چہینزی اور انسان کا کا من جدِ امجد ساحلونتھر و پوس ارتقاء پذیر ہوا جس کے بارے میں پچھ سائنس دانوں کا خیال ہے کہ یہ بی چہینزی اور انسان کا کا من جد امجد رہا ہوگا۔

لگ بھگ 40 ملین سال قبل افریقہ میں موسی تبدیلیاں آنے لگیں، یہ آتش فشاؤں کے پھٹے اور تیز سیابی بارشوں کا زمانہ تھا،

اس وقت کے ہمارے آباء واجد اور دختوں پر ولیں ہی زندگی گزارتے تھے جیسے چپنزی اور بیون گزارتے ہیں، پچھ عرصہ بعد موسی تغیرات کے باعث خشک سالی بڑھنے گی اور برساتی جنگات گھٹے گئے جس کے باعث ہمارے آباء واجد اور کے لئے زندگی مشکل ہونے لگی اور وہ در ختوں پر رہن سہن چھوڑ کر زمین پر آنے گئے جس سے ان میں دوٹانگوں پر چلنے کی ابتد اہوئی، بیشتر مشکل ہونے لگی ہوں نے اندار اوستر الو پتھیکس تھا، جیسے جیسے افریقہ کا ماحول سائنس وانوں کا خیال ہے کہ چارٹانگوں کی بجائے دوٹاگوں پر چلنے والا پہلا جاند اراوستر الو پتھیکس تھا، جیسے جیسے افریقہ کا ماحول اور موسم ہمارے آباء واجد او کی بقائے حیات کے لئے مشکل ہوتا گیاوہ ایک نئے جاند ارمیس ارتقاء پذیر ہوتے گئے جے ہو مو اور ذہات میں اوستر الو پتھیکس تھا، جیسے جیسے افریقہ کے ہو مو حبلس کہاجاتا ہے، اوسٹر لو پیتھیکس کو ہو مو حبلس تک چہنچنے میں 1.1 ملین سال کا عرصہ لگا، یہ نوع سائز میں بڑا دماغ رکھتی تھی اور ذہات میں اوستر الو پتھیکس سے زیادہ تھا کہ ہو موجبلس ارتقا کے در لیع ہو موایر کیٹس ہو آبادہ کی تازہ در کی تھا کہ کہا اور ذہاب میں وہ نیندر تھل میں افریقہ سے باہر بھی نقل مکانی کی اور مشرقِ و سطی اور ایشیاتک پھیل گئے، ای دوران ایک دوسری نوع ہو مومویٹی ان دونوں جائد اروں ہو موایر کیٹس اور نیندر تھل میں کس سے زیادہ تعلق رکھتے ہیں؟ اس کا جو اب ہم ہم کیا تھا دیل میں جو موسین ان دونوں جائد اروں ہیں وہ نیندر تھل میں کس سے زیادہ تعلق کی ہا انسان کی آبو اب ہم کی بندان اوراس کے آباء واجد او میں وہ کون سافرق ہے جس کی بنیاد پر ہم ہیہ کہت سے کہ اسان کی قور ایف تھی ہو موایر کیٹش میں بنیندر تھل ؟ ایک ہو انہو کون سافرق ہے جس کی بنیاد پر ہم ہیہ کہت سکیں کہ ہو ادر کی جو ان سے متاز کرتی ہے۔

انسانی دماغ انسان کاسب سے پیچیدہ عضو ہے جس کی وجہ سے ہمارے پاس ذہانت، سوچنے سیجھنے اور بولنے کی صلاحت ہے، ہم بہترین طریقے سے دوٹانگوں پر حرکت کر سکتے ہیں اس کے علاوہ ہمارا بہتر ساجی رویہ ہمیں باقی ہو مینڈ جاند اروں سے متاز کرتا ہے اور انہی خصوصیات کی وجہ سے کرہ ارض پر ہماری حکمر انی ہے۔

انسان، چمپنزی اور ہوموایر کیٹس کے جسمانی خدوخال کے تجزیے سے ہمیں پیۃ چلتا ہے کے وہ کون سی خصوصیات تھیں جن کے ارتقاء پذیر ہونے سے انسان اور دیگر ہو مینڈ جانداروں کے در میان اتناواضح فرق آیا، ہوموایر کیٹس کے فوسلز سے ہمیں پتہ لگتا ہے کہ ان میں بھی کچھ ایسی ہی خصوصیات تھیں جیسی آج کے انسان میں موجود ہیں۔

فوسل ریکارڈ سے پنہ لگتا ہے کے ہو موایر کیٹس کے دہائی کاسائز وقت کے ساتھ ساتھ بڑا ہو تا جارہاتھا، اپنے باتی آباء واجد ادک مقابلے میں ہو موایر کیٹس کے دہائی کاسائز ساڑھ آٹھ سوسے گیارہ سو کیو بک سینٹی میٹر کے لگ بھگ تھا جبکہ ایک جمپنزی کے دمائی کاسائز چودہ سو کیو بک سینٹی میٹر ہے لگ بھٹ تھا جبکہ ایک جمپنزی کے در میان ہو تا ہے اور موجودہ انسان کے دہائی کاسائز چودہ سو کیو بک سینٹی میٹر ہے جس سے ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ انسان کادہائی نشو نما پارہا تھا اور ہو موایر کیٹس کی بقاء میں نہایت اہم کر دار اوا اکیا، بائی پیڈلیز م (دوٹا گلوں پر چلنے کی صلاحیت) ایک اور اہم خاصیت ہے جس نے ہو موایر کیٹس کی بقاء میں نہایت اہم کر دار اوا اکیا، فوسل ریکارڈ سے پنہ لگتا ہے کہ ہو موایر کیٹس کا بیٹوس (بیرو) کافی حد تک انسان سے مشابہ تھا جس کی وجہ سے ان کے لئے دو ٹاگوں پر چلنا اپنے آباء واجد ادکے مقابلے میں قدرے آسان تھا، جسمانی مشابہت کے علاوہ ہو موایر کیٹس اور انسان کے عمومی ٹاگوں پر چلنا اپنے آباء واجد ادکے مقابلے میں قدرے آسان تھا، جسمانی مشابہت کے علاوہ ہو موایر کیٹس اور انسان کے عمومی شواہد سے تھی اور وہ دانتوں کی طرح ہو موایر کیٹس میں بھی اوز اربنا نے کاروائی پایاجا تا تھا، ہو موایر کیٹس موجود ہیں کے ہو موایر کیٹس سوشل ہو تا جارہا تھا اور اس میں خاند انی نظام پر وان چڑھ رہا تھا، سائند انوں کو ایک ہو موایر کیٹس موجود ہیں کے ہو موایر کیٹس سوشل ہو تا جارہا تھا اور وہ دانتوں سے محروم ہونے کے باوجود بھی کانی طویل عرصہ زندہ رہا جس سے معلوم ہو تا ہے چل کر انسان میں منتقل ہوا۔

چمپنزی میں بھی کچھ حدتک ساجی رویہ پایاجا تا ہے، وہ بھی گروہ بناکر رہتے ہیں مگروہ انسان یاہوموایر کیٹس کی طرح اپنے گروہ سے اس طرح سے قریب نہیں ہوتے جس طرح سے انسان یاہومور کٹس تھے، ایک اور صلاحیت جس نے ہوموایر کیٹس کی بقاء میں معاونت کی وہ اس کی آگ جلانا سکھنے کی قابلیت تھی، جب ہوموایر کیٹس گوشت خور جانوروں کے در میان رہتا تھاتووہ آگ جلاکر اپنے آپ کو جانوروں کا شکار بننے سے بچاتا تھا۔ مندرجہ بلا خصوصیات سے پتہ چلتا ہے کے ہم ہو موایر کیٹس سے قریب تھے مگر میں بیہ کہوں گی کہ ہماراایک مشتر کہ جدِ امجد ضرور تھا مگر ہو موایر کیٹس ہمارابر اہراست جدِ امجد نہیں تھا کیونکہ ہو موایر کیٹس کا دماغ ہمارے جیساضر ور تھا مگر ہم سے سائز میں کافی کم تھا، ہو موایر کیٹس کے چہرے کے خدوخال ہم سے ملتے جلتے تھے مگر مکمل ہماری طرح نہیں تھے، تواب بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ اگر ہو موایر کیٹس ہمارابر اوراست جدِ امجد نہیں تھا تو پھر ہمارابر اوراست جدِ امجد کون تھا؟

چار ملین سال قبل افریقن سوانامیں چار انسان نُماجاند ارر ہتے تھے، جیسے جیسے موسم گرم ہو تا گیاخشکی بھی بڑھتی گئی، نیتجتاً ابتدائی انسان جیسے جانداروں کے لئے ضروری ہو گیاتھا کہ وہ اپنی بقاء کے لئے افریقہ سے نقل مکانی کر جائیں، تواس وقت ہو مو ایر یکٹس افریقہ سے نقل مکانی کر گیااور مشرقِ وسطی اور ایشیاسے ہو تاہو اانڈو نیشیا تک پھل گیا، اسی زمانے میں ایک اور انسان جیسا جاندار افریقہ سے نکل کریورپ جاکر آباد ہو گیااور وہاں جاکر وہ مستقبل میں نینڈر تھل میں ارتقاء یذیر ہو گیا، جسمانی خدوخال اور عمو می رویے کے اعتبار سے نینڈر تھل اور انسان میں ہوموایر بیٹس کی نسبت زیادہ مما ثلت یائی جاتی ہے۔انسان، نینڈر تھل اور چہپنزی کا آپسی تعلق سمجھنے کے لئے سائنس دان ان کی کھویڑیوں کاموازنہ کرتے ہیں، چہپنزی کا دماغی خول حچوٹا ہو تاہے اور اس کی جسمانی ساخت در ختوں پر چڑھنے کے لئے زیادہ موزوں ہو تی ہے جس کی وجہ سے اس میں اور نینیڈر تھل میں واضح فرق موجو دہے البتہ جمپیزی،نینڈر تھل اور انسان جو نکہ ایک مشتر کہ جد امجد سے وجو دمیں آئے ہیں تواس وجہ سے ان کی کھوپڑیوں میں کچھ حد تک مما ثلت یائی جاتی ہے، نینڈر تھل کا پیلوس کے کی شکل کاہو تا تھاجواس کی ریڑھ کی ہڈی اور اوپر ی باڈی کو سپورٹ کر تاتھا، پیلوس کی شکل سے ہمیں پتہ چلتا ہے کے نینڈر تھل بالکل انسانوں کی طرح دوٹائگوں پر چل سکتا تھا، نینڈر تھل صرف جسمانی خدوخال کے لحاظ سے ہی انسان جیبیانہ تھابلکہ اس کاروبہ بھی کافی حد تک انسانی تھا، یہی وہ پہلا جاندار تھا جس نے کیڑوں کا استعمال نثر وع کیا، انسانوں کی طرح بورپ کے سر دموسم اور بر فانی علا قوں میں رہنے کی وجہ سے نینڈر تھل کو ا پنی بقاء کے لئے کپڑوں کے استعال کی ضرورت پڑی، نینڈر تھل ماہر شکاری تھااور اس نے شکار کے لئے اوزاروں اور ہتھیاروں کااستعال شروع کیا،ان کے ہتھیار اور اوزاروں کی ٹیکنالوجی ہوموایر یکٹس کے مقابلے میں کافی جدت کی حامل تھی،نینڈر تھل کے اوزاروں میں ککڑی کے بینے ہوئے نیزے شامل تھے جن کی مد د سے وہ اپنے سے طاقتور حانوروں کا شکار کر لیا کرتے تھے، اس سے ہمیں پیتہ چلتا ہے کہ ان کی دماغی صلاحیتیں انسان سے قریب تھیں اور وہ بھی کچھ حد تک ضرورت کے مطابق ایجاد کر لیا کرتے تھے۔

حال ہی میں سائنس دانوں نے ایک نینڈر تھل کا مکمل ڈھانچہ دریافت کیاہے جس سے معلوم ہواہے کے نینڈر تھل میں بھی اپنے مر دے کو ٹھکانے لگانے کارواج نثر وع ہو چکا تھا، نینڈر تھل کی قبر سے کچھ اوزار بھی ملے ہیں جو مرنے والے کے ساتھ ہی رکھ دیے جاتے تھے، نینڈر تھل کے ڈی این اے پر ہونے والی تحقیق سے پتہ چلا ہے کہ نینڈر تھل میں فو کس پی ٹو نامی جین پائی جاتی ہے جس کی وجہ سے انسان بولنے اور زبان و کلام کے قابل ہو تا ہے اس سے معلوم ہو تا ہے ہے کہ نینڈر تھل بھی نہ صرف بول سکتا تھا بلکہ ایک دو سرے کی بات چیت سمجھ بھی سکتا تھا مگر ہماری طرح موثر طریقے سے نہیں کیو نکہ نینڈر تھل کے گلے کے دھا نچے نے اس کی بات چیت کو محد و دکر دیا ہوگا، سائنس دانوں نے وہ خول بھی دریافت کر لئے ہیں جس میں نینڈر تھل رنگ اور پیٹنگ سے آراستہ کرتے تھے۔

اب تک کی ہونے والی سائنسی تحقیق اور حقائق وشواہدگی روشنی میں ہمیں پیۃ چلتا ہے کہ آج سے دو ملیں سال قبل افریقہ میں چار انسان نما جاند ارر ہے تھے، ہوموایر کیٹس نے نقل مکانی کی اور ایشیا چلا گیا، ہوموہائڈل بر جنسس کا ایک گروہ افریقہ سے یورپ منتقل ہو گیا جو بعد میں ارتقاء کے ذریعے نینڈر تھل بن گیا، اور جو گروہ افریقہ میں رہاوہ آنے والے وقتوں میں ارتقاء کے ذریعے موجودہ انسان بن گیا، اس سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ نینڈر تھل اور انسان دونوں ایک ہی مشتر کہ جدِ امجد ہوموہائڈل بر جنسس سے ارتقاء کے ذریعے وجود میں آئے ہیں۔

بشكريه مريم خان

# عرم تخليق - بغير خرك

کیا کائنات لاشئے سے وجود میں آسکتی ہے؟

بیشتر کے نزدیک بیہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ کوئی شے کاشے سے نہیں آسکتی، تاہم زیادہ ترطبیعات دان اس سے اتفاق نہیں کرتے، اس دعوے کے خلاف وہ بسااو قات "کوانٹم دیکیوم فلکجویش" یا "ورچو کل پارٹیکلِ "کاحوالہ دیتے ہیں،

یہ پارٹیکل اور ضدپارٹیکل کے جوڑے ہیں جواز حد مختفر وقت کے لیے ہائز نبرگ کے اصولِ غیریقینی کے تعلق سے خالی خلاء میں وجو دمیں آتے ہیں (اقتباس 1 اور 2)، یہ قابلِ قیاس اثرات چھوڑتے ہیں جیسے لیمب شفٹ اور کیزیر اثر (اقتباس 3 اور 4)، یہ پارٹیکل بے قاعدہ نہیں ہیں بلکہ اس قدر عمو می ہیں کہ پچھ طبیعات دان یہ استدلال پیش کرتے نظر آتے ہیں کہ اگر ہم خالی خلاء کولا شئے سمجھیں تو کوئی بھی چیزلاشئے نہیں ہوسکتی کیونکہ خلاء کبھی بھی خالی نہیں ہوتا، یہ ہمیشہ ورچو کل پارٹیکلوں سے محرار ہتا ہے (اقتباس 5)، مختفر آ، اگر ہم زیادہ تر لوگوں کی اس سوچ کا اتباع کریں کہ خالی خلاء لاشئے ہے تو ہمارے پاس کم سے کم ایک ایک تو کی مثال موجو دہے جس میں کوئی شے لاشے سے بر آمد ہوسکتی ہے.

ورچوکل پارٹیکل مخضر زندگی جینے پر مجبور ہیں کیونکہ وہ کا نات میں بڑھتی توانائی کی نمائندگی کرتے ہیں، ہائیزن برگ کے اصولِ غیریشینی میں مخضر زندگی کے حامل ان ورچوکل پارٹیکلوں کا غیر یشینی میں مخضر زندگی کے حامل ان ورچوکل پارٹیکلوں کا ظہور جیسا کہ ہماری کا نئات میں ہے حرحر کیاہ کے پہلے قانون کی مخالفت کرتا نظر آتا ہے، چنانچہ یہ کہاجاسکتا ہے کہ اگر صورتِ حال یہی ہے تو پھر کوانٹم ویکیوم فلکجو یشن کا ہماری کا نئات کے ماخذ ہے کوئی تعلق نہیں بنتا، اس کے باوجو دہم دیکھتے ہیں محبورتِ حال یہی ہے تو پھر کوانٹم ویکیوم فلکجو یشن کا ہماری کا نئات کی بناؤی جاتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ ہوسکتا ہے کا نئات ایک بہت بڑی کو انٹم ویکیوم فلکجو یشن ہو (افتباس 6). اسے ممکن بنانے والی کا نئات کی بنیادی خاصیت ہیں ہے کہ اس کی مجموعی توانائی صفر ہو؟، جواب یہ ہے کہ اس کی مجموعی توانائی صفر ہو؟، جواب یہ ہے کہ اس کی مجموعی توانائی صفر ہو کہ جب اسے کا نئات میں مادے کی مثبت توانائی کے ساتھ جب کہ تو دونوں کمیتیں ایک دوسرے کو منسوخ کر دیتی ہیں (افتباس 7 اور 8)، نائی ہائیزن برگ کا اصول غیریقین اور نائی حرحر کیاہ کا پہلا قانون مجموعی صفر توانائی کے حامل کو انٹم ویکیوم فلکجو یشن ہوگی صدر گئی ہوتی ہیں ہو کہ ہوگی ہوں کہ مقالی کو دخیر ہیں تھر جب کہ کا نئات کی جو کی توانائی کے حامل کو انٹم ویکیوم فلکجو یشن نے جاری رہنے پر کوئی صداگاتے نظر نہیں آتے، چنانچہ ہماری کا نئات ایک ہی جھکھے میں بر آ مد ہوگئی، فلکچو یشن نے زمان و مکان کے مقامی پھلاؤ کے لیے نظی کا کام سرانجام دیاجس کو انٹم ویکیوم فلکچو یشن نے زمان و مکان کے مقامی پھلاؤ کے لیے نظی کاکام سرانجام دیاجس کے ذیلی اثر کے طور پر بھر کہ کہ کو انٹم ویکیوم فلکچو یشن نے زمان و مکان کے مقامی پھلاؤ کے لیے نظی کاکام سرانجام دیاجس کے ذیلی اثر کے طور پر

اس طرح کی تجاویز میں کو انٹم ویکیوم فلکجویش خالی زمان و مکان میں ہوتی ہے ، دیگر تجاویز میں ، خاص طور سے جو ایکس ویلنکائن کی پیش کر دہ ہے اس میں پہلے سے موجو د زمان و مکان کی سرے سے ضرورت ہی نہیں ہے اور ویکیوم فلکجویشن کی بجائے صرف کو انٹم ٹنانگ پر انحصار کیا گیا ہے (اقتباس 12).

### كياطبيعات دانول كى "لاشئے" واقعى لاشئے ہے؟

ماده خود کار طور پر وجو د میں آگیا (اقتباس10اور 11).

اب وقت ہے اوپر کی ساری باتوں پر اعتراضات اٹھانے کا، اعتراض ہیہ ہے کہ جب طبیعات دان "لاشے" کی بات کرتے ہیں تو کیا وہ وہ واقعی ایک الیں حالت کی بات کر رہے ہوتے ہیں جس میں لفظی مفہوم میں کوئی بھی چیز موجود نہیں ہوتی ؟ بات کو زیادہ سے زیادہ واضح کرنے کے لیے میں کسی بھی چیز کی عدم موجود گی کو "لا شیئیت" قرار دے دیتا ہوں، چنانچہ حقیقت حال ہیہ کہ طبیعات دانوں کی "لاشئے" در حقیقت "لا شیئیت" نہیں ہے، پہلی نظر میں اقتباس 5 اس طرف اشارہ بھی کرتا نظر آتا ہے، تاہم میرے خیال سے یہ غلط فہمی یا Smare میں ممل طور میں صرف اتنا کہنے کی کو شش کر رہے ہیں کہ خلاء کبھی بھی مکمل طور پر خالی نہیں ہوتا، مگر ہم یہاں کسی تاویلی جھڑے میں نہیں پڑناچا ہتے، کیونکہ یہ بچے ہے کہ ٹر ائن – ٹائپ ماڈلوں میں کا نئات پیدا کرنے والی کو انٹم و کمیوم فلکچھ یشن پہلے سے موجود زمان و مکان میں ہور ہی ہوتی ہے ۔

\_\_\_\_\_\_

اب کوئی اس چیلنج کے بارے میں کیا کہہ سکتاہے؟میرے خیال سے یہاں دوباتیں بہت اہم ہیں:

(1) پہلی بات تو ہے ہے کہ لاشئے سے کوئی شئے آسکتی ہے اس بات پر لوگ اس لیے یقین کرنے کو تیار نہیں ہوتے کیونکہ وہ اپنی روز مرہ زندگی میں اپنے ارد گر دچیزوں کو خالی خلاء میں سے ظہور پذیر ہو تا نہیں دیکھتے، وہ خالی خلاء کولا شیئیت قرار دیتے یا سمجھتے ہیں تاہم جب انہیں بتایاجا تا ہے کہ علمی طور پر پارٹیکل ایسا کرتے ہیں اور کا ئناتیں خالی خلاء سے ظہور پذیر ہو سکتی ہیں تب زیادہ تر لوگوں کی مابعد الطبیعاتی فکر کو خطرہ لاحق ہو جاتا ہے چنانچے (اسے بچانے کے لیے) وہ یہ اعتراض اٹھا دیتے ہیں کہ خالی زمان ومکان کس چیز سے آیا؟.

#### آخریبات

یہ ثابت کرنے کی کوشش نہیں کی جارہی کہ کائنات عدم سے وجود میں آئی ہے اور ناہی یہ دعوی ہے کہ تمام تر کو نیات اور فلسفے کا نچوڑ پیش کر دیا گیا ہے، صرف یہ بتانے کی کوشش کی گئے ہے کہ مقبول علمی اور تکنیکی فہم میں "الحادی کا ئنات" کاعدم سے ظہور پذیر ہوناعین ممکن ہے، چاہے زیادہ تر مومنین کو یہ حقیقت نا گوار گزرے مگر سے یہی ہے کہ جدید طبیعات نے اس پر فیصلہ کن انداز میں مہر تصدیق ثبت کر دی ہے.

\* \* \* \*

#### معاون اقتباسات:

## اقتباس 1- پال ڈیویئس:

روز مره کی دنیامیں، توانائی ہمیشہ نا قابلِ تغیر اور مستخکم ہے، توانائی کے تحفظ کا قانون کلا سیکی طبیعات کی اساس ہے، مگر کوانٹم کی حچوٹی دنیامیں توانائی لا مکانی طور پرخو د کار اور نا قابلِ پیشگوئی انداز میں ظاہر اور غائب ہوسکتی ہے. (پیل ڈیویئس 162:1983) اقتباس 2– رچر ڈموریس:

اصولِ غیریقین بتا تا ہے کہ پارٹیکل مخضر وقت کے لیے وجو دمیں آسکتے ہیں چاہے جب انہیں بنانے کے لیے کافی توانائی بھی دستیاب نہ ہو، در حقیقت یہ توانائی کے عدم تیقن سے پیدا ہوتے ہیں، یہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ اپنی تخلیق کے لیے در کار توانائی مخضر عرصے کے لیے "ادھار" لیتے ہیں اور پھر، مخضر وقت کے بعد، اپنا" قرض" اتار کر دوبارہ غائب ہو جاتے ہیں، چو نکہ یہ پارٹیکل مستقل وجو د نہیں رکھتے چنانچہ انہیں ورچو کل پارٹیکل کہا جاتا ہے. (موریس 24:1990)

## اقتباس3- پال ڈیویئس:

اگر چہ ہم انہیں دیکھ نہیں سکتے، مگر ہم جانتے ہیں کہ یہ ور چو کل پارٹیکل "حقیقتاً" خالی خلاء میں موجو دہیں کیونکہ وہ اپنی سطحوں میں سرگر میوں کے قابلِ دریافت نشان حچوڑ جاتے ہیں، مثال کے طور پر ور چو کل فوٹونوں کا ایک اثر ایٹموں کی توانائی کی سطحوں میں ہلکاسا تغیر پیدا کرنا ہے، مزید بر آل بیہ الیکٹر انوں کی مقناطیسی گشاور میں برابر ہلکی تبدیلی کرتے ہیں، بیہ دقیق مگر اہم تغیر ات سپکیٹر وسکو پک تکنیکوں سے حد در جہ در شکی کے ساتھ نابے جاچکے ہیں. (ڈیویئس1994)

### اقتباس 4- جان بيرو اور جوزيف سلك:

توقع تھی کہ درچو کل پارٹیکل کے جوڑوں کا ایٹوں کی توانائی کی سطحوں پر قابلِ پیائش اثر ہوگا، متوقعہ اثر ایک اربویں جھے میں محض دقیق سی تبدیلی ہے مگر تجربہ کاروں نے اس کی تصدیق کر دی ہے، 1953ء میں ولیم لیمب نے ہائیڈرو جن کے ایٹم کی اس براہیجنہ حالت کو ناپاتھا، اب اسے لیمب شفٹ کہا جاتا ہے، ایٹوں پر دیکیوم کے اثر ات کا متوقعہ فرقِ توانائی اتنا کم ہے کہ اسے صرف خرد موج فریکو بنسیوں میں بطور تغیر کے دریافت کیا جاسکتا ہے، خرد موجوں کی بید درست پیائش اتنی عظیم تھی کہ لیمب بیہ تغیر پانچ اہم اعداد میں ناپنے میں کامیاب رہا، اس کے اس کام کے لیے بعد میں اسے نوبل انعام سے نوازا گیا، اب کوئی شک بی نہیں رہا کہ درچو کل یارٹیکل موجو دہیں. (بیر واور سلک 1993-66)

### اقتباس5- رچردهموریس:

جدید طبیعات میں کوئی چیز "لاشئے" نہیں ہوتی چاہے بے عیب ویکیوم ہی کیوں نہ ہو، ورچو کل پارٹیکل کے جوڑے ہمیشہ بنتے اور تباہ ہوتے رہتے ہیں، ان پارٹیکلوں کا وجو دریاضیاتی تخیل نہیں ہے،اگرچہ ان کابراہ راست مشاہدہ نہیں کیا جاسکتا مگر جو اثر وہ چھوڑتے ہیں وہ واقعی حقیقت ہے ، ان کے وجو د کامفر وضہ ان پیشگو ئیوں کی طرف د لالت کرتا ہے جن کی تصدیق اعلی درج کے درست تجربات سے ہو چکی ہے . (موریس 1990:25)

### اقتباس6- ہائینز پیگلز:

جیسے ہی ہماراد ماغ مادے کی ناپائیداری اور ویکیوم کے نئے خیال کو قبول کر تاہے، ہم اس سب سے بڑی چیز کے ماخذ کے بارے میں سوچ سکتے ہیں جسے ہم جانتے ہیں – کا نئات، ہو سکتا ہے کہ کا نئات بذاتِ خو د لا شئے سے وجو د میں آئی ہو – ایک عظیم ویکیوم ملک سوچ سکتے ہیں جسے ہم جانتے ہیں – کا نئات، ہو سکتا ہے کہ کا نئات بذاتِ خو د لا شئے سے وجو د میں آئی ہو – ایک عظیم ویکیوم فلکچو یشن جسے آج ہم بگ بینگ کے نام سے جانتے ہیں، نمایاں طور پر جدید طبیعات کے قوانین اس امکان کی اجازت دیتے ہیں. (پیگلز 247:1982)

## اقتباس7- سٹیفن ہاکنگ:

## اقتباس8- پال ڈیویئس:

انجی تک ایک جیرت انگیز امکان موجود ہے، جو کہ صفر توانائی کی حالت سے مادے کی تخلیق ہے، یہ امکان اس لیے پیدا ہوتا ہے کیونکہ توانائی دونوں طرح سے مثبت اور منفی ہوسکتی ہے. حرکت کی توانائی یا کمیت کی توانائی ہمیشہ مثبت ہوتی ہے، مگر کشش کی توانائی، جیسے کہ مخصوص قسم کے تجاذبی یابر تی مقناطیسی میدان کی توانائی منفی ہوتی ہے، ایسے حالات پیدا ہوسکتے ہیں جن میں مثبت توانائی جو کہ مادے کے نئے بنائے گئے پارٹیکلوں کی کمیت بناتی ہے، وہ بر قناطیسیت کی تجاذبی منفی توانائی کے بالکل برابر ہو، مثال کے طور پر ایک ایٹی نیو کلیئس کے قرب میں برتی میدان حد در جہ شدید ہوتا ہے، اگر 200 پروٹانوں پر مشتمل نیو کلیئس بنایا جائے (ممکن مگر مشکل) تو نظام الیکٹر ان – پازیٹر ان کے جوڑوں کی خود کار پیداکاری کے خلاف غیر مستحکم ہو جائے گاوہ بھی بنایا جائے (ممکن مگر مشکل) تو نظام الیکٹر ان – پازیٹر ان کے جوڑوں کی خود کار پیداکاری کے خلاف غیر مستحکم ہو جائے گاوہ بھی

مکمل طور پر کسی درآ مدہ توانائی کے بغیر ،اس کی وجہ یہ ہے کہ منفی برقی توانائی اپنی کمیتوں کی توانائی کے عین برابر ہوسکتی ہے، تجاذبی حالت میں صورتِ حال ابھی تک مزید انفرادیت کی حامل ہے، تجاذبی میدان کے لیے یہ صرف ایک مکانی – خمیدگی ہے، مکانی – خمیدگی میں مقیدیا مقفل توانائی کو ماد سے یاضد ماد ہے کے پارٹیکلوں میں بدلا جاسکتا ہے، ایسامثال کے طور پر بلیک ہول کے قریب ہوتا ہے، اور غالباً بگ بینگ میں پارٹیکلوں کا ایک اہم مصدر تھا، یوں مادہ فطری طور پر خالی مکان سے پیدا ہوتا ہے، یہاں ایک سوال اٹھتا ہے، کیاوہ قدیم دھا کہ توانائی کا حامل تھا یا پوری کا کنات ماد ہے کی تمام توانائی سمیت بشمول تجاذبی کشش کی منفی توانائی کے صفر – توانائی کی حالت میں ہے؟

مسئلے کوسادہ حساب کتاب سے حل کیا جاسکتا ہے، فلکیات دان کہکٹاؤں کی کمیتوں کی پیائش کرسکتے ہیں، ان کی اوسط مفارقت اور
پسروی کی رفتار، ان اعداد کوایک مساوات میں ڈال کر ایک مقدار حاصل ہوتی ہے جسے کچھ طبیعات دان کا کنات کی مجموعی
توانائی کے طور پر تعریف کرتے ہیں، قابلِ مشاہدہ در سنگی میں جو اب صفر آتا ہے، یہ چیرت انگیز نتیجہ ایک طویل عرصہ تک
کا کنات دانوں کے لیے معمہ بنارہا، پچھ نے تجویز کیا کہ کوئی گہر اکا کنات اصول عمل پذیر ہے جس کے لیے کا کنات کی مجموعی
توانائی بالکل صفر ہوناضر وری ہے، اگر معاملات ایسے ہی ہیں تو کا کنات کم مدافعت کاراستہ اپناتے ہوئے مادے یا توانائی کی کسی
طرح کی ضرورت کے بغیر وجود میں آسکتی ہے۔ (یال ڈیویئس 1983: 31-20)

## اقتباس9- ایڈورڈٹرائین:

طبیعات کے قوانین ویکیوم فلکجویشن کے پیانہ پر کوئی حد نہیں لگاتے، تاہم دورانیے پریقیناً حدلگائی جاسکتی ہے ΔΕΔt ~ h، مگر اس کا صرف ایک ہی مطلب ہے کہ ہماری کا ئنات صفر توانائی رکھتی ہے، جو کہ واقعتاً قرین قیاس ہے. (ٹرائین <u>397:1973</u>) اقتباس 10 – وکٹر سٹیننجر:

عمو می اضافیت میں ، زمان و مکان مادے اور شعاع ریزی سے خالی ہو سکتے ہیں گر پھر بھی اس میں توانائی ہو سکتی ہے جواس کی خمیدگی یا انخناء میں ذخیر ہ ہوگی، بے علت ، اتفاقی یارینڈم کو انٹم فلکجو یشن ایک ہموار ، خالی ، بے خواص زمان و مکان مثبت یا منفی خمیدگی کے حامل مقامی خطے وجو دمیں لا سکتا ہے ، اسے "زمانی مکانی جھاگ" کہا جاتا ہے جبکہ خطوں کو "باطل و یکیوم کے بلبلے" کہا جاتا ہے ، جہاں کہیں بھی خمیدگی مثبت ہوگی باطل و یکیوم کا بلبلہ ۔ آئن سٹائن کی مساوات کے عین مطابق ۔ پھولنا شروع ہوجائے گا ، 10 ^ - 42 سیئٹ میں بلبلہ ایک پروٹون کے حجم کے بر ابر ہو جائے گا اور اس کے اندرکی توانائی کا نئات کے تمام مادے کو بنانے کے لیے کافی ہوگی .

بلبلوں کا آغاز بغیر مادے، شعاع ریزی، یاخطوطِ قوت کے میدان اور زیادہ سے زیادہ ناکار گی کے ہو گا، ان میں توانائی ان کی خمید گی میں ہوگی، اس طرح یہ ایک" باطل ویکیوم" ہوگا، جیسے ہی یہ پھیلیں گے، ان کے اندر کی توانائی صعودی طور پر بڑھنا شروع ہوجائے گی،اسسے قانون بقائے توانائی کی خلاف ورزی نہیں ہوتی کیونکہ باطل ویکیوم منفی دباؤر کھتاہے (میر ایقین کریں، پیرسب اس مساوات کی پیروی میں ہور ہاہے جو آئن سٹائن نے 1916ء میں لکھی تھی) چنانچہ پھیلتے بلبلے اپنے آپ پر کام کریں گے.

جیسے ہی بلبلہ کا ئنات پھیلتی ہے ،ایک طرح کی رگڑو قع پذیر ہوتی ہے جس سے توانائی پارٹیکلوں میں بدل جاتی ہے ، پھر درجہ حرارت کم ہو تاہے اور ایک بے ساختہ تشاکل توڑنے کا عمل و قوع پذیر ہو تاہے جیسے مقناطیس میں جسے درجہ کوری Curie حرارت کم ہو تاہے اور ایک بے ساختہ تشاکل توڑنے کا عمل و قوتوں کا بنیادی اتفاقی ڈھانچہ نمودار ہو تاہے ، پھلاؤرک جاتا ہے اور ہم مزید شاسابگ بینگ کی طرف منتقل ہو جاتے ہیں .

نمو دار ہونے والی قوتیں اور پارٹیکل زیادہ یا کم اتفاقی (رینڈم) ہوتے ہیں، اور صرف تشاکل کے اصولوں کے زیر انتظام ہوتے ہیں (جیسے توانائی یامومینٹم کے تحفظ کے اصول) جو کہ کسی ڈیز ائن کا نتیجہ نہیں ہیں بلکہ قطعی طور پر ڈیز ائن کی غیر موجو دگی کا نتیجہ ہیں.

معلوم ہو تاہے کہ پارٹیکل اور طبیعات کی قونتیں کاربن پر مبنی زندگی کی پیداکاری کے لیے "ہموار" کی گئی ہیں جسے "انسانی اتفاقات" میں اس حقیقت کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے کہ زمان و مکان کی جھاگ لامتناہی ابھرتی کا ئناتیں رکھتی ہے جو کہ ہر ایک، ایک دوسرے سے مختلف ہیں، ہوا صرف ہے ہے کہ ہم ان میں سے ایک ایس کا ئنات میں موجود ہیں جہاں قوتوں اور پارٹیکلوں نے ایپ آپ کو کاربن اور دیگر ایمٹوں سمیت اس ضروری پیچیدگی کی تولید کے قابل بنالیاجوز ندہ اور سوچنے کی صلاحیت رکھنے والے جانداروں کی نشونما کے لیے ضروری ہے ۔ (سٹینجر 1996)

کائنات میں ساراہادہ اور شعاع ریزی پہلی بار کہاں سے آئی؟ طبیعات دانوں کی حالیہ دلچسب نظریاتی تحقیق جیسے ہارورڈ کے سٹیون وائن برگ اور ماسکو کے یابی زیلڈووچ تجویز کرتی ہے کہ کائنات ایک پر فیکٹ ویکیوم کے طور پر شر وع ہوئی اور یہ کہ مادی دنیا کے تمام یارٹیکل خلاء کے بھیلاؤسے ہیں۔...

گب بینگ کے فوراً بعد کی کائنات پر غور کریں، خلاء دھا کے دار قوت سے شدت سے پھیل رہی ہے، ابھی تک جیسا کہ ہم نے دیکھا، تمام خلاء ورچو کل اور اینٹی ورچو کل پارٹیکلوں سے ابل رہی ہے، عام طور پر پارٹیکل اور اینٹی پارٹیکل کو وقت کے وقفے میں ایک ساتھ بیچھے جانے میں کوئی مسئلہ نہیں ہو تا۔۔ اتنامخضر وقفہ کہ قانون بقائے مادہ کی اصولِ غیریقینی سے تشفی ہو جاتی ہے، میں ایک ساتھ بیچھے جانے میں کوئی مسئلہ نہیں ہو تا۔۔ اتنامخضر وقفہ کہ قانون بقائے مادہ کی اصولِ غیریقینی سے تشفی ہو جاتی ہے، گب بینگ کے دوران خلاء اس طرح تیزی سے پھیل رہاتھا کہ پارٹیکل تیزی سے اپنے متعلقہ اینٹی پارٹیکل سے دور کھنچے جارہے سے ماس طرح وہ دوبارہ کیجائی کے موقع سے محروم ہو گئے، یہ ورچو کل پارٹیکل حقیقی دنیا کے حقیقی پارٹیکل بن گئے، تاہم اس

مادہ سازی کے لیے توانائی کہاں سے آئی؟

یاد کریں کہ بگ بینگ بلیک ہول کے مرکز کی طرح تھا، چونکہ تجاذبی توانائی کی وسیع فراہمی اس کا ئناتی اکائی کے شدید تجاذب سے مشروط تھی، اس مصدر نے اتنی کافی توانائی فراہم کی کہ کائنات کو مکمل طور پر ان تمام قابلِ فہم پارٹیکلوں اور اینٹی پارٹیکلوں سے بھر دیا، چنانچہ پلانک وقت کے فوراً بعد، کائنات میں پارٹیکلوں اور اینٹی پارٹیکلوں کاسلاب آگیا تھاجو خلاء کے شدید پھیلاؤ کی وجہ سے پیدا ہوئے تھے. کاؤ فمین (1985-532)

اقتباس 12- مار ٹن بوجو والڈ:

ویلنکن کی سرنگ حالت کوانٹم میکا نکس کے ایک اور اثر پرانحصار کرتی ہے، ایک بار پھر ویو فنکشن کی خصوصیات کا نتیجہ، ویو فنکشن بسااو قات اپنی د موں کے ساتھ رکاوٹوں کو چپید سکتا ہے، حتی کہ اگر وہ مطابق کلاسی پارٹیکل سے کہیں بلند ہوں...
ویلنکن نے 1983 میں تجویز کیا کہ ہو سکتا ہے کا ئنات بذاتِ خود ایسے ہی کسی سرنگ عمل کاری سے ظہور پذیر ہوئی ہو، ہماری کا ئنات ایک راہنماویو فنکشن کی دم ہو سکتی ہے جو کہ بگ بینگ اور اس کی اکائی کی رکاوٹوں کو چپید گئی ہو، مگر کا ئنات کی سرنگ اور اس کی اکائی مقد ارمیں ویو فنکشن کہاں سے آیا، سرنگ عمل کاری سے پہلے ہماری کا ئنات کی سرنگ کہاں سے آئی، ویلنکن کاواضح جو اب ہے، پہلی بار لاشتے سے...

کوئی لا شئے سے سرنگ کاری کومادی فہم میں لفظی معنوں میں لے سکتا ہے،اس سے قطع نظر ویلئکن کا مفروضہ کا نئات کے ویو فنکشن کے اعتبار سے معقول ہے،اوریقینی اولین قدروں اور معدوم خجم سمیت سرنگ حالت کاعطا کر دہ ہے. (بوجووالڈ2010: 222)

## کاننات کی توانانی

اگر پورینئم کے ایک نیو کلیئس میں مقید توانائی کو دیکھا جائے یا کروڑوں سالوں سے سورج سے ابلتی توانائی پر نظر ڈالی جائے یا اس حقیقت کو مدِ نظر رکھا جائے کہ ہماری قابلِ مشاہدہ کا ئنات میں کوئی 10^80 پارٹیکل موجود ہیں توابیا لگتا ہے گویا کا ئنات کی مجموعی توانائی نا قابلِ بیان حد تک زیادہ ہوگی، مگر در حقیقت ایسانہیں ہے، یہ صفر ہے.

روشن، مادہ اور ضد مادہ وہ چیزیں ہیں جنہیں طبیعات دان "ثبت توانائی" کہتے ہیں اور یقیناً یہ کافی مقد ار میں موجو دہیں تاہم بہت سے طبیعات دانوں کا خیال ہے کہ اسی تناسب میں "منفی توانائی" بھی موجو دہے جو کہ اس تجاذبی کشش میں پنہاں ہے جو کہ تمام مثبت توانائی کے پارٹیکلوں کے در میان پائی جاتی ہے ، یوں مثبت اور منفی متوازن ہو جاتے ہیں چنانچہ کا کنات میں سرے سے کوئی توانائی دراصل ہے ہی نہیں.

کی مجموعی توانائی صفرہے".

سٹیفن ہاکنگ اپنی دستاویزی فلم "ہر چیز کا نظریہے" میں مثبت اور منفی توانائی کے نصور کو پچھ اس طرح بیان کرتے ہیں: "ایک دوسرے کے قریب مادے کے دو ٹکڑوں کے مقابلے میں کم توانائی ہوتی ہے، کیونکہ آپ کوانہیں الگ کرنے کے لیے اس تجاذبی قوت کے خلاف جوانہیں ایک دوسرے کی طرف تھینچار ہی ہے توانائی صرف کرنی پڑے گی، اس طرح سے تجاذبی میدان منفی توانائی رکھتا ہے، کا کنات کی صورت میں جو کہ مکان میں تقریباً ہموارہے، یہ دکھایا جاسکتا ہے کہ یہ منفی تجاذبی توانائی ما کندہ مثبت توانائی کی مکمل طور پر نفی کر دیتی ہے، چنانچہ کا کنات

یونیورسٹی آف کیلی فور نیابر کلے کے طبیعات دان الیکسی فلیسیدنکو (Alexei Filippenko) اور ویلیم کالج کے طبیعات دان جے پاساچوف (Jay Pasachoff) اپنے مشتر کہ مقالے "کائنات لاشئے سے" میں تجاذب کی منفی توانائی کویوں بیان کرتے ہیں: "اگر ہم کوئی بال گرائیں (جو کہ ساکن ہونے کی وجہ سے صفر توانائی کی حالت پر ہے) تو گرتے وقت یہ حرکت کی توانائی حاصل کرلے گی (حرکی توانائی — متوانائی سے متوازن ہو جائے گا اور اس طرح دونوں توانائیوں کا مجموع صفر رہے گا". طور پر (زمین کی) بڑی منفی تجاذبی توانائی سے متوازن ہو جائے گا اور اس طرح دونوں توانائیوں کا مجموع صفر رہے گا". دو سرے لفظوں میں بال کی مثبت تونائی بڑھی، مگر عین اسی وقت منفی توانائی بھی زمین کے تجاذبی میدان میں شامل ہوگئی، وہ بال جو خلاء میں سکون کی حالت میں صفر توانائی پر تھی وہ بعد میں خلاء میں گرتی صفر توانائی کی حامل بال میں بدل گئی.

کائنات کو مجموعی طور پر اس بال سے تشبیہ دی جاسکتی ہے، بگ بینگ سے پہلے کائناتی بال حالتِ سکون میں تھی اور اب بگ بینگ کے بعد میہ گررہی ہے،روشنی اور مادہ وجو دمیں آیا اور حرکت بھی کر رہاہے مگر منفی توانائی کی وجہ سے جو پارٹیکلوں کے ذریعے تجاذبی میدان میں بنی، کائنات کی مجموعی توانائی صفر رہ جاتی ہے.

یہاں سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر کار میہ (کا ئناتی) بال گرناہی کیوں شروع ہوئی... مساوی مثبت اور منفی حصوں سمیت کوئی چیز لا شئے سے کیسے آسکتی ہے؟

طبیعات دان کہتے ہیں کہ مساوی کمیتوں پر مشتمل سے مثبت اور منفی توانائی اتفاقی (randomly) طور پر فلکجویٹ (fluctuated) کرتی ہوئی وجو دمیں آگئی، فلمیپینکو اور پاساچوف کہتے ہیں کہ: "کوانٹم نظریہ خاص طور سے ہائیزن برگ کا اصولِ غیریقینی طبعی وضاحت فراہم کر تاہے کہ توانائی کس طرح لاشئے سے وجو دمیں آسکتی ہے، تمام کا کنات کے پارٹیکل اور اینٹی پارٹیکل بے ساختہ حالت میں اور تیزی سے قانون بقائے توانائی کو توڑے بغیر ایک دو سرے کو باطل کر دیتے ہیں، ورچو کل پارٹیکلوں کی اس بے ساختہ پیدائش اور موت کو "قدری تموج" یا "<u>کوانٹم فلکجویشن</u>" کہاجا تاہے ،لیبارٹری میں کئے گئے تجربات سے بیر ثابت ہواہے کہ در حقیقت کوانٹم فلکجویشن ہر جگہ اور ہر وقت ہوتی رہتی ہے".

کائنات دانوں نے "پچلاؤ" (inflation)کا ایک نظریہ وضع کیاہے جس میں بیان کیاجا تا ہے کہ کس طرح خلاء کے کسی از حد دقیق جصے میں ور چو کل پارٹیکل کے جوڑے پچول کر ایک ایسی ضخیم کائنات بناتے ہیں جیسی کہ آج ہم دیکھتے ہیں، ایلن گھ the – جو انقلیشن کا سالو جی کے مرکزی دماغ ہیں کائنات کو پچھاس طرح بیان کرتے ہیں: "انتہائی مفت کنچے – the نظلیشن کا سالو جی کے مرکزی دماغ ہیں کائنات کو پچھاس طرح بیان کرتے ہیں: "انتہائی مفت کنچے – ultimate free lunch".

ایک لیکچر میں کو نیات دان سین کیرول (Sean Carroll)نے کا ئنات کے لیے توانائی کی ضرورت کو یوں بیان کیا کہ: "آپ کسی قشم کی توانائی کے بغیر ایک مضبوط اور خو دیر منحصر کا ئنات بناسکتے ہیں".

# ارتقاسکے مخالفین کی علمی مصراقیت - ہارون یحیی بطور نمونہ

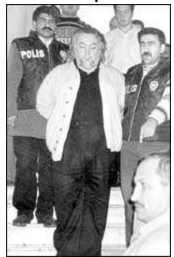
یہ کوئی نئی خبر نہیں ہے کہ جن تخلیقیوں کی ویب سائٹس سے انٹیلی جینٹ ڈیزائن اور نظریہ تخلیق کے حامی عام مسکین تخلیقے اپنے موقف کی تائید کے لیے اقتباسات کا پی کر کر کے پیش کرتے ہیں جھوٹی ہوتی ہیں، یہ ویب سائٹس ارتقاء کے خلاف انشائی تقریری مضامین لکھ کر ان میں نامور علاء کے اقتباسات اس طرح سے موڑ توڑ کر پیش کرتی ہیں گویا یہ ان کے اعترافات ہوں تاکہ نظریہ ارتقاء کو غلط ثابت کیا جاسکے .. بعض او قات ان ویب سائٹس کی جعل سازی اس قدر بھونڈی ہوتی ہے کہ بھانڈ ایجوٹ کے باوجو د بھی یہ اپنی غلطیوں پر پر دہ ڈالنے کی کوشش تک نہیں کرتے جو ہٹ دھر می کی انتہاء ہے .. اس کی ایک بڑی مثال عدنان اوسطار کی ویب سائٹ ہے ..

تاہم کروڑوں کاسوال سے ہے کہ عدنان او تطار المعروف ہارون یجی اور اس جیسے دیگر مذہب پرست تخلیقیوں کی علمی حیثیت اور مصد اقیت کیا ہے؟

ذراس گوگانگ کرنے پر پیۃ چلا کہ صاحب در حقیقت جامعہ میمارسنان سے فنون لطیفہ میں فارغ التحصیل ہیں..اب بھلاحیاتیات اور ارتقاء کا فنونِ لطیفہ سے کیا تعلق؟ ہوسکتا ہے تخلیقیوں کی نظر میں ہو کہ بیہ چاہیں تو مٹی کو بھی سونا ثابت کر سکتے ہیں..! اور ارتقاء کا فنونِ لطیفہ سے کیا تعلق؟ ہوسکتا ہے تخلیقیوں کی نظر میں ہو کہ بیہ چاہیں اور کی سام کو کین بہر حال مزید تلاش کرنے پر پیۃ چلا کہ صاحب 1986 میں 1986 میں 1980 میں انہیں کو کین رکھنے کے جرم میں گرفتار کیا گیا اور طبی جانج سے ان کے خون میں نشے کی کثیر مقد ارپائی گئی، 1999 میں انہیں کئی سکینڈلوں کے تحت گرفتار کیا گیا جن میں و ھمکیاں، جرائم پیشہ تنظیم کا قیام اور ترکی ماڈل ابر وسمسک Ebru Simsek کو ہر اسال کرنا شامل ہے کیونکہ اس نے عدنان اوسطار کے ساتھ جنسی تعلقات قائم کرنے سے انکار کر دیا تھا، ترکی کی عد التوں میں یہ کیس دو شامل ہے کیونکہ اس نے عدنان اوسطار کے ساتھ جنسی تعلقات قائم کرنے سے انکار کر دیا تھا، ترکی کی عد التوں میں یہ کیس دو

·

سال تک چلتے رہے جس کے دوران زیادہ تر مدعیان نے دھمکیاں ملنے پر اپنے کیس واپس لے لیے اور یوں تحلیقیوں اور اسلام کے بیر ہیر وجیل سے آزاد ہوئے جبکہ اس کی تنظیم کے دیگر دوساتھوں کو ایک ایک سال قید کی سز اسنائی گئی.. 2008 میں ترک کے بیر ہیر وجیل سے آزاد ہوئے جبکہ اس کی تنظیم کے دیگر دوساتھوں کو اثین ارکان کو امیر گھر وں کے نوجوان سائنسد انوں کو جنس کی لا کچے دصوصی محفلوں میں شرکت کرنے پر اکسایا، اخبار کے مطابق ایک خاتون کو زبر دستی سائنسد انوں کو جنس کی لا کچے دصوصی محفلوں میں شرکت کرنے پر اکسایا، اخبار کے مطابق ایک خاتون کو زبر دستی سولہ مر دوں کے ساتھ جنسی تعلق قائم کرنے پر مجبور کیا گیا، ان جنسی تعلقات کی فلمیس بنا کر عدنان اوسطار کے حوالے کی گئیں جنہیں شظیم چھوڑنے کے خواہش مندوں کو دھرکانے کے لیے استعمال کیا جاتا تھا، جرم ثابت ہونے پر عدالت نے اسی سال عدنان اوسطار اور اس کے دیگر 17 ساتھیوں کو تین سال قید کی سز اسنائی، عدنان اوسطار کی ذاتی سیکریٹر کی سے جب ان سب حرکتوں کے بیجھے کار فر مافلنے کے بارے میں یو چھاگیا تو اس نے جو اب دیا: "جنسی تعلقات قائم کرنا". (حوالہ 1 – 2)





اسلامی تخلیقیوں کا پیرفرشتہ صفت اور پاکباز نجات دہندہ اپنی کتاب "اطلسِ تخلیق" (Atlas of Creation) کو اپنی زندگی کی بہترین کتاب قرار دیتا ہے، اس کتاب میں اس نے بزعم خود بید ثابت کر دیا ہے کہ متحجرات یعنی فوسلز نظر بیہ تخلیق کی تائید کرتے ہیں کیونکہ بیران جاندارانواع سے بالکل مماثل ہیں جواب زندہ ہیں، صاحب نے بیر کتاب ہزاروں کی تعداد میں چھپواکر سکولوں، تحقیقی اداروں اور پورپی وامریکی جامعات کو مفت میں "زبر دستی" ارسال کی اور کئی زبانوں میں اس کا ترجمہ کرایا، 2007 میں بیہ کتاب فرانس میں اس بڑے پیانے پر پھیلائی گئ کہ فرانسیسی وزارتِ تعلیم کوایک بیان جاری کرنا پڑا جس میں کہا گیا کہ ہماری تعلیم ارتقاء پر مبنی ہے اور اس کتاب کی ہمارے ہاں کوئی جگہ نہیں.

## یونیورسٹی آف مینی سوٹاموریس میں حیاتیات کے پروفیسر مائرز اس کتاب کے بارے میں کہتے ہیں:

The general pattern of the book is repetitious and predictable: the book shows a "
picture of a fossil and a photo of a living animal, and declares that they haven't
changed a bit, therefore evolution is false. Over and over. It gets old fast, and it's
usually wrong (they have changed!) and the photography, while lovely, is entirely
"stolen

"تتاب کاعمومی انداز حسبِ توقع اور تکراری ہے: کتاب ایک متحجرہ اور ایک زندہ جانور کی تصویر دکھا کر یہ فیصلہ کر دیتی ہے کہ یہ ذرائبھی تبدیل نہیں ہوا چنانچہ ارتقاء غلط ہے، اس بات کو اتناد ہر ایا جاتا ہے کہ بوریت ہونے لگتی ہے، جو کہ عموماً غلط ہے (وہ تبدیل ہوئے ہیں!) جبکہ وہ خوبصورت تصاویر مکمل طور پر چوری شدہ ہیں۔"

اور حقیقت بھی بہی ہے کہ اس کتاب میں جتنی بھی تصویر ہیں ہیں ساری کی ساری انٹر نیٹ سے اٹھائی گئی ہیں خاص طور

سے گراہم اون کی ویب سائٹ پر خصوصی شب خون مارا گیاہے .. 

آکسفر ڈیونیور سٹی میں ار تقائی حیات اور ایتھالو ہی کے پر وفیسر رچر ڈ ڈ اکنز نے کتاب پر تبعرہ کرتے ہوئے کہا کہ کتاب میں جاند اروں کی غلط زمرہ بندی کی گئی ہے اور مصنف کو سمندری سانپ اور برقی ہام مچھلی میں فرق تک کا نہیں پتہ .. 

جاند اروں کی غلط زمرہ بندی کی گئی ہے اور مصنف کو سمندری سانپ اور برقی ہام مچھلی میں فرق تک کا نہیں پتہ .. 

پر وفیسر ہو مر جیکسن ایک 84 سالہ امر کی کیمیاء دان اور محقق ہیں جو بر وکلین کالج نیویارک میں کیمیاء کے پر وفیسر رہے ہیں اور اب بیس سال سے ریٹائر ڈزندگی گزارر ہے ہیں، 2007 میں پر وفیسر جیکسن نے امریکین سائٹشٹ میگزین کے چیف ایڈیٹر کو ایک خطاب کیا ۔۔ مگر کیوں؟

ہوایہ کہ کہ کا کہ مقالہ کیا ہونے والے اپنے ایک حقیقی مقالے کے کچھ صے واپس لینے کا مطالبہ کیا .. مگر کیوں؟

ہوایہ کہ 1955 میں پر وفیسر جیکسن نے ایک مقالہ کھا جس کا عنوان تھا: Information, Reproduction and the سٹینی ملر سے مشہور تجربے جو پر وٹیئرنگی بنیاد ہوتے ہیں اور اس طرح یہ زندگی کی بھی بنیاد ہیں، پر وفیسر جیکسن کا یہ مقالہ سٹینی ملر کے مشہور تجربے جو پر وٹیئرنگی بنیاد ہوتے ہیں اور اس طرح یہ زندگی کی بھی بنیاد ہیں، پر وفیسر جیکسن کا یہ مقالہ سٹینی ملر کے مشہور تجربے جو کروٹیز کی بنیاد ہوتے ہیں اور اس طرح یہ زندگی کی بخی بنیاد ہیں، پر وفیسر جیکسن کا یہ مقالہ سٹینی ملرکے مشہور تجربے جو کا 1953 میں کیا گیا تھا کے دوسال بعد شائع ہوا جس میں ملر بھی کویائی اور غیر نامیاتی مواد میں کیمائی تعامل کے لیے توانائی کے طور 1953 میں کیا گیا تھا کی تعامل کے لیے توانائی کے طور

پراستعال کرتے ہوئے نہ صرف اما ئنوالیںڈ بلکہ دیگر نامیاتی اجسام بھی حاصل کرنے میں کامیاب رہاتھا، پروفیسر جیکبسن سے غلطی یہ ہوئی کہ انہوں نے ملر کے تجربے میں توانائی کے مصدر کو نظر انداز کر دیااور کہا کہ ابتدائی زمین کے سمندروں میں اما ئنوالیںڈ کی خود کار تشکیل ناممکن ہے ۔ اس وقت کسی نے بھی اس مقالے پر توجہ نہیں دی بلکہ خود پروفیسر جیکبسن بھی اسے بھول گئے تھے مگر ایک اتفاق نے انہیں اس کی یاد دلادی جب انہوں نے اپنانام گوگل میں ڈال کر سرج کیااور 52 سال بعد انہیں اپنی غلطی پر پچھتانا پڑا . .

گو گل کے پہلے دس نتائج میں ذیل کے روابط شامل تھے:

http://www.darwinismrefuted.com

http://www.evolution-facts.org

یہ ویب سائٹ تخلیقیوں کی ہیں جو نظریہ ارتقاء کو غلط قرار دیتی ہیں،DarwinismRefuted.com نامی ویب سائٹ نے جو عد نان اوسطار کی ملکیت ہے پر وفیسر جیکبسن کے اُس مقالے کا ایک اقتباس نظریہ ارتقاء کو غلط ثابت کرنے کے لیے ان کے اعتراف کے طور پر پیش کیا کہ زندگی کے لیے در کار اجزاء خو د کار طور پر پیدانہیں ہوسکتے:

Directions for the reproduction of plans, for energy and the extraction of parts from "
the current environment, for the growth sequence, and for the effector mechanism
translating instructions into growth-all had to be simultaneously present at that
moment [when life began]. This combination of events has seemed an incredibly
"unlikely happenstance

اپنے کام کوار تقاء کے خلاف استعال ہوتے ہوئے دیکھ کرانہیں شدید صدمہ پہنچا مگریہ تو صرف آغاز تھا، جب انہوں نے اپنے اصل مقالے سے رجوع کیا توانہیں پنہ چلا کہ ہارون کی کے صفحہ پر ان کی بات کا جو اقتباس درج ہے اسے موڑ توڑ کر پیش کیا گیا ہے، جب انہوں نے علم کے نام پریہ جعلسازی دیکھی تو اپنے مقالے کا وہ حصہ واپس لینے کا فیصلہ کیا اور سائٹفک امریکن کے ایڈیٹر کو خط لکھ کر اعتراف کیا کہ انہوں نے جو لکھا تھا وہ غلط تھا چنانچہ 1955 میں لکھے گئے ان کے مقالے کے وہ غلط جھے منسوخ کر دیے جائیں، علمی حلقوں نے پر وفیسر جیکسسن کے اس اقدام کی تعریف کی .. آخر حقیقی عالم اور جعلی عالم میں کوئی تو فرق سے ..!؟

http://www.darwinismrefuted.com/20 questions 01.html

http://www.harunyahya.com/de/kollaps02.php

اور چونکہ اردو کی سب سے بڑی علمی جعلسازی پر بہنی ویب سائٹ قر آنگ سائٹس کاار نقاء کے خلاف کھا گیا ہے مضمون – حیسا کہ مضمون کے آخر میں حوالہ دیا گیا ہے –ہارون کچی کی ویب سائٹ سے استفادہ کر کے لکھا گیا ہے لہذا ہے جعلسازی یہاں بھی موجود ہے بلکہ مضحکہ خیز حد تک جاتے ہوئے نہ صرف پر وفیسر جیکبسن کو کیمیاء (chemistry) کی بجائے خر دحیاتیات (Microbiology) کا ہر قرار دیا گیا ہے اور ان کے بیان کی گر دن مزید مر وڑتے ہوئے اس میں خدائی مداخلت بھی داخل کردی ہے بلکہ انتہائی بھونڈ کے طریقے سے پر وفیسر جیکبسن کے بیان کو نوبل انعام یافتہ علماء جیمی واٹسن اور فرانسس کردی ہے بلکہ انتہائی بھونڈ کے طریقے سے پر وفیسر جیکبسن کے بیان کو نوبل انعام یافتہ علماء جیمی واٹسن اور فرانسس کریے کی دریافت کے پس منظر سے جوڑنے کی کوشش کی گئ ہے:

مریک کی ڈی این اے کی ساخت کی دریافت کے پس منظر سے جوڑنے کی کوشش کی گئ ہے:
مزد حیاتیات (Microbiology) کے امریکی ماہر جیکب سن اس کیفیت پر پچھ یوں تبھرہ کرتے ہیں: ''نسل خیزی، دستیاب ماحول سے توانائی اور (درکار) اجزاء کا حصول، سلسلوں کی افزائش، اور احکامات کو افزائش میں بدلنے والے اثر پذیر نظام کے لئے ماحول سے توانائی اور (درکار) اجزاء کا حصول، سلسلوں کی افزائش، اور احکامات کو افزائش میں بدلنے والے اثر پذیر نظام کے لئے ماحول سے توانائی اور درکار) اجزاء کا حصول، سلسلوں کی افزائش، اور احکامات کو افزائش میں بدلنے والے اثر پذیر نظام کے لئے

سرد حیاتیات (Microbiology) سے اسری ماہر جیلب ن اس یقیت پر چھیوں جسرہ سرے ہیں۔ سس بیری، دسمیاب ماحول سے توانائی اور (در کار) اجزاء کا حصول، سلسلوں کی افزائش، اور احکامات کو افزائش میں بدلنے والے انز پذیر نظام کے لئے ساری اور مکمل ہدایات کو اُس وقت (جب زندگی کی ابتداء ہوئی) ایک ساتھ موجو د ہونا چاہئے تھا۔ ان واقعات کابیک وقت وقوع پذیر ہونا اس قدر ناممکن ہے کہ ہماری سمجھ سے ماوراء ہے، اور اکثر کسی خدائی مداخلت کا مر ہونِ منت ہی سمجھا جاسکتا ہے"۔ مذکورہ بالاعبارت، ڈی این اے کی ساخت دریافت ہونے کے صرف دو سال بعد تحریر کی گئی تھی"

یہ تھی عدنان اوسطار المعروف ہارون کیجی کی علمی اور اخلاقی حیثیت جس سے ارتقاء کے خلاف لکھے گئے اس کے اور اس جیسے دیگر تخلیقیوں کے انشائی مضامین اور کتابوں کی تخقیقی اور علمی مصد اقیت کا بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے .

تنقيروتليخ

# غلامی - دیک پېرانشی جرم

غلاموں کی تاریک کو کھڑیوں میں جو بچے پیدا ہوتے تھے ان کامالک خدا نہیں ہو تا تھا؟ ان غلام بچوں کی پیدائش پر ان کے غلام ماں باپ کوخوشی ہوتی تھی؟ میں اس بات کا ادراک نہیں کر سکتا، باپ غلام ، ماں غلام ، بہن بھائی غلام ، جانے کب مالک کا دل

آئے توان میں سے کسی کو کسی نئے مالک کے ہاتھ نئے دے اور اس غلام خاندان کا شیر ازہ بکھر جائے ، کب کسی مندر کی قربان گاہ پروہ بچپہ قربان کر دیاجائے یامالک کی قبر میں زندہ دفن کر دیاجائے ، کوئی کام کرتے ہوئے مرجائے ، کوئی بیاری سے مرجائے ، عمر سے پہلے لڑکیوں کے ساتھ جنسی زیادتی ہو جائے ، لڑکوں کو نامر دبنا دیاجائے ، ایک غلام یالونڈی کے ساتھ کیا کیاہو تا تھا یہ سوچ کر ہی میری روح کانپ جاتی ہے۔

جب ماؤں سے ان کے لخت جگر چھنے جاتے ہوں گے، جب مالک کو آنکھ دکھانے پر کوئی نوجو ان غلام جان سے جاتا ہو گا، جب شوہر کے سامنے اس کی بیوی اور باپ کے سامنے اس کی بیٹی بے آبر وہو تی ہوگی، اس بے بسی کے عالم کا تصور بھی ناممکن ہے۔ بوڑھے ماں باپ کا بوجھ دنیا نہیں اٹھاتی، عمر رسیدہ غلاموں کے ساتھ کیا ہوتا ہوگا؟

غلاموں کو دی جانے والی سز ائیں حضرت مسے کی سولی سے سنگین تر ، غلاموں پر ٹوٹے والی آفتیں فرعون اور مصر پر ٹوٹے والی دس آفتوں سے کہیں گر اں ، حضرت امام حسین پر ٹوٹے والے مظالم ان کی زندگی کاروز مر ہ معمول ، فاقعہ کشی ، کال اور بُھک مرکی روز کا کاروبار ، غلاموں پر ہونے والے مظالم بیان کرنے کے لئے ناتو میرے یاس الفاظ ہیں اور ناہی مثال۔

غلامی کے معاملے میں مذہب ہمیشہ سے خاموش تماشائی بنارہا، خدانے عاد و شود کو توان کے گناہوں کے باعث نیست و نابود کیا،
کاش ایسی کوئی سنگین سز اغلامی کے لئے بھی کسی شہر پر نازل کر دیتا، شریعت ِموسوی سے لے کر شریعت محمدی تک غلامی کو ترک کرنے کے بارے میں کوئی حکم صادر نہیں کیا گیا، غلاموں کے بارے میں مذہبی کتب کے اور اق سفید ہیں، دنیا کے وہ مذاہب جو ہماری نظر میں بت پر ستانہ اور گناہ پر مبنی ہیں اور وہ مذاہب جو الہامی ہیں غلامی کے معاملے میں ایک جیسی چپ سادھے ہیٹے ماری نظر میں بت پر ستانہ اور گناہ پر مبنی ہیں اور وہ مذاہب جو الہامی ہیں غلامی کے معاملے میں ایک جیسی چپ سادھے ہیٹے در ہے، غلامی پر بات کرنے سے آئکھ چراتے رہے، عصر حاضر میں معاش اور توانائی کا دارومدار تیل کمپنیوں پر ہے، حکومتیں اور مذاہ بان کے سامنے سر تسلیم خم ہیں اسی طرح ماضی کی دنیا اور اس کا معاشی دارومدار غلامی اور اس سے حاصل ہونے والے دولت و توانائی پر تھا۔ اس لئے کوئی مذہب اس کے خلاف نہیں بولا۔

غلامی کی لعنت کے خلاف اگر آواز اٹھانے کا سعادت حاصل بھی ہوئی توایک کافر، مرید، لادین ابر اہام کنکن کے جھے میں۔ غلامی کے خلاف امریکا میں پرزور تحریک ابر اہام کنکن نے چلائی، انہوں نے غلامی کو امریکا سے جڑسے اکھاڑ پھینکا، اور حقیقاً ان کوہی غلامی کے خلاف کھڑے ہونے انبیاءاور غلامی کے خلاف کھڑے ہونے انبیاءاور غلامی کے خلاف کھڑے ہونے انبیاءاور پینمبروں کو بھی حاصل نہ ہوسکا، اس لحاظ سے دکھی انسانیت پر ابر اہام کنکن کا احسان عظیم ترین ہے، کیونکہ پیغمبروں اور نبیوں نے کسی حدیک غلاموں سے متعلق قوانین اور ان کے ساتھ روار کھا جانے والا سلوک توبیان کیا گر کبھی بھی غلامی کو جڑسے ختم کسی حدیک غلاموں سے متعلق قوانین اور ان کے ساتھ روار کھا جانے والا سلوک توبیان کیا گر کبھی بھی غلامی کو جڑسے ختم کرنے کی کوشش نہ کی۔ کئی ندا ہب کے پیروکار بڑے فخرسے اپنے مذہب میں غلاموں سے رحم سے پیش آنے کے حکم کاذکر کرتے ہیں، غلاموں کو دیئے جانے والے حقوق کاراگ الاسے ہیں، گریہ لوگ یہ نہیں جانے کہ غلام سے لاکھ نرمی برتیں اس کو

.

لا کھ حقوق دیں جب تک آزادی کا حق نہ دیا تب تک اس کی ذات پر کوئی احسان نہیں کیا، کیونکہ آپ ایک انسان کو سب پچھ بھی دے دیں اور خو داپنی ذات کے مالکانہ حقوق نہ دیں توسب خاک ہے۔ آزادی انسان کابنیادی حق ہے باتی تمام ہی حقوق کی بات آزادی حاصل کرنے کے بعد آتی ہے، جس کو آپ چھ یا خرید سکتے ہیں وہ انسان نہیں بلکہ ایک ملکیت ہو تا ہے، اور کسی بھی خریدی ہوئی شے کا کوئی حق نہیں ہو تا اس کی ایک قیمت ہوتی ہے، چیز اچھی حالت میں ہو تو اچھی قیمت بری میں تو کم قیمت، اور جو جتنی قیمت اداکر تا ہے اس سے اتناہی فائدہ اٹھا تا ہے۔

جیسے آج مشینوں کے کوئی حقوق نہیں ہیں اسی طرح غلاموں کے کوئی حقوق نہیں تھے، مشینوں کو تیل دیاجاتا ہے، آرام دیاجاتا ہے کہ کل صبح صبح طرح سے کام کر سکیس، اگر خراب ہو جائیں تو کاٹھ کباڑ میں بچے دیاجاتا ہے، لوہے کی بھٹی میں پگھلا دیاجاتا ہے، اور کوئی ان کے نیست ہونے پر آنسو نہیں بہاتا۔ غلاموں کے ساتھ بھی پچھ ایساہی ہو تا تھا، مگر ان میں مشینوں جتنی بر داشت نہیں تھی، روتے بھی تھے، خداسے التجائیں دعائیں بھی مانگتے تھے، مگر خدا بھی انہیں کوئی مشین ہی سمجھتا تھا؟ خدانے گناہ سے رہائی اور نجات کی تو بہت با تیں کیں مگر غلامی سے نجات کی کوئی خاص بات نہیں کی، غلاموں کو پید اکرنے والے خدانے غلامی کی مدمیں ہر گناہ پر چپ سادھے رکھی۔ شائد غلامی سی پیدائش جرم کی سزا تھی، جوموت تک پیچھانہیں چھوڑتی تھی، شائد جہنم کی مدمیں ہر گناہ پر چپ سادھے رکھی۔ شائد غلامی سی پیدائش جرم کی سزا تھی، جوموت تک پیچھانہیں چھوڑتی تھی، شائد جہنم کی مدمیں ہر گناہ پر دوہ مظلوم انسان دنیا میں آگئے تھے۔

غلام کی کوئی مرضی نہیں،

نام، عزت، ملكيت، گھر، مذهب، لباس نهيس،

پیجان، محبت، ایمان، امید نهیں،

وطن اور سوچ نهیں، نه اس کاحسن اپنانه وجو د اپنا،

نه منسی اپنی نه خوشی اپنی،

بے بس دعائیں اور بے کس التجائیں،

اور کوئی ہے توبس اِک گونگا، بہر اخد اجوان کی ہر ایک التجاء سے بے فکر غلاموں کے نیک آقاؤں پر اپنی بر کات کے آسانی چھپر پھاڑ تارہا تا کہ روتے دھوتے غلاموں پر قہر فراوانی سے نازل ہو تارہے۔

# <u> «غزوهٔ بشاور اسکول» اور بنیاه پرست</u>

میرے کسی "خیر خواہ" نے مجھے ا<u>س بلاگ</u> کالنک اس امید پر فراہم کیا کہ دہشت گر دی سے متعلق میر امؤقف سر اسر اسلام، جہاد، مولویوں اور دینی مدارس سے تعصب پر مبنی ہے اور اس بلاگ کی شکل میں شائد مجھے "آئینہ" نظر آ جائے اور میں اپنے مؤقف پر نادم اور شر مندہ ہو کر اس سے رجوع کر لوں، اور اسلام کو امن وشانتی کا علمبر دار، جہاد کو اللہ کی زمین سے فساد کے \_\_\_\_\_

خاتے کا ذریعہ ، مولویوں کو امن کا سفیر اور دینی مدارس کو جہالت کے منبع کے بجائے امن ، شانتی ، محبت ، رواد ارک ، بر داشت اور سلوک کے کا زخانے سیحضے لگ جاؤں۔ بلاگ لکھنے والے صاحب جن کانام تو مجھے معلوم نہیں ، انہوں نے اپنے لئے اپنا قلمی نام "نبیاد پرست" چناہے۔ اردوبلا گنگ سے دلچیپی رکھنے والے قارئین اس نام سے یقینًا مانوس ہوں گے۔ لیکن مجھے ان کا بلاگ پڑھنے کی سعادت پہلی بار نصیب ہوئی۔

موصوف ظالم بلاگر کومیں نے ابتدائی کلمات میں "معذرت خواہ مسلمان" اس لئے قرار دیا ہے کہ انہوں اپنے اس <u>خاص الخاص بلاگ</u> کے ذریعے "غزوہ پشاور اسکول" کے کر تا دھر تا سر فروش مجاہدین کی عظیم جہادی معرکہ پر پانی پھیرنے کی کوشش سر انجام دی ہے، وہ مقدس جہاد کہ جب فریصنہ جہاد کی اولین آیت (۳۹:۲۲) نازل ہوئی تواس ایک آیت نے گی دور کی ان بیسیوں آیات کو بیک جنبش قلم منسوخ کر دیا تھا جن میں کسی قدر رواداری اور بر داشت کا سبق موجود تھا۔ انہی منسوخ شدہ آیات کو آج انہی کی طرح کے معذرت خواہ مسلمان اسلام کو امن وشانتی، رواداری اور بر داشت کا دین ثابت کرنے کیلئے بڑھ جڑھ کر پیش کرتے ہیں۔

میں شائد الفاظ کے سحر میں مسحور ہو کر، عبارت کی سلاست و بلاغت میں مبہوت ہو کر، بڑے مدلّل و مفضل طرز استدلال سے متاثر ہو کر اس عظیم بلاگر کے پیش کر دود لا کل سے قائل ہو جاتا۔ لیکن شامتِ اعمال میں مذکورہ بلاگ پڑھنے سے قبل ہی عجابہ ین اسلام کی ترجمان ویب سائٹ "منتدیات باب الاسلام" پر موجود ایک طویل انٹرویو پڑھ چکاتھا جس میں ایک عظیم جہادی لیڈر دولت اسلامیہ کے انصار عالم دین شخ ابو مقاتل المہاجر اپنے "اعتر افیہ بیان "میں ناصر ف "غروہ کی شاور اسکول "کی جہادی لیڈر دولت اسلامیہ کے انصار عالم دین شخ ابو مقاتل المہاجر اپنے "اعتر افیہ بیان "میں ناصر ف "غروہ کی جہادی تمام تر ذمہ داری قبول کرتے ہیں بلکہ اپنے اس انٹر ویو میں جابجا قر آئی آیات، احادیث نبویہ اور بہت سے علاء کرام کی جہادی تصنیفات کے مممل حوالہ جات کے ذریعے "غروہ کیشاور اسکول "کو عین معرکۂ کفر واسلام اور معرکۂ حق وباطل قرار دیتے ہیں۔" منتدیات باب الاسلام "نامی ویب سائٹ پاکستان کے مرتد دکام، مرتد فوج اور یہود و ہنود کی ریشہ دوانیوں کے سبب بلاک ہے، اپنے ممدوح بلاگرے گذارش ہے کہ وہ براہ کرم اس مکمل انٹر ویو کو ملاحظہ کرنے کیلئے اس ویب سائٹ کو کسی پرائس کے ذریعے یو ٹیوب سائٹ کو کسی پرائس کے ذریعے یو ٹیوب سائٹ کو کسی کے ایس سائٹ کھل جانے کا تمام تر ثواب مجابہ بن ملت اور یاجان مقبول اور انصار عباسی صاحبان کو ہدیہ کر نانا جبولئے گا۔ شائد یہ انٹر ویو پڑھنے کے بعد آپ کو اپنے اس سوال کا جو اب مل جائے کہ: "سانچ پشاور پر کون ہے جے افسوس نہیں ہو اموگا ؟ آپ توسانچہ پشاور پر غم نہ کرنے والوں کوڈ ھو نڈر ہے تھے مبل جائے کہ: "سانچہ پشاور پر کون ہے جے افسوس نہیں ہو اموگا ؟ آپ توسانچہ پشاور پر غم نہ کرنے والوں کوڈ ھو نڈر ہے تھے مبل جائے کہ: "سانچہ پشاور پر کا تا عدہ بغلیں بجانے والے تک موجو دہیں۔

بقیہ قارئین اس انٹر ویو کو ملاحظہ کرنے کیلئے اس انٹر ویو کی پی ڈی ایف فائل اس لنک سے ڈاؤن لوڈ کر سکتے ہیں۔ کمزور دل قارئین جو دھواں دھار دلائل کی مار سہنے کے قابل نہ ہوں اور کاہل طبع قارئین کیلئے جواس طویل ترین انٹر ویو کو مکمل پڑھنے کے متحمل نہیں ہو سکتے ان کی سہولت کیلئے میں اس انٹر ویو کے چیدہ چیدہ اقتباسات یہاں پیش کرنے کی جسارت کررہاہوں: 💝 – امارت اسلامیہ افغانستان اور القاعد ۃ برصغیر دونوں سے بیہ غلطی سر زد ہوئی کہ انہوں نے پر وپیگیٹڈہ کی شدت کو دیکھتے ہوئے جلد بازی میں تحریک طالبان یا کستان کاموقف جانے بغیر صرف دشمن کے د جالی میڈیا کی خبروں کوسنتے ہی اپنے المیج بہتر بنانے اور رائے عامہ میں مقبولیت پانے کی خاطر مذمتی بیان جاری کیا۔ حالا نکہ اللہ تعالی نے قر آن کریم میں حکم دیاہے: "اے ایمان والو! اگرتمہارے پاس فاسق کوئی خبر لے کر آئے توتم اس کی تحقیق کرو" (الحجرات: 6) ☆۔ اسلام میں کا فروں ومرتدین کے بچوں،عور توں اور بوڑھوں کو قتل کرناسات سے زائد حالتوں میں جائز ہیں، آپ ان کے بارے میں تفصیل کے ساتھ بلاد حرمین کے مجاہد عالم دین شیخ ابویوسف انعیبری رحمہ اللہ کی کتاب ''حقیقۃ الحرب الصليبية الجديدة (نئ صليبي جنگ كي حقيقت)" مين تفصيل كے ساتھ يڑھ سكتے ہيں۔ 太 – اس کے علاوہ اگر دشمن تک پہنچنانا ممکن ہو اور دشمن نے عام شہریوں یامسلمانوں کو آبادی والے علاقوں میں ڈھال بنار کھا ہو توالیں حالت میں اگر مجاہدین کے پاس مسلمانوں کو شہید کیے بغیر دشمن تک پہنچنے کا کوئی راستہ نہ ہو توالیی صورت میں اسلام ان مسلمانوں کو شہید کر کے دشمن کو مر دار کرنے کی اجازت دیتا ہے۔اس کی مختلف صور نتیں ہیں اور فقہ وجہاد کی کتابوں میں اس کے احکام بیان کرنے والے ابواب ''التتر س والاغار ۃ'' کے نام سے موجو دہیں۔ پیثاورآر می سکول و کالج جیسی کارروائیوں کی شرعی حیثیت بھی انہی ابواب میں تفصیل کے ساتھ فقہائے امت بیان کر چکے ہیں اوراس پر موجو دہ دور کے جید علمائے جہاد نے مفصل کتابیں لکھ کر دشمن کوہلاک کرنے والی اس طرح کی"النترس"والی کارروائیوں کو اور کفارومرتدین کی آبادیوں پر عام تباہی پھیلانے والی جنگ مسلط کرنے کو جائز قرار دیاہے کہ جن میں بیگناہ بھی جاں بحق ہو جاتے ہیں۔اس پرسب سے تفصیلی کتاب جہادی عالم دین فضیلۃ الشیخ ابو عمر محمد بن ابراہیم النفیعی حفظہ اللہ نے لکھی ہے، جس کانام ہے: "الکتاب القیم شبھات و ر دود اخی المتر اجع احذر ماذاخلف!التتر س والاختلاط مع الكفار "۔ اس كے علاوہ دولت خلافت اسلاميہ كے عالم دين شيخ ابو بكر الانژی حفظة اللہ نے ''مسائل فی التنز س والاغارۃ'' کے نام سے لکھی ہے۔القاعدۃ کے مجاہد عالم دین شیخ ابویجی اللبیبی رحمہ اللہ نے بھی''الثنز س فی المجھاد المعاصر'' کے نام سے عمدہ کتاب لکھی ہے۔القاعدۃ کے افغانستان ہی میں موجو د ایک مجاہد عالم دین شیخ

عبد المجيد عبد الماجد نے "احکام الغارات الفدائرة والتغرس" لکھی ہے۔ بلاد حرمین کے مجاہد اسیر عالم دین شیخ فارس آل شویل

الزهر انی فک "الله اسره نے "نصوص الفقھاء حول أحكام الغارة والتنزس" نامی كتاب لکھی ہے۔

پس پشاورآر می سکول جیسی کارروائیاں کرنااور دشمن کے بالغ بچوں کومار نایا مسلمانوں کے ساتھ موجو د کافروں کو یاشیعہ
ومر تدین کی آبادی والے علاقے کو کار بم دھا کوں اور شہیدی حملوں سے نشانہ بنانا شرعی لحاظ سے مکمل طور پر درست ہے اور
اس پر کسی کو کوئی اختلاف نہیں ہیں۔ اگر کسی کو کوئی اعتراض ہے تو وہ جاکر ان کتابوں کا مطالعہ کر کے اپنے اشکالات واعتراضات
کا ازالہ کر سکتا ہے۔ (یہ آخری جملہ شائد خاص الخاص عالم اسلام کے مایہ ناز بلاگر شیخ بنیاد پرست کیلئے ہی خصوصًا کہا گیا ہے)
 ۲ اب وہ معصوم چھوٹے بچے جو اس کارروائی میں جاں بحق ہوئے ہیں، وہ مرتد فوجیوں اور طلباء کے نجی سیکورٹی گارڈزکی

طرف سے حملہ آور مجاہدین کی طرف چلائی جانے والی گولیوں کا نشانہ بنے یا پھر حملے کے بعد فوجیوں نے خود ہی جپوٹ کی کلاسوں میں داخل ہو کر ان بچوں کو قتل کیا تا کہ وہ مجاہدین کو اسی طرح بدنام کرسکے، جس طرح وہ پبلک مقامات اور بازاروں

میں بم دھاکے کرکے بدنام کرتے ہیں۔

⇒ میڈیااور مرتدین کے ایجنٹوں نے حملے میں مجاہدین کے ہاتھوں مارے جانے والے اٹھارہ اور پیجیس سال کے لڑکوں کو پیچے قرار دے کر پر و پیگنڈہ کیا حالا نکہ اسلام میں جس بیچے کی داڑھی یامو نچھ کے بال اگناشر وع ہو جائے یا بلوغت کے (زیر ناف) بال جسم میں اگناشر وع ہو جائے تووہ بالغ لڑ کا کہلاتا ہے اور رسول اللہ نے بنو قریظہ کے ان تمام بچوں کو قتل کیا تھا جن کے زیر ناف بال آھے تھے کیونکہ وہ بالغ ہو گئے تھے۔

﴾ اب پاکستان میں نظام خلافت قائم نہیں ہوااور نہ ہی یہاں سے شرک و کفرکے نظام کی حکمر انی ختم اور اقوام متحدہ وامریکی صلیبیوں کے مفادات کے رکھوالی مرتد فور سز کاصفایا ہواہے تو پھر کس طرح یہاں جہاد کواد ھورا چپوڑ کر کشمیریا کہیں اور جایا حاسکتا ہے۔

میرے مدوح بلا گراس قدر خوش فہم ہیں کہ بیان سے باہر ہے، مثلاً ان کی یہی خوش فہی ملاحظہ سیجئے، ککھتے ہیں: "بیہ سوال اٹھانے والے شایدیہ نہیں جانتے کہ پہلے دن سے جب سے بیہ مسائل پیش آئے علماء کی جانب سے حکومت کی غلط ۔ پالیسیوں پر مثبت تنقید کے ساتھ ساتھ اس کے بارے میں بڑاواضح موقف اختیار کیا گیا کہ پاکستان میں مسلح جدوجہد ناجائز ہے، قر آن و حدیث میں اس کی اجازت نہیں ہے ''۔

> میرے مدوح بنیاد پرست سے زیادہ بڑے بنیاد پرست شیخ ابو مقاتل المہاجر ایک سوال کے جواب میں ان کی میہ ساری خوش فہمی ہی دور کر دیتے ہیں، سوال اور اس کاجواب ملاحظہ کیجئے:

انس: کیام تدین کے خلاف جہاد کومونخر نہیں کیا جاسکتا؟ پاکستانی آئین میں اسلامی شقیں بھی موجو دہیں تو ظاہری طور پریہی تاثر ہے کہ پاکستانی آئین اسلامی ہے۔ بس صرف معاملہ ان اسلامی آئین کو نافذ العمل بنانے کا ہے۔ حکم ان مکمل طور پر اسلام کے منکر نہیں ہیں اور وہ اسلام کا نام بھی لیتے ہیں۔ اس لیے ان کے خلاف جہاد چھوڑ کر امریکہ واسر ائیل اور بھارت کے خلاف جہاد کیا جائے جب یہ کفری طاقتیں تباہ ہو جائے گی تو پاکستان سمیت تمام عالم اسلام آزاد ہو جائے گا اور پھر ان حکم انوں کے لیے بھی امریکی غلامی سے نکلنے کے بعد اسلام کے تمام احکام پر عمل کرنا آسان ہوگا؟

شخ ابو مقاتان : پہلی بات تو یہ ہے کہ پاکستانی آئیں اسلامی نہیں ہے اور آئین میں جو اسلامی شقیں ہیں، وہ سب سیکولر شقوں کے ماتحت ہیں اور ان کی مرضی کے بغیر کچھ نہیں کر سکتی ہیں۔ پاکستانی آئیں میں موجود کفر کو تفصیل کے ساتھ جانئے کے لیے شخ ایکن اظلوا ھرکی حفظ اللہ کی کتاب ''افسج والقندیل (سپیدہ سحر اور شملیا تاہوا چراغ)'' کا مطالعہ کریں، جس میں انہوں نے اس پورے پاکستانی آئین کا پوسٹ مارٹم کیا ہے اور اس کے کفر کو نمایاں کیا ہے۔ یادر کھیں! اسلام کے چند احکامات کو لینے ہے کوئی آئین اسلامی نہیں ہو جاتا ہے بلکہ اسلامی آئین وہ ہو تا ہے جو مکمل طور پر سوفیصد اسلام کی تعلیمات سے مگر اتانہ ہو اور نہ ہی اس کی خالفت کر تاہو۔ اس طرح آئین میں بالاد سی صرف اللہ کے کلمہ (اسلام) کی ہو اور جینئے بھی شقیں مرتب کی جائیں، وہ سب کی سب اسلام کے ماتحت ہوں اور اسلام کا حکم ان پر لاگو ہو۔ یہ نہیں کہ وہ غیر اسلامی قوانین کو ان سے مشتیٰ قرار دے کر انہیں آئین میں شامل کیا جائے ، جیسا کہ پاکستانی آئین میں ہے۔ رہا حکم انوں کا ظاہر کی طور پر مسلمان ہونے کا معاملہ تو اس بارے میں عرض ہے کہ اسلام میں منافقت اور دو غلے بن کی ذرای بھی گنجائش نہیں ہے۔ اس طرح آدھا اسلام لینے اور جو کوئی بھی اسلام سے خارج کر دینے والے نواقش اسلام میں ہی جو کوئی بھی عمل کا ار نکاب کرے گاتو پھر اس کا اسلام اس طرح کی کا وضو گئس یا بیشا ہے سے سے سی بھی عمل کا ار نکاب کرے گاتو پھر اس کا اسام اس طرح کی مور جو بالی ہو جائے گاجس طرح کی کا وضو گئس یا بیشا ہے۔ اس طرح تمام علائے امت کا مشفقہ طور پر اس بات پر خوٹ جائے گاجس طرح کی کا وضو گئس یا بیشا ہے۔ اس طرح تمام علائے امت کا مشفقہ طور پر اس بات پر خلاف قال اس وقت تک کرتے رہنا واجب ہے جب تک کہ وہ اس سے رچوع نہیں کر لیتی۔ "اس طرح پاکستانی عور مت خور اسانی موجاتی ہے اور اس

ایک مرتد حکومت ہے اور اس حکومت کو اسلامی حکومت بنانے اور جمہوری نظام کوڈھاکر خلافت کا نظام لانے تک اس کے خلاف جہاد کرناتمام مسلمانوں پر واجب ہے۔

ایک مقام پر ہمارے مدوح عظیم بلا گرصاحب لکھتے ہیں:

"اس بات کی ایک اور دلیل میہ ہے کہ میہ مسائل جن کا اس وقت ہم سب لوگ شکار ہیں ان کی مدت زیادہ سے زیادہ پندرہ ہیں سال ہے اور مدارس اس خطے میں سوڈیڑھ سوسالوں سے موجود ہیں۔ اگر میہ مدارس کی پیداوار ہوتے تو پہلے بھی میہ مسائل پیش آتے۔ لیکن آج سے ہیں سال پہلے تک الیمی کوئی بات اس خطے میں نہیں دیکھی گئی "۔

جس بات کو موصوف نے دلیل کہہ کر بیان کیا ہے وہ دراصل دلیل نہیں بلکہ سر اسر ایک دعویٰ ہے، کیونکہ دلیل میں ثبوت موجو دہوتا ہے اور اگر دلیل ثبوت سے خالی ہو تو وہ بھی محض دعویٰ ہی کہلائے گی۔ بیہ کہنا کہ جن مسائل کا ہم سب لوگ شکار ہیں ان کی مدت زیادہ سے زیادہ بین سال "ہے، اب اس دعوے کو اس کے سوااور کیا کہا جا جا ساتنا ہے کہ موصوف دینی مدارس سے دہشت گر دی کا داغ دھونے کیلئے حدسے زیادہ اپنی لا علمی کا ثبوت دے رہے ہیں، پاکستان میں دینی مدارس کے ذریعہ دہشت گر دی کا آغاز دسمبر 1949ء کو افغانستان کی جنگ کے کچھ عرصہ بعد ہی شروع ہو گیا تھا، البتہ اتناضر ورہے کہ پاکستان میں دہشت گر دی کی کارروائیوں میں بتدر نجاضافہ ہوا ہے، دینی مدارس سے طلباء کی تھیپ افغان جنگ میں شرکت کیلئے جاناشر وع ہوئی، اور پاکستان میں جہادی تنظیموں سے پاکستان کی شدت پیند فرقہ پرست تنظیموں نے بھی جہادی (دہشت کیمیس بنائے گئے، بعد ازاں انہی جہادی تنظیموں سے پاکستان کی شدت پیند فرقہ پرست تنظیموں نے بھی جہادی (دہشت گر دی) کی تربیت حاصل کی اور پاکستان کو فرقہ واربیت کی الیمی جنگ میں جھونگ دیا کہ اس فرقہ پرستی کی لعنت سے جان چھڑانا ابنامکن نظر آتا ہے۔

موصوف بلا گرپاکتان بھر میں علاء کرام کے ذریعہ پھیلی ہوئی فرقہ واریت، مذہبی منافرت اور انتشار، کو دیکھنے کے باوجو داس پر پر دہ ڈالنے کیلئے یا پھراس سے صرف نظر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"نا حکومتی لیول پر پالیسی بناتے وقت ان (علاء) کو کوئی ویلیو دی جاتی ہے اور نامیڈیاعام حالات میں ان کی کسی اچھی رائے ، تجویز، بات کو شائع کرنا گوارا کرتا ہے۔ ہر د فعہ ایسے مسائل پر مشورے کے لیے آل پارٹیز کا نفرنس بلائی جاتی ہیں لیکن ایسا مجھی نہیں ہوا کہ پورے ملک سے علماء کو بھی جمع کیا گیا ہواور ان سے ان کی رائے لی گئی ہو کہ آپ کے خیال میں اس کاحل کیا ہے؟"

اس بارے میں میر اتوسید صاجو اب یہی کہ جس عطار کے سبب بیار ہو اجائے اس کے لونڈ ہے سے دوانہیں لی جاتی، ملک کے حالات کی خرابی میں انہی علماء کا بہت بڑا عمل دخل ہے، جنہوں نے اپنے بچوں تواعلیٰ تعلیم کیلئے بیرون ملک روانہ کیا اور قوم کے

بچوں کو 27 حوروں کے لالج میں جہاد کے نام پر دہشت گر دی کی تربیت کیلئے افغانستان روانہ کیا۔ بعد ازاں قوم کے انہی بچوں کو اپنے ملک میں بھی شریعت کے نفاذ کاشوق پر ایااور اس کیلئے مسلّے جدّ وجہد کا آغاز بھی کر دیا۔ صوفی مجہ اور ملا فضل اللہ المعروف ملاریڈ ایو کا تعلق براہ راست دینی مدارس سے ہی ہے۔ جن علماء کی اس قدر رناقدری کی شکائت کی جار ہی ہے کہ حکومتی سطیر پالیسی بناتے ہوئے ان کو کوئی ویلیو نہیں دی جاتی، انہی علماء کی حکومتی ایوانوں میں اس قدر دہشت ہے کہ آج تک مدارس کوریگولر ائز نہیں کیا جاسکا۔ کسی حکومتی ادارے میں اتنادم نہیں ہے کہ مدارس کو اپنے ذرائع آمدن اور خرج کے آڈٹ کا پابند کیا جاسکے، نہیں میں شامل کسی نہ بھی شق کو چھٹر انہیں جاسکتا، پاکستان کا آئین ایک اسلامی آئین ہے، جس میں کوئی قانون خلاف شریعت نافذ نہیں کیا جاسکتا، اسلامی نظریاتی کو نسل موجود ہے، جس کی زیادہ تر دلچیں کا محور نکاتی اور پر دہ نسواں کے مسائل ہی ہوتے بیں، آج تک ملک میں دہشت گر دی اور فرقہ واریت کے خاتمے کے حوالے سے اس کو نسل نے کوئی ایک تجویز تک پیش نہیں کی ہے۔ آئین پاکستان کی روشنی میں قائم وفاقی شرعی عدالت جیسا حکومتی ادارہ موجود ہے، پھر بھی شکایت کہ علماء کی ناقدری کی جاتی ہے۔

### مزید آگے فرماتے ہیں:

"ایک اور اہم بات جب ہم اتحاد اور قومی نیجہتی کی بات کرتے ہیں تواس میں ہمیں ملک کا جوسب بڑا طبقہ ہے دیند ار طبقہ ،اس کے جذبات اور احساسات کا بھی خیال رکھنا چاہیے "۔

معلوم نہیں موصوف کون سے پاکستان میں رہتے ہیں، اگر دیندار طقہ پاکستان کاسب سے بڑا طبقہ ہے تو پھر تو موصوف کے اعتقادات کے مطابق پاکستان کو توامن کا گہوارا ہونا چاہئے تھا، یہال دین دار طبقے کی اکثریت کی وجہ سے دودھ اور شہد کی نہریں بہنی چاہئیں تھیں، اگر دیندارا کثریت والے ملک کا بیہ حال ہو تاہے تو مقامی اور عالمی سطی پر کون ہے جو ایسی دینداری اختیار کرنا پیند کرے گا؟ اسی دیندار طبقے کی اکثریت کی بدولت پھر تو پاکستان کی تمام اسمبلیوں میں انہی دینداروں کے نما کندے ہونے چاہئے تھے، اور پھر وہ خود ہی اپنے جذبات اور احساسات کا بخو بی خیال بھی رکھ لیتے، دیندار طبقے کو نظر انداز کئے جانے کی شکایت کس بات کی ؟، ذراعقل و شعور اور غور اور فکر سے کام لے کر معلوم کرنے کی جستجو کیجئے کہ پاکستان کی اکثریت مذہب پسند ہونے کے باوجو دبد حالی اور بدامنی کا شکار کیوں ہے؟ اگر سمجھ میں نہ آئے تو مجھ سے معلوم کر لیجئے گا۔

معروف اسکالر جاوید احمد غامدی صاحب نے اپنے ایک انٹر ویو میں پاکتان میں جاری دہشت گر دی کے تانے بانے دینی مدارس سے جوڑے توموصوف بلاگر ان کاذکر کچھ اس طرح شروع کرتے ہیں:

"ملائیشیامیں مقیم ایک صاحب ہیں جو کہ ایک مذہبی سکالرو تجزیہ نگار کے طور پر مشہور ہیں"

جناب بنیاد پرست صاحب! جاوید احمد غامدی صاحب ملائشیا میں مقیم ہر گزنہیں ہیں، مقیم اس شخص کو کہاجا تا ہے جو کسی علاقے میں اپنی مرضی وارادے سے رہتا ہو، جاوید احمد غامدی صاحب ملائشیا میں مقیم ہر گزنہیں ہیں، بلکہ آپ کو یوں کہنا چاہئے تھا ایک صاحب جو دہشت گر دوں کے ہاتھوں مجبور ہو کر آج کل ملائشیا میں پناہ گزین ہیں یا یوں کہتے کہ جان کے خطرے کی بدولت ملائشیا بھا گے ہوئے ہیں، یہ سکتے تھے کہ اظہار رائے کے جرم کی بدولت ملائشیا میں خود ساختہ جلاوطنی گذار رہے ہیں، یا چھر یوں کہ ملائشیا ہجرت کر گئے ہیں، لیکن انہیں ملائشیا میں مقیم کہنا ان کے ساتھ سر اسر زیادتی ہے، مجھے امید ہے کہ آپ کو یہ ضرور معلوم ہوگا کہ جاوید احمد غامدی صاحب کے ملائشیا ہجرت کر جانے کی کیا وجو ہات تھیں۔ (نوٹ: مذہب کے معاملے میں میر اغامدی صاحب سے بھی اسی قدر اختلاف ہے جس قدر بنیاد پرست صاحب سے ہو سکتا ہے، لیکن میر کی ہمدردی غامدی صاحب کے ساتھ صرف آزادی اظہار رائے کی وجہ سے ہ

ایک اور دلیل جو بنیا دپرست صاحب نے دینی مدارس سے دہشت گر دی کا داغ مٹانے کیلئے پیش کی وہ ہے ہے کہ: "دوسری بات اگر کفروشرک کو تلوار سے خاتمہ کرناضر وری سمجھایا جاتا ہے توان مدارس والوں کی تبلیغی جماعتیں دنیا بھر میں کونسی تلوار لیے پھر رہی ہیں"۔

یہ عبارت پڑھ کر تو جھے لیٹین ہو گیاہے کہ موصوف انتہائی معصوم ہیں، بنیاد پرست صاحب! پہلی بات تو ہد کہ دنیا بھر میں ابغیر تلوار کے تبلیغ ان کی مجبوری ہے کہ تلوار لے کر تبلیغ کرنے کیلئے کوئی انہیں ویزہ ہی نہیں دے گا،اس لئے اگر ان کے بس میں ہو تا تو یہ دنیا بھر میں تابھر میں تابیغ کیلئے کا خاتم کی حیثیت پاکتان اور دنیا بھر میں دہشت گر دی کے مارکیٹنگ ڈپار ٹمنٹ یار میر و ٹمنٹ ایجنسی کی ہے۔ ان کا کام صرف بندوں کو گھر گھار کر بناد پر سی کے بنیادی مشن پر کاناہو تا ہے، بعد میں ان کے دینی رجمان اور جنون کی وجہ سے دہشت گر د تنظیمیں ان کا با آسانی شکار کر لیتی ہیں۔ نیزیہ "تبلیغ اسلام "کیا بلاہے ؟ اگر بجرتِ مدینہ کے بعد با قاعدہ دربارِ رسالت سے ایک بھی تبلیغی و فد غیر مسلموں کو اسلام کی تبلیغ کیلئے روانہ کیا گیا ہو تو مجھے اس کی تفصیل سے ضرور آگاہ کیجئے گا، میر سے علم میں اضافہ ہو جائے گا، اور میں آپ کا بے حدا حیان مند۔ این اس تحریر میں، میں نے صرف بنیاد پرست صاحب کے بلاگ کے پوسٹ مارٹم پر اکتفاء کیا ہے، "دینی مدارس کا دہشت گردی سے کیا تعلق "کے عنوان سے میں با قاعدہ ایک الگ تحریر کھوں گا، جو مجھ پر ادھار ہے، ایک دینی مدارس کا دہشت سے زیادہ کون جان سکتا ہے کہ دینی مدارس اور دہشت گردی (جسے جہاد کانام دے دیاجاتا ہے) کا باہم کیا تعلق ہے، اور اس تحریر میں انہی کتابوں کا حوالہ درج ہو گا جن کا لئک بنیاد پرست صاحب نے اسپنے اسی بلاگ میں فراہم کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ "

·

## وبریس دور خرد، پھر کیا؟

ایک دوست نے مجھ سے کہا کہ صرف خدا کی نفی کافی نہیں، کیونکہ اگر تم نے مجھے اس کا کوئی متبادل نہیں دیاتو میں کسی نہ کسی شکل میں اسے دوبارہ تخلیق کرلوں گا کیونکہ مجھے اس کے وجو دکی عادت ہو گئی ہے ... چنانچہ بعد از خدا کے مرحلے پر پچھ غور وخوض ضروری ہو گیاہے، میں اپنانقطہ نظر تین نکات میں بیان کرنے کی کوشش کروں گا۔

#### 1 – فلسفیانه طوریر ـ

خدا کی نفی انسانیت کے لیے بہت معنی رکھتی ہے، کیونکہ اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ انسان کے تمام ترکارنا مے چاہوہ اخلاقی ہوں یاعلمی بشمول جرائم اور جنگیں ہمارے اپنے ہاتھ کی کارستانیاں ہیں اور اس میں کسی کی مداخلت یا مشیت نہیں تھی، اس کا یہ بھی مطلب ہے کہ اپنے اور معاشر ہے کے شیک انسان اپنے اعمال کا خود ذمہ دار ہے، ناہی کوئی ذریت ہے اور ناہی کوئی شریعت اور ناہی کوئی مطلب ہے کہ اپنی کوئی چیز ہے جس کے کاند ھوں پر اسباب کی ساری ذمہ داری ڈال کر خود کوبری الذمہ کیا جاسکے اور اپنے کر دہ گناہ اس کے سرمنڈھ دیے جائیں۔۔ ذرا تصور تیجھے کہ مذاہب کی بجائے اگر صنعتی انقلاب دس ہز ارسال جاسکے اور اپنے کر دہ گناہ اس کے سرمنڈھ دیے جائیں۔۔ ذرا تصور تیجھے کہ مذاہب کی بجائے اگر صنعتی انقلاب دس ہز ارسال میں کہنے آجا تا تو اب ہم کہاں ہوتے؟ مگر افسوس انسانیت نے وہ قیمی سال حقیقت کی تلاش میں انہاں وہم کی تلاش میں مان کو نکہ انسان فر کافائدہ اٹھایا اور انسان پر نام نہاد و صیتیں مواثر تی اور ہر مخالف آواز کو کچل کر انسان کو غلام بنایا اور انسانیت کا چیرہ ہی بگاڑ کر رکھ دیا، چنانچہ تمام تر معاشر تی اور ثقافی مورو ثات پر نظر ثانی ہمارا فرضِ منصی ہے تا کہ ہم ان مورو ثات کو جدید انسانی معیارات کے مطابق ڈھال کر انہیں اکیسویں صدی ہے ہم آ ہنگ کر سکیں۔

## 2-عملی طور پر۔

نیند میں غرقاب خدااور اس کے حواریوں نے زمین پر زندگی کو درپیش خطرات کے حوالے سے کوئی حقیقی حل پیش نہیں کیے جیسے جراثیم کاار تقاء جس کی وجہ سے بیشتر پر اب دوائیں بے اثر ہو چکی ہیں اور گلوبل وار منگ وغیر ہ.. اور چو نکہ زمین پر صرف ہم ہی ایک عاقل جاند ار ہیں چنانچہ ساری ذمہ داری ہمارے کا ندھوں پر آپڑتی ہے، ہمیں ان معاملات کو لے کر زیادہ ذمہ دار اور سنجیدہ ہوناہو گا خاص کر جن مسائل کا تعلق زمین پر حیات کے بقاء سے ہے، ہمیں مظاہر اور چیزوں کے کام کے مسکینز م کو سمجھ کر خود ہی حل نکالنے ہوں گے لیکن ان میں بھوت اور خرافات مھونے بغیر تاکہ ہم درست راہ سے بھٹک نہ جائیں، تاریخ روز ثابت

کرتی ہے کہ جب انسان نے توہمات اور خرافات کوترک کرکے صحیح معنوں میں سنجیدہ ہو کر حقیقت کی تلاش شر وع کی تووہ اسے علم میں ملی کہنوت میں نہیں،بادلوں کی سیر کے قابل ہم ایسے ہی نہیں ہوئے، صرف علم ہی ہمارے لیے فطرت کی قوتوں کو مسخر کر سکتا ہے۔

3-وجو دي طورير

یہ حقیقت چاہے کسی کو کتنی ہی گڑوی کیوں نہ لگے مگر یہ بچ ہے کہ انسان ایک ادنی اصل سے آیا ہے، اس سے ہمیں واضح طور پر پہتہ چلتا ہے کہ انسانوں کے در میان تفریق کرنے والی کوئی شئے نہیں ہے، کسی عربی کو کسی عجمی پر کوئی فوقیت یابر تری حاصل نہیں ناتقوے سے ناکسی اور چیز سے، سب بر ابر ہیں، ناہی کوئی چیندہ قوم ہے اور ناہی کوئی بہترین امت، بہتری کا انحصار اس بات پر ہے کہ کوئی قوم تہذیب انسانی کو کتنا بچھ دے سکت ہے، ہم انسان زمین پر زندگی کے سلسلے کی صرف ایک کڑی ہیں، اہذا ہمیں اپلے غرور کو ایک طرف رکھنا ہو گا اور یہ خام خیالی ترک کرنی ہوگی کہ ہم مرکز کا بئات ہیں، اگر ہم اپنی بقاء کے لیے سنجیدہ کو ششیں کرنے میں ناکام رہے تو اسی طرح ناپید ہو جائیں گے جس طرح ہمارے اجداد ڈائیناسار اور دیگر کر وڑوں انواع ناپید ہوگئے تھے، کچھ اگر نیچ گا تو صرف ہماری ہڈیوں کے ڈھانچے ہیں کوئی فرق نہیں۔

زندگی ایک بہترین موقع ہے جو شاید اس سیارے پر پھر کبھی نہ دہر ائی جائے لہذا اسے توہمات کے پیچھے بھاگ کر ضائع نہ سیجے، ہمیں خود کو زندگی کے قابل بناناہو گااس پر بوجھ نہیں، ہمیں عورت، ترقی اور جدیدیت کے خوف سے باہر آناہو گااور توہم پرستی سے خود کو آزاد کرناہو گاخاص کر مقدس وہم، اور بیہ سب عباد توں سے نہیں بلکہ علم، تحقیق اور سنجیدہ کو ششوں سے ہی ممکن ہوگا۔

## الوبى مروخلت

خداایک ذہنی مفروضہ ہے یا پھر یوں سمجھ لیں کہ جہاں انسان کی عقل کام کرنا چھوڑ دیتی ہے وہاں وہ کسی ایسی طاقت کا تصور کرلیتا ہے جو سب کام انجام دیتی ہے،انسان کا محدود شعور اسے تمام طاقتوں کا منبع و سرچشمہ قرار دے کر ہتھیار ڈال دیتا ہے، یعنی جہاں وہ کسی بندہ ہوجا تا ہے جہاں وہ کسی بندہ ہوجا تا ہے اور مطمئن ہور ہتا ہے۔
اور مطمئن ہور ہتا ہے۔

یوں بھی ہے کہ حکومت کا انتظام سنجا لئے کیلئے خدا کا تصور پیش کیا گیا، عوام کوعبادات میں الجھائے رکھنے اور روحانی طور پر غلام بنائے رکھنے کیلئے خدا اور مذہب کی ایجاد ضروری تھی، جو قوم طاقت کپڑتی اور دنیا فتح کرنے نکلی وہ اپنا خدا اور مذہب کو منسوخ کرکے اپنا خدا اور مذہب مفقوح قوموں پر لا د دیتے، پھر ان پر کوئی غالب مفتوح علاقوں کے خدا اور مذہب کو منسوخ کرکے اپنا خدا اور مذہب مفتوح قوموں پر لا د دیتے، پھر ان پر کوئی غالب آتا تو مغلوب کے خدا کے تصور اور مذہب کو کیسر حرفِ غلط قرار دے کر اپنے خدا اور مذہب کو مسلط کر دیتا، یعنی اگر تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو ایک بات اظہر من الشمس کی طرح واضح نظر آتی ہے کہ ہر مذہب اور "ہر" خدا اپنے ماننے والوں کے ساتھ ساتھ ان کے زورِ بازو پر بھیلا اور جہاں جہاں وہ مغلوب ہوئے ان کا خدا بھی مغلوب ہو ااور اس کی جگہ فاتحین کے خدا نے لیان کا کہ کہیں ایسانہ ہوا کہ قوموں کے خداؤں اور مذہب نے ان کو اقتدار میں مد د دی یاان کی کسی معاطمے میں جمایت کی یاان کا کسی بھی سطح پر ساتھ دیایا مادی ترقی میں ہی مد د کی ، الٹاہر دور کاہر مذہب ہر مسلک کا خدا اپنے ماننے والوں کا ہر ہر معاسلے میں محل میں ختاج رہا، یوں کے بقول شخصے :

چاہے تو کام میں لے، چاہے نکما کر دے! میں تیر اہوں، تیری مرضی مجھے جیسا کر دے!

جہاں کہیں بھی کسی حکومت یا کسی قوم پر زوال آیا تواس کا سبب اس کی کمزوری اور عاقبت نااندیثی تھی، کوئی حقیقی خداانسانوں کی آپس کی اس با ہمی کشکش میں کہیں نظر نہیں آتا، سب کے نظر بے مفروضات پر قائم ہیں، انسانوں کی آپس کی ریشہ دوانیوں میں خدااور اس کا تصور اور اس کی تعلیمات کی حیثیت بس اتن ہے کہ کسے حکومت کرنی ہے، اور عوام کو کسے مطمئن رکھنا ہے اور کسے ان کو اپنی مرضی پے چلا کے اپنی مرضی کے نتائج و فوائد حاصل کرنے ہیں، خدا کی ذات کی مداخلت کہیں کسی تہذیب اور کسے ان کو اپنی مرضی پے چلا کے اپنی مرضی کے نتائج و فوائد حاصل کرنے ہیں، خدا کی ذات کی مداخلت کہیں کسی تہذیب کے معاملات میں ڈھونڈ نے نہیں ملتی، کسی فوق البشر طاقت کی انسانوں کے داخلی معاملات میں دخل اندازی کی شہادت نہیں ملتی، اہذا کسی شے کو یاموجو داتِ عالم کو کسی تصور سے وابستہ کر کے اسے اس کی کارستانی قرار دیناایک بے کار اور لغو خیال ہے۔

کائنات میں کسی الوہ می مداخلت کا تصور ناقص ہے ، کیونکہ کائنات کانہ کوئی اندرون ہے نہ بیر ون ، جو کچھ ہے مظہر ہے ، موجو دات ہیں، جتنے بھی خدا کے موجو د ہونے کے نظریات ہیں وہ سب ضعیف الاعتقاد لوگوں کے مفروضات ہیں جن کی عقل نے غور و فکر کرنے کے بجائے اپنی ہار تسلیم کرلی اور اس کائنات کے متعلق علم حاصل کرنے کی بجائے ایک مفروضہ گھڑ کر ان سب چیزوں کو اس سے نتھی کرکے تصوراتی و مفروضاتی خداؤں کے آگے ہتھیار ڈال دیئے۔

انسانوں کی آپس کی ریشہ دوانیوں میں خدا کا تصور اور اس کی تعلیمات کی غرض وغایت بنی نوع انسان کوروحانی وسیاسی غلام بنانا ہے، یہ مفادات کی جنگ تھی جسے اذعانیت اور ادعائیت نے مزید فروغ دیا، اور اب یہ ایساجو ہڑ بن چکاہے جس میں ڈا گما کے شکار ضعیف الاعتقادی کے مزیے لوٹے ہیں، یہ تصور حرص وہوس پر مبنی تھا، کبھی داسی، کبھی مالِ غنیمت میں حاصل ہونے والی لونڈی کی صورت میں، اس تصور نے ہز ار ہاسال شبِ خون ماراہے تہذیب و تدن کے نادر و نایاب اثاثوں پر۔

انسانوں کوروحانی وسیاسی طور پر غلام بنائے رکھنے کیلیے خدااور مذہب کو فروغ دیا گیااور دنیانے دیکھا کہ مفاد پر ستوں نے کیسے متنوع خدااور مذاہب متعارف کرائے، کتنے اپنے ماننے والوں کے بل پر پھیلے اور کتنوں نے راج کیا، اور اس راج کامز الوٹے کے بعد ذلتیں بھی اٹھائیں، اور جو خدا کبھی عظیم گر داناجا تارہاوہ ہی خداا پنے ماننے والوں کی شکست کے بعد ذلیل ترین گنا گیا،اگر سب کا خدائے واحداصل اور سچاہو تا توجو قومیں اپنے اپنے مذاہب پر پورے طریقے سے عمل پیر اٹھیں اور اپنے خدا کی جی حضوری میں وقت گزارتی تھیں، کم از کم ان کا خدا تو ان کو اس دنیا میں ذلیل وخوار نہ کرتا، لیکن چو نکہ ایسی مثال نہیں ملتی لہذا یہ انسان کے اپنے قائم کر دہ نظریات ہیں، اور انسان اور قوموں کے عروج و زوال کا تعلق بھی انہی کے عمل سے مشر وط ہے، ان کاعروج و زوال کسی خدا کی مداخلت کامر ہونِ منت نہیں۔

جتناوقت اپنے ہی تصور کی جی حضور کی اور اس کی عبادات اور مذہبی رسومات میں انسانوں نے ضائع کیا ہے ، اتناہی وقت کسی تغمیر کی کام یا کسی انتخصے عقلی نظریات پرلگایا جاتا تو یقیناً حالات قطعی مختلف ہوتے ، کم از کم یہ جو دنیا ہم آج دیکھ رہے ہیں ، یہ عہد گزشتہ کئی صدی قبل آچکا ہوتا، کسی خدا کے علت کا ملہ ہونے کا جھگڑا، اس کی موجو دگی کو ثابت کرنے یانہ کرنے کا سلسلہ تو بعد کا ہے ، سب سے پہلے ہمیں ان خطوط پر بات کرنی چا ہئیے جن پر چل کر کسی خدا تک پہنچا جا سکتا ہے۔

سارے مذاہب اور اکثر مصلح خدا کی بات کرتے ہیں، انسانی زندگی کا مقصد اس کی عبادت واطاعت چاہتے ہیں، اور انسانی زندگی کو کسی خدا کی چاہت بتاتے ہیں، لیکن تاریخ کے عمین ترین مشاہدے سے پتہ چلتا ہے کہ ایساایک واقعہ نہیں جس میں کسی فوق البشر ہستی کی مداخلت کا ہاتھ نظر آتا ہو، کسی بھی شخص کی ترقی، کسی بھی قوم یا معاشرے کی ترقی میں ان کی اپنی محنت اور عمل کا ہاتھ ہے جس کو ان میں سے اکثر حضرات اپنی کم علمی کے سبب کسی مافوق الفطر سے ہستی سے نتھی کرتے رہے اور لا یعنی عبادات میں اس ہستی کو پوجے رہے جس کو وہ خود بھی ٹھیک سے نہیں جانتے تھے۔

کسی ایک مذہب میں دعوؤں کے علاوہ اپنی بات کے حق میں کہنے کیلیے ایک بھی ثبوت نہیں، عیسائی سے پوچھیں تووہ اپنی کتاب بطور ثبوت آگے کر دے گا،کسی ہندوسے یوچھیں تووہ اپنی کتابیں آگے کر دے گا،کسی مسلمان سے یوچھیں تووہ اپنی کتاب بطور ثبوت پیش کر دے گا،سب کی ایک ہی بات کہ ہماری کتاب خدانے ہدایت کیلیے بھیجی، لیکن خوداس بات کا ثبوت ندارد،سب کی این اپنی اپنی تاویلات ہیں جن سے وہ اپنے اپنے خدا کو دعووں کے ذریعے ثابت کرتے ہیں، گویا یہاں بھی کوئی خدائی مداخلت نہیں صرف انسان خود ہے،جو خدا کو منوار ہاہے۔

بہر حال یہاں کوئی ایساطریقہ نہیں کہ جس پر چل کر خدا کومانا جائے اور منوایا جائے، صرف ایمان بالغیب ہے جو کسی خدا کومان سکتا ہے اور منواسکتا ہے، صرف ایمان بالغیب ہے جو کسی خدا کومان سکتا ہے اور منواسکتا ہے، صرف چند وہم ہیں خوف کی صورت جو خدا پر ایمان رکھا جاتا ہے، لیکن حقیقت وصد اقت کے راستے معجز ات وعقائد کی را ہنمائی میں طے نہیں کیے جاسکتے، اور ناہی کبھی ایسا ممکن ہوا ہے، سچائی کو کسی خدا سے منسوب کرنے کی ضرورت اضافی نوعیت کی ہے، خدا پر یقین رکھنا ایسا ہی ہوگا جیسے بچے زمانہ طفلی میں سپر مین، سپائیڈ رمین وغیرہ کی موجودگی پر یقین رکھتے ہیں۔

## لمحسن انسانيىت

پچھلے دوسوسالوں میں دنیانے اپنے حیران کن انداز میں ترقی کی ہے کہ یقین نہیں ہو تا. سیاسی نظریات کی پیچیدگی، فن وادب کی ترقی،سائنسی ایجادات، تجارت اور سفارتی تعلقات وغیرہ نے تمام انسانیت کو ایک لڑی میں پرودیا ہے اور عالمی حالات میں آئے دن اتنی تبدیلیاں ہور ہی ہیں کے پوری دنیا کو"قوموں کا خاندان"تصور کیاجا تاہے.

Wendell Willkie کی "واحد دنیا" One World" کاخواب آج حقیقت کاروپ دھار تاجار ہاہے. جدید ترین ذرائع مواصلات وجو دمیں آگئے ہیں. فاصلے یوں سمٹ گئے ہیں کہ کوئی قطب جنوبی سے پکارے تو قطب شالی تک سناجائے. زمین کے کسی کونے میں پیش آنے والا واقعہ کمحوں میں ساری دنیا میں پھیل جاتا ہے. انسان نے اپنی عظمت کے نشان چاند کی تسخیر کے بعد سیاروں پر بھی چھوڑنے نثر وع کر دیے ہیں اور ان تمام چیز ول کے اثرات بہر حال پوری انسانیت پر مرتب ہورہے ہیں.

ساجی شعور اور معاشر تی واخلاتی قدریں تیزی سے تبدیل ہوتی جارہی ہیں. لیکن ان بدلتی ہوئی قدروں میں کچھ گروہ آج بھی صدیوں پہلے کے ساجی شعور اور قدروں کو سینے سے لگائے ہوئے ہیں. انسان چاند پر قدم رکھ چکاہے لیکن مذہبی پنڈتوں کیلیے آج بھی رویت ہلال کا جھگڑ اسب سے اہم ہے. آج بھی راسخ العقیدہ لوگوں کی اجارہ داری ہے معاشرہ و ساج پر. اکثر معاشرے مذہبی جنونیوں اور رجعت پیندوں کا گڑھ ہیں، جن کے پاس وحدت انسانیت کو تقسیم در تقسیم کرنے کا ایک نایاب فار مولاہے. یہ رجعت پیند معاشرے کو نئے تقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنے کے بجائے تشد د، جنونیت اور تو ہم پر ستی کی آبیاری کر رہے ہیں.

امن وسلامتی کے عقائد کے نام پر انسانیت کا استحصال کرنے میں جتے ہوئے ہیں. امن اور محبت کے نام پر ، انسانیت کے نام پر نفر توں کی فصلیں ہوئے جارہے ہیں، کاٹے جارہے ہیں. رجعت پسندوں کا، مذہبی جنونیوں کا ہر طبقہ انسانیت کا نعرہ آفرین بلند کر کے اٹھتا ہے اور اپنے ہی جیسے انسانوں کے خلاف صف آراءہو جاتا ہے. اور رجعت پسندی کے دوسرے مکتبوں کو دبانے کیلیے ہر ممکن طریقہ کار اپناتا ہے. کمیونل ازم، سیکٹیرین ازم کے تناظر میں بیر رجعت پسند معاشرہ کو انسانیت کے نعرہ ہائے تحسین تلے کھو کھلا کرنے میں جے ہوئے ہیں. بیہ جدید دنیا کے پس منظر نامے میں خود کو ایڈ جسٹ کرنے کے بجائے اس کی مخالفت کرنے میں ججہوئے ہیں. بید لوگ ماضی سے رشتہ جوڑے ہیں اور اسی ماضی میں بی رہے ہیں. ان کی نر سیت نے انہیں جبر و میں حجہوئے ہیں. بیان فاع کرنے والا بنادیا ہے. بید وہ لوگ ہیں جن کو اب تک بیر پڑی ہے کے کون گستاخ رسول ہے کون تشد داور تنگ نظری سے اپناد فاع کرنے والا بنادیا ہے. بید وہ لوگ میں گھوم رہے ہیں اور دائر سے سے باہر نکلنا بھی گوارا نہیں دائر سے سے نکلیں تو معلوم ہود نیا کہاں سے کہاں بہنچ گئی ہے. بید لوگ ماضی کے مز اروں میں زندہ ہیں.

شايد علامه اقبال نے انہی لو گوں كيليے كہاتھا:

"اے صور اسر افیل بپاشور حشر کر صدیوں سے ہم آغوش جمود فناہیں ہم"

مزید کچھ کہنے سے پہلے قارئین سے چند سوالات پوچھناچاہوں گا. کیا آپ کے نزدیک ایک ایسادین امن وسلامتی کاعلمبر دارہو سکتاہے جس کے سینکڑوں فرقے ہوں، اور ہر فرقہ ایک دوسرے سے برسر پیکار ہو، اور اپنے علاوہ دوسرے کو کافر، زندیق، قابل گر دن زنی ٹھہر ارہاہو؟ کیا آپ کسی ایسے مذہب کو امن وسلامتی کی ضانت سیجھتے ہیں جس میں فرقہ واریت اتنی مضبوط ہو چکی ہو کہ جس کے خاتمے کا سوچنا بھی عبث ہے، اور جن میں سے ہر ایک اپنے مخالف ہر فرقے کے خلاف ہر ممکن ہتھکنڈہ اور انسانیت سوز طریقہ کار اپنا تاہو، محض اسے نیجاد کھانے اور باطل ثابت کرنے کیلیے؟

کیا فرقہ واریت میں لوگوں کے مذہبی جذبات کو بھڑ کا کر فرقہ وارانہ نفرت، بغض، عناد، اور فساد وغیرہ بھیلانے سے کسی معاشرے میں امن وامان قائم ہو سکتاہے؟

معروف مورخ ڈاکٹر مبارک علی اپنی کتاب میں کہتے ہیں:

"فرقہ واریت چاہے کمیونل ازم کی شکل میں ہویا سیکٹیرین ازم کے روپ میں ، یہ معاشر ہے کو ٹکڑے ٹکڑے کر دیتی ہے. قرقہ وارانہ جذبات ایک دوسر ہے کی مخالفت میں اس حد تک چلے جاتے ہیں کے دوسر ہے سے نفرت، تعصب اور دشمنی کی شکل اختیار کر لیتے ہیں. اور فردایک انسان کے بجائے ، انہیں شیطان کی شکل میں نظر آتا ہے کہ جسے مٹانا، ختم کرنا، کمزور کرنایا دبانا ان کے عقیدہ کا ایک حصہ بن جاتا ہے. جب نفرت کے جذبات عدم روا داری، قوت برداشت، رحمہ لی اور دلسوزی کے جذبات کو ختم کر دیتے ہیں اور معاشرہ بربریت اور وحشت کا شکار ہو جاتا ہے. ایک ایسے معاشرے میں ادب، آرٹ، موسیقی اور دوسرے فنون لطیفہ اپنی لطافت

کھو دیتے ہیں. نفرت کے ماحول میں کمزور فرقوں اور مذہبی اقلیتوں کے تعلیم یافتہ اور ماہرین علوم ہجرت کر کے دوسرے ملکوں میں چلے جاتے ہیں جس کی وجہ سے معاشر ہ اور زیادہ پسماندہ ہو جاتا ہے. فسادات کی وجہ سے معاشر ہ پر نفسیاتی اثرات کے ساتھ ساتھ مالی نقصانات بھی مرتب ہوتے ہیں. نفسیاتی طور پر جب افراد قتل وغارت گری کرتے ہیں توان کا انسانیت سے ایمان اٹھ جاتا ہے اور دنیا کے بارے میں ان میں منفی خیالات ابھرتے ہیں کہ جن میں مایوسی ناامیدی کے علاوہ کچھ نہیں ہوتا ہے. جو افراد اور خاندان فسادات سے متاثر ہوتے ہیں ان کی دنیا اجڑ جاتی ہے. قتل ہونے والوں کاکوئی نغم البدل نہیں."

ا پنے گر دو پیش نگاہ دوڑا ہئے، غور و فکر بیجیے، دیکھئے کس قشم کے لوگ پائے جاتے ہیں. وہ کیا کر رہے ہیں، کیوں کر رہے ہیں،
کس لیے کر رہے ہیں، کیاانسانیت صرف اس فرقے تک محدود ہے جس سے چند انسانوں کا تعلق ہے؟ کیا آپ بھی ایساہی سبجھتے
ہیں کہ انسانیت صرف ایک فرقے تک محدود ہے اور باقی فرقے جائیں بھاڑ میں،اور دیگر مذاہب سے تعلق رکھنے والے توہیں ہی جہنمی دیکھیے ایک انسان دوست کیا کہہ رہے ہیں:

"انسانیت ایک خاندان ہے،نہ اس میں کوئی امتیاز ہے نہ تفریق. جو تفریق پیدا کرتے ہیں وہ اس مقدس خاندان میں شامل نہیں." (جون ایلیا)

کیا کوئی انسانیت میں تفریق وامتیاز کرنے والوں کو انسان دوست کہہ سکتاہے؟ اور ان تفریق پیدا کرنے والوں کا جس دین سے تعلق ہے، اس دین کو امن وسلامتی کا دین کہا جاسکتا ہے؟ کیا اس دین کے دینے والے کو محسن انسانیت کہا جاسکتا ہے؟ کیا آپ ایسے شخص کو محسن انسانیت کہہ سکنے کی اخلاقی جر آت رکھتے ہیں جس کی شریعت کے نام پر آئے روزنت نئے فتنے المحتے ہوں؟ جس شریعت کو نام پرخون کی ہولی تھیلی جاتی جس شریعت کو نام پرخون کی ہولی تھیلی جاتی رہی ہو، اور اب بھی یہ سلسلہ متواتر جاری ہے ۔ کیا آپ اب بھی اس شریعت کے دینے والے کو محسن انسانیت اور رحمت العالمین کہیں گے؟ بہت بہتر ۔ گویا آپ انسانیت یرعقیدے کو فوقیت دے رہے ہیں .

مانی کا کہناتھا کہ ظلمت سے کنارہ کشی اختیار کی جائے۔ اس نے ہر تکلیف پہنچانے والے کاموں سے منع کیا۔ لیکن مانی کے اصحاب انسان دوست تھے، انسان دشمن نہ تھے۔ جو اپنا مذہب دوسروں پر مسلط کرنے کیلیے شر ائطار کھتے، یا پھر جنگ وجدل کرتے۔ چنانچہ اس انسان دوست مصلح کو اس وقت کی مملکت فارس کے شہنشاہ بہر ام اول نے زندہ گر فقار کرکے اس کی زندہ کھال میں بھس کھنچوالی۔ اس طرح یہ مسیحا اور پیغیمبری کا دعوے دار اذبیت ناک موت سے دوچار ہو کر فور اہلاک ہو گیا۔ اس کی کھال میں بھس بھر کر شہر"اہدی شاپور" کے صدر دروازے پر لاکا دی گئی۔

لیکن مانی کے مقابلے میں گوتم کی تعلیمات کوبر صغیر کے عوام نے ہاتھوں ہاتھ لیا۔ اس کی تعلیمات پھیلنے کاسب سے بڑا سبب اس کا سادہ ہونا تھا۔ اس لیے عظیم اس کی جانب کھنچے چلے آئے۔ اس لیے کھنچے چلے آئے کیوں کہ وہ موجودہ مذاہب سے بیز ارتھے۔ جن کے مٹھیکیداروں کی اجارہ داری دین و دنیا کے ہر معاملے میں قائم تھی۔ چنانچہ گوتم کی سادہ تعلیمات اور انسانی برابری کے اصول کو سب کے دل نے لبھایا اور لوگ جو ق در جو ق اس کے ہم خیال ہوتے گئے۔

پھر گوتم کی تعلیمات کواشوک نے اپنایا اور دنیا کاسب سے پہلا نہ نہیں رواداری قائم کرنے والا مطلق العنان شہنشاہ بنا. اسی وجہ سے اشوک کواشوک اعظم کہاجاتا ہے۔ گوتم کی سادہ اور انسان دوست تعلیمات نے اشوک کی کا یا پلٹ دی، جس نے کالنگا کی جنگ کے بعد جنگ وجدل سے منہ پھیر لیا اور انسانی مساوات پر مبنی ایسے معاشر سے کی تشکیل کی جس کی نظیر اس سے قبل تاریخ میں ڈھونڈ نے نہیں ملتی. وہ بھی اس وقت جب فتوحات کا دور تھا. اور تلوار کے زور پر اپنا خدا اپنا فہ بب دنیا پر مسلط کیاجاتا تھا.

لیکن اشوک نے اس روایت کے بر عکس بدھ کی تعلیمات کا پر چار ان اصولوں پر کر ایا جو اسلامی صوفیاؤں کے پیش روہیں. بدھ کھکشوؤں نے اپنے اخلاق اور پیار سے گوتم کی تعلیمات کو بر صغیر کے گوشے گوشے میں پہنچایا. کیا انسانیت کے حقیقی معنوں میں علمبر دار گوتم اور اشوک کو محسن انسانیت کہنا ناجائز اور "حرام" ہے؟

اس وقت عرب کی حالت زار کیا تھی جب گوتم انسانیت کی تعلیم عام کررہاتھا؟ گوتم اور حضرت محمہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم میں کیا فرق ہے؟ جن وقتوں میں بدوخانہ کعبہ کابر ہنہ طواف کیا کرتے تھے، بتوں کو پوجتے تھے، رفع حاجت کے بعد خود کو نجاست سے پاک بھی نہ کرتے تھے. جب ان بدؤوں کو یہ تک نہ پہتہ تھا کہ انسانیت کا احترام کیسے، کیو نکر اور کس لیے کیا جائے ان وقتوں میں برصغیر میں ،اس خطے اور اس دھرتی کے مہان سپوت مہا تما بدھ نے ذات پات اور انسانی تقسیم کا آریائی مذہبی فار مولا مکمل طور پردد کرکے یہ اعلان کیا کہ سب انسان بر ابر ہیں، کوئی پنج ناپاک اور کسی دو سرے انسان سے کم تر نہیں، انسان کے اچھے برے ہونے کا فیصلہ صرف اس کے اعمال سے کیا جاسکتا ہے۔

حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غار حراسے نبوت کا پروانہ لے کر نکلے اور انسانوں کو "روحانی وسیاسی غلام" بنانے میں جت
گئے۔ مہاتمانے نروان حاصل کیا اور "فہ ہی اداروں" اور "خداؤں کے تصور" کو یکسر رد کر کے اعلان کیا کہ خدا کی عبادت کیلیے جو وقت در کار ہو تا ہے وہ انسانیت کی خدمت کیلیے وقف کیا جائے۔ ہند دھرتی کے اس عظیم سپوت نے کسی بھی مصلح کے برعکس بنی نوع انسان کوروحانی غلام بنانے کے بجائے روحانی آزادی بخشی راجہ سدھارتھ کے بیٹے، سلطنت کے ولی عہدگو تم نے جنگیں نہیں لڑیں، اوٹ مار نہیں کی، مال غنیمت اکھٹا نہیں کیا بنہ ہی جنگی قیدیوں میں سے خوبصورت خواتین کو اپنے لیے پند کر کے نہیں لڑیں، اوٹ مار نہیں کی، مال غنیمت اکھٹا نہیں کی، بدھ نے لونڈیاں رکھ کرناجائز اولا دیپیدا نہیں کی گوتم نے کسی رسول کی الگ رکھنے کو کہا، بدھ نے کسی کی آبر وریزی نہیں کی، بدھ نے لونڈیاں رکھ کرناجائز اولا دیپیدا نہیں کی گوتم نے کسی رسول کی طرح مذہب کی آڑ میں اپنی نفسانی خواہشات پوری نہیں کی بلکہ اس کی شدید مذمت کی گوتم نے اپنی نغلیمات کاخراج نہیں مانگا انسانیت سے، اس کے برعکس اس نے سلطنت ٹھکرادی و ھرتی کے اس مہان پرش نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم سے گیارہ سوسال قبل بنی نوع انسان کو انسانیت کادرس بغیر کسی لا کیجے دیا۔ محسن انسانیت اور رحمت العالمین جیسے القاب بھی گوتم جیسے اخلاقی مفکرین کو بھی زیب دیتے ہیں .

جب بدؤول کیلیے ہرشے خداتھی. فرشتوں کو خداکی ہیٹیاں کہتے تھے. اجنہ کوالوہیت کا درجہ دیتے تھے. ہتوں کو مظہر خدامان کر ان کی پرستش کرتے تھے. سیکلڑوں بتوں کی پوجاہوتی تھی. ہتوں کے نام پر سانڈ چھوڑے جاتے. ان پر انسانوں کی قربانیاں ہوتی تھیں. بتوں کے نام کے تیروں سے قرعہ اندازی ہوتی تھی. ہر نچلا طبقہ اپنے سے بلند طبقے کاغلام تھا. بلکہ اس سے بھی کچھ پست تھا. جب ان کی اخلاقی حالت انتہائی شر مناک تھی، ایک ایک عورت کئ کئ شوہر کر سکتی تھی. جب بدوماں بہن کو ایک سمجھتے تھے. بدمستی میں ہر گناہ ثواب بن جاتا تھا. محرمات تک سے بھی تہتے کار ثواب بن جاتا تھا. عصمت کی کوئی قیمت نہ تھی. بڑے امر اء کی عور تیں جامہ عصمت اتار چھیئتی تھیں. بعض طبقے لڑکیاں قتل کر ڈالتے تھے. ان کی تعلیم نے شر افت انسانی کو بڑے امر اء کی عور تیں جامہ عصمت اتار چھیئتی تھیں. بعض طبقے لڑکیاں قتل کر ڈالتے تھے. ان کی تعلیم نے شر افت انسانی کو بلکل مسخ کر دیا تھا. نہ ہمی تعلیمات بداخلاقیوں سے محفوظ نہ تھیں بلکہ اخلاقی پستی ان کا معلم تھی. کعبہ کے متولی تجابی کوستاتے، بلکل مسخ کر دیا تھا. نہ ہمی تعلیمات بداخلاقیوں سے محفوظ نہ تھیں بلکہ اخلاقی پستی ان کا معلم تھی. کعبہ کے متولی تو کو تھی میں طرح طرح کے مظالم کرتے، کعبہ کاچڑھاوا کھا جاتے، ایک دوسرے کی ججو گوئی میں مصروف دیے۔ معمولی زیور کی طبع میں جھوٹے بچوں کو قتل کر ڈالتے۔ لاچے ان کی فطرت میں شامل تھی. ان کی ذلت کی وجہ سے ان کی کوئی سیاسی اہمیت نہ تھی.

جب عرب گھور اند ھیروں میں غرق تھا. تب دنیا کے دیگر خطوں کی تہذیبوں کے افق پر کئی نام ستاروں کی طرح چمک رہے سے۔ اس وقت برصغیر میں چائنا میں کئی اخلاقی مفکرین آئے۔ جنہوں نے اس وقت انسانیت کا درس اپنی عوام کو دیا اور "روحانی غلامی" سے نجات کی تحاریک چلائیں، جب بدو جہالت در جہالت کے مزے لوٹ رہے تھے. انہی روشن ستاروں میں سے ایک برہاس پتی تھے. جن کا کہنا تھا کہ:

"سورگ ہے نہ انتم نجات، روح ہے نہ کوئی ابدی دنیا، رسومات نہ ذات پات، خاک میں خاک ہو کریہ جسم دوبارہ کیسے جنم لے سکتا ہے؟ وہ بھوت، ہی ہوگا. موت ترکے میں کچھ نہیں چھوڑتی سوائے مہنگی رسم ورواج کے جو پر وہت کاوسلہ حیات ہیں." (۸۰۰ قبل از مسے)

ا نہی تابندہ ستاروں میں سے ایک مہاویر تھا. جس نے انسان کو انسان ہونے کا احساس دلایا. جس نے مذہب اور خداؤں سے چھٹکارہ حاصل کرنے کی تحریک چلائی. اس کا کہنا تھا:

"صرف کا ئنات ابدی ہے، ہمیشہ سے تھی اور ہمیشہ رہے گی، باقی کچھ نہیں. انقلابات، لامتناہی تغیرات، جبلی قوتوں کے باعث و قوع پذیر ہوتے ہیں. ان کے ظہور میں الوہی مداخلت کا کوئی حصہ نہیں. "(۵۵۰ قبل از مسیح) انہی و قتوں میں جب عرب جہالتوں کا گڑھ تھا، چائنا میں تاؤاور کنفیوشیس اخلاقیات اور رکھ رکھاؤکا درس دے رہے تھے۔
انسانوں سے محبت سے پیش آنے، امن و چین سے زندگی بسر کرنے اور آپس میں بھائی چارہ قائم کرنے کا درس دے رہے تھے۔
کنفیوشیس کی تعلیمات کا اثر چائنا کی ثقافت اور تہذیب میں آج تک نمایاں ہے۔ اس کی تعلیم کا مرکزی اصول یہ تھا کہ ہر بات اور
ہرکام میں میانہ روی کا سنہر اراستہ اختیار کرنا چاہئے۔ اور دو سروں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آنا چاہیے۔ اور اجنبیوں سے نرم
ہرکام میں میانہ روی کا سنہر اراستہ اختیار کرنا چاہئے۔ اور دو سروں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آنا چاہیے۔ اور اجنبیوں سے نرم
ہرتا واور بہترین سلوک روار کھنا چاہیے۔ انہی روشن ستاروں میں سے ایک چارواکا س تھا۔ جو عقلیت پرستی کی داغ بیل ڈالنے میں
پیش پیش تھے۔ جو انسان کو انسانیت کی راہ پرگامز ن کرنے کی قابل صد شخسین جدوجہد میں سرگر داں تھے۔ دیکھیے کیا فرماتے
ہیں بیش خ

"روح ایک سراب ہے، واہمہ ہے، ایک وسوسہ ہے۔ آتما کا تصور ہی محض ایک دھو کہ ہے۔ تاریخ کے مشاہد ہے ہمیں خداؤں، دیو تاؤں یاما فوق الفطر ت قوتوں کی کوئی وضاحت نہیں ملتی بیہ سارا مظہر عین فطری ہے۔ اصل حقیقت تومادہ ہے۔ جسم پھوں کا مجموعہ ہے اور دماغ سوچ کامادہ ہے۔ کس نے جسم سے روح کو جدا ہوتے دیکھا ہے؟ ابدیت کی کوئی حقیقت نہیں. تاتخ یا آوا گون کا مجموعہ ہے اور دماغ سوچ کامادہ ہے۔ کس نے جسم سے روح کو جدا ہوتے دیکھا ہے؟ ابدیت کی کوئی حقیقت نہیں. تاتخ یا آوا گون المحتوی کی کوئی حقیقت نہیں ۔ تاتخ یا کوئی وجود نہیں ۔ دنیا کو سمجھنے کیلیے اس مفروضے کو بنیاد بنانا کہ خدا موجود ہے ، یہ سب بریکار با تیں ہیں ۔ انسان کو مذہب کی ضرورت اس لیے ہوتی ہے کیونکہ وہ اس کاعادی ہو چکا ہے۔ اس کے بغیر اسے تشکی اور بریکاری کا احساس ہونے لگتا ہے ۔ حالانکہ یہ تشکی علم سے دور کی جاسکتی ہے ۔ اخلاقیات فطری عمل ہیں ۔ یہ محض وضع داری کیلیے ایک ساجی ضرورت ہے ۔ اس کا الہامی احکامات سے کوئی سروکار نہیں ۔ سورج دیانت دار ، بد دیانت ، اچھوں اور بروں ، عام انسانوں اور صوفیوں پر یکساں چبکتا ہے ۔ جذبات اور جبلت کو دبانے کا خوئی خاص فائدہ نہیں ۔ زندگی کا اصل مقصد بھریور زندگی گزار ناہے اور واحد دانشندی "خوشی" ہے ۔

اس کا حقیقت کاادراک چارواکاس کو ہز اروں سال قبل ہو گیا تھا کہ مذہب ایک لغزش ہے،ایک بیاری ہے، سراب ہے. آج ہم شدت سے اس چیز کو محسوس کررہے ہیں کہ مذہب کے نام پر انسانیت کا کہاں کہاں اور کیسے استحصال کیا جاتا ہے. گو کہ اس میں اچھائیاں بھی ہیں. لیکن اس کا تاریک پہلوا تنی وسعت کا حامل ہے کہ اس نے اس کے اجھے پہلوؤں کو مکمل طور پر ڈھانپ رکھا ہے.

یہ صرف چند مثالیں ہیں ان مفکروں کی ، جن کے نظریات اور عمل نے انسانیت سکھائی اس کے برعکس محسن انسانیت نے کیا کیا؟ ان کی تعلیمات تضادات کا مجموعہ ہے جس میں سے ہر کوئی اپنے مطلب کی چیز نکال لیتا ہے ۔ جن کواپنانے کے بعد انسان حق اور باطل کی نہ ختم ہونے والی جنگ کا حصہ بن جاتا ہے اور باطل کو مٹانے کیلیے ہر ممکن طریقہ کار کوبروئے عمل لاتا ہے. کیونکہ اسی میں جنت یوشیدہ ہے.

ایک اخن آتون تھے۔ جس نے فرعونِ وقت ہوتے ہوئے بھی شہنشائیت ٹھکرادی۔ جس نے فتوحات کے دور میں فوج کشی سے توجہ کی۔ اور فتوحات کے عمل کو ہی ناجائز تھہرادیا۔ اور کہا کہ یہ ایک انسانیت سوز عمل ہے۔ اس نے اپنی و سیج تر سلطنت میں بھیلی ہوئی، اور مختلف مہمات میں مصروف فوج کو واپس بلالیا اور اپنا فوجی ادارہ یہ کہہ کر توڑ دیا کہ اب اس کی ضرورت نہیں۔ فوج کی جارجیت بھی انسان دوست نہیں ہو سکتی۔ اس کے بر عکس محسن انسانیت نے تھوڑے عرصے میں بے تحاشہ جنگیں کی، اور جہاد فرض کرکے کہا کے اس میں اللہ کی رضا پوشیدہ ہے۔ اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والا مارا جائے تو شہید کہلا تا ہے۔ جس کا جسم کہمی نہیں سڑتا۔ بلکہ اس سے خوشبو آتی ہے۔ اللہ شہید کو جنت میں عام جنتیوں سے زیادہ نوازیں گے۔ اس کے در جات زیادہ بلند ہونگا۔ انس کے در جات زیادہ بلند ہونگا۔ انس کے در جات زیادہ بلند کہونگا۔ انس کے در جات زیادہ بلند ہونگا۔ انسانی حوریں عطاکی جائیں گی۔ وغیرہ و غیرہ و غیرہ و غیرہ کے کہا ہے۔ اللہ شہید کو ماتے ہیں:

# "میں تجھ کو بتا تاہوں تقدیر امم کیاہے شمشیر وسناں اول طاؤس ورباب آخر"

ہے کیسی انسانیت ہے جس میں کفار کے خلاف مسلسل حالت جنگ میں رہنے کا کہاجارہا ہے؟ یہ کون ساحق ہے جو غیر مسلمانوں کو روئے ارض سے مٹادینے کے بعد ہی ثابت کیا جاسات ہے؟ کیا دو سرے فد جب کے لوگ اور غیر فد ہبی لوگ انسان نہیں. کیا باطل اس عالم کا حصہ نہیں، عالم سے باہر ہے؟ پھر رحمت العالمین اور محسن انسانیت کہناچہ معنی دارد؟ یہ محسن انسانیت سے، جو اپنے ایک مخالف کو عرب میں بر داشت کرنے کو تیار نہ سے. جنہوں نے جو گوئی کرنے والوں کو نہ چھوڑا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تو محسن انسانیت سے، جو گوئی کرنے والے شعر اکو اپنے اخلاق سے رام کر سکتے سے، لیکن نہیں کیا، اس کے علیہ وآلہ وسلم تو محسن انسانیت سے. جو گوئی کرنے والے شعر اکو اپنے اخلاق سے رام کر سکتے سے، لیکن نہیں کیا، اس کے بر عکس انہیں چن چن کر قبل کر ایا. آنحضرت تو بہترین مدینے کے یہود یوں کے ساتھ مدینے میں رہ لیتے.
آنمی انہیں چن کر میں نہیں بخش ان پر جنگ مسلط کی پر و پیگنڈہ کر کے ان کا قبل عام کرایا. یہ اس لیے بھی ضروری تھا کہ لیے رحمت العالمین نہیں نہیں نہیں کیونکہ شاید مدینے کے یہود ی اس عالم کے نہیں سے. اس کے رحمت العالمین نہیں نہیں نہیں نہیں نہیں خشا. ان پر جنگ مسلط کی پر و پیگنڈہ کر کے ان کا قبل عام کرایا. یہ اس لیے بھی ضروری تھا کہ مسلمان جو اس وقت عرب کی ابھرتی ہوئی طافت تھی ان کی دھاک آچھی طرح وہاں کے لوگوں پر بیٹھ جاتی. چنا نے ایسے ہر مواقع پر رحمت العالمین کی رحمت العالمین کی رحمت العالمین کی رحمت العالمین کی رحمت نے قطعی جوش نہ مارا. بلکہ رب العالمین بھی فرمان جاری کرتے رہے کہ یہود و نصاری کھی

تمہارے دوست نہیں ہوسکتے، یوں رحمت العالمین کی رحمتوں کے بادل نہ برسے . اور وہ اور ان کی ابھرتی ہوئی سیاہ قبال کرتی رہی ،مال غنیمت اکھٹا کرتی رہی ،عور توں کو جھنجوڑتی رہی .

فتوحات کے دور میں، جب جنگ وجدل پر فخر کیاجاتا تھا۔ اور اپنے مذہب اور اپنے خدا کو دوسری تہذیبوں پر مسلط کرنے کاروائ ہر خطے ہر تہذیب میں رائج تھا۔ اس وقت بھی ایسے مفکرین آتے رہے جنہوں نے اہل مذاہب کے اس فعل پر لعن طعن کی، اور فتوحات کے اڈے اڈے اڈ سے اڈ سے قائم کرنے والوں کے انسانیت سوز جرائم کے آگے انسانیت نواز نظریات کا پرچار کیا۔ ان مفکرین نے اپنی تعلیمات سے بنی نوع انسان کو محبت کا سبق اور اخلاق کا درس پڑھایا۔ جس وقت عربوں کی اخلاقی حالت جانوروں سے بھی بدتر تھی، اس وقت چائنا میں عرص وطع کے انسانیت کا حرس دیا۔ لیکن ان اخلاقی مفکرین نے انسان کو بغیر کسی حرص وطع کے انسانیت کا درس دیا۔ اپنی تعلیمات کو پھیلانے کیلیے کسی جہاد کا سہارا نہیں لیا۔ اس کے برعکس ان کا کہنا تھا کہ لوگوں کو جہاں سچائی ملے گی وہ وہاں کھینچے چلے آئیں گے۔ اور ہو ابھی یہی۔ لوگ ان مفکرین کی سادہ تعلیمات اور انسان دوست نظریات کی طرف تھنچے چلے آئیں گے۔ اور ہو ابھی یہی۔ لوگ ان مفکرین کی سادہ تعلیمات اور انسان دوست نظریات کی طرف تھنچے چلے آئیں گے۔ اور ہو ابھی یہی۔ لوگ ان مفکرین کی سادہ تعلیمات اور انسان دوست نظریات کی طرف تھنچے جلے آئیں گے۔ اور ہو ابھی یہی۔ لوگ ان مفکرین کی سادہ تعلیمات اور انسان دوست نظریات کی طرف تھنچے جلے آئیں گے۔ اور ہو ابھی یہی۔ لوگ ان مفکرین کی سادہ تعلیمات اور انسان دوست نظریات کی طرف تھنچے جلے آئیں گے۔

ان اخلاقی مفکرین میں سے کسی ایک نے بھی اپنی "خدمات" کے عوض زن پرستی نہیں کی، ان میں سے کسی ایک مصلح نے قتل و غارت گری کا بازار گرم نہیں کیا. بلکہ اس کی شدید مذمت کی اور اس سے بازر ہنے کو کہا۔ کسی ایک نے اپنے نظریات کاخراج خون اور عورت کی صورت میں نہیں مانگا. ان لوگوں نے اپنی بات نہ ماننے والوں کو جہنمی، بندر، سور نہیں کہا. ایسے او چھے متھکنڈ نے نہیں اپنا نے، لوگوں کو کسی قشم کا "معجزہ" دکھلا کر اپنا گرویدہ نہیں بنایا.

انسانیت کا سبق پڑھانے والے اخلاقی مفکرین کے قریبی اصحاب کو کیسا ہوناچا ہئے؟ ظاہر ہے انسان دوست ہوناچا ہیے. کیونکہ وہ انسانیت کے عظیم مفکروں کے دست راست تھے. اس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ کے اصحاب آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت سے تین روز قبل آپ کے گھر میں اکھٹے ہوئے تو آپ نے یہ خواہش فرمائی کے کاغذاور قلم لایا جائے تاکہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حواہش کیلے گر اہی سے نے جائیں لیکن بعض احباب نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خواہش کا احترام نہیں کیا اور انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خواہش کا احترام نہیں کیا اور انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ہذیان گوئی کی تہت لگائی (نعوذ باللہ). چنانچہ رسول اللہ برہم ہوئے اور ان تمام اصحاب کو اپنے گھر سے نکال دیا.

اس کے برعکس گوتم کی موت کے وقت اس کے احباب اور شاگر داس کے پاس آئے اور اس نے اپنے خاص شاگر د آنند کو وقت رخصت بلاکر کہا:

"اے بھکشو!اب جھے فناہوناہے، شوق و ذوق سے من کی سچائی کی جستجو جاری رکھنا چاہئیے. یا در کھ! سچائی کو من کے علاوہ کسی اور ذات کے حوالے سے جاننے کی ضرورت نہیں."

اپنی بات مکمل کر کے گوتم سکون سے فنا کی گو دمیں اتر گیا. ایسے وقت میں گوتم کے کسی مصاحب نے اس پر "ہذیان گوئی" کی تہمت نہیں باند ھی. بلکہ سلیقے اور محبت سے اس کی بات سنی. حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم محسن انسانیت سے انسانیت سے انسانیت سے انسانیت والا سلوک خو د ان کے اصحاب نے نہیں کیا. بدھ انسانیت کا علمبر دار تھا. اس کے اصحاب نے اس کی تعظیم کی . یا در ہے دونوں انسانیت کے علمبر داروں میں تقریباً "گیارہ سو تعلیمات کا بھر م رکھا اور آخری وقت میں بھی گوتم کی تعظیم کی . یا در ہے دونوں انسانیت کے علمبر داروں میں تقریباً "گیارہ سو سالوں" کا فرق تھا. حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی وفات پر ان کے اصحاب اقتدار کیلیے لڑتے رہے ۔ لیکن گوتم کی وفات پر اس قسم کا کوئی ہنگامہ نہ مچا.

رحت العالمین کے کریڈٹ پر چند کارناموں کے علاوہ ایسا کوئی کارنامہ نہیں جس بناپر انہیں رحت العالمین اور محسن انسانیت کہا جائے ۔ محسن انسانیت جنہیں رحمت العالمین بناکر بھیجا گیا۔ کیا انہوں نے عرب سے غلامی کے بدترین رواج کا خاتمہ کر دیا؟ ہر گز نہیں . بلکہ خو در سول اللہ نے غلام اور کنیزیں رکھیں . اور ان کنیز وں سے بغیر نکاح کے صحبت اختیار کی ۔ کیونکہ لونڈی اور کنیز ان پر اللہ میاں نے "حلال" فرمادی تھی . بلکہ یہی نہیں ، یہاں تک فرمایا گیا کہ کوئی بھی اپنی مرضی سے رسول اللہ کو عورت دان کر سکتا ہے .

غلامی ایک بدترین لعنت ہے۔ انسانیت کی تذلیل ہے۔ لیکن افسوس رسول اللہ نے غلامی کونہ صرف جاری رکھا بلکہ اس سے استفادہ بھی کیا۔ حالا نکہ ان کو تمام عالموں کیلیے رحمت بناکر بھیجا گیاتھا۔ لیکن شاید غلام نامی مخلوق اس عالم کی نہیں یا پھر انسان ہی نہیں۔ ورنہ محسن انسانیت سے الیی چوک کب ہوسکتی تھی بھلا۔ ان کی دنیا میں تشریف آوری کا مقصد ہی بنی نوع انسان کی بھلائی تھا۔ اس کے برعکس ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ غلامی کی بدترین رسم ، روایت ، رواج ، ریت ، بدعت جو مرضی کہہ لیں، ختم کرنے کی سعادت کا فرول کے جصے میں آئی جونہ تورجت العالمین بناکر بھیجے گئے نہ ہی جن کا کام بنی نوع انسان کو سید ھی راہ پر لانا تھا۔

یہ کافرابراہم کنکن،ولیم فورس وغیرہ تھے۔ ابراہم کنکن نے اپنی مخلصانہ کو ششوں سے ۱۸۶۳ میں حبشیوں کی آزادی کا اعلان کیا۔

اس نے اس ضمن میں تحاریک چلائیں اور سر توڑ کو ششیں کیں۔ اس کے نزدیک غلامی انسانیت سوز اور غیر فطری ہے۔ انسانوں کو غلام بناکر ان کا استحصال کرنے کے خلاف سب سے موثر آواز برطانیہ کے امیر ولیم فورس نے اٹھارویں صدی میں اٹھائی۔ ولیم نے ۱۸۸۷ میں پارلیمنٹ میں پہلی بار غلاموں کی تجارت کے خلاف بل پیش کیا۔ لیکن شنوائی نہ ہوئی۔ لیکن اس نے ہمت نہ ہاری۔ وہ ہر سال اسمبلی میں بل پیش کر تارہا۔ یہاں تک کے بیس برس بعد ۲۵ مارچ کے ۱۸۰۰ میں جیت گیا۔ یوں ۲۵ مارچ کے ۱۸۰۰ کوبر طانیہ

میں غلاموں کی تجارت پر پابندی لگ گئی. ہر سال برطانوی عوام ۲۵ مارچ کو غلامی کی بدترین اور فتیجر سم ختم کرنے کی یاد میں ولیم ویلمبر فورس کو خراج تحسین پیش کرتے ہیں جس نے انسانوں کو انسان ہونے کا فخر واپس کر دیا.

اس احسن کام کو محسن انسانیت بھی کر سکتے تھے؟ جو بنی نوع انسان کیلیے رحمت بناکر بھیجے گئے تھے. غلامی کے بدترین اور انسانیت سوز عمل کو تاریخ میں تقریباً ہر مصلح ہر بادشاہ نے جاری رکھا. افسوس توبہ کہ محسن انسانیت نے بھی اس عمل کی مذمت نہیں کی بلکہ اس کو جاری رکھا. پیتہ نہیں کیوں اللہ نے ہر اچھے کام کا فروں کے نصیب میں لکھ دیئے ہیں. ہمارے پیارے رسول اللہ کو اللہ تعالی نے دو جہانوں کی بادشاہت عطاکی لیکن اس نیک کام کو سر انجام دیئے کیلئے اخلاقی جر آت عطانہیں کی کہ وہ ابر اہم یاولیم کی طرح غلامی کی لعنت کو اپنی تہذیب سے اکھاڑ چھیئتے . کیا محسن انسانیت انسانوں کو انسان ہونے کا فخر واپس نہیں کر سکتے تھے؟ اگر سول اللہ واقعی رحمت العالمین تھے تو غلامی کو ختم کر سکتے تھے . اگر ساجی و معاشی مجبوریاں ان کے راستے میں حاکل تھیں تب ان میں اور عام انسان میں کیا فرق رہ گیا؟

تاریخی مادیت ہمیں بتاتی ہے کہ ہماراوجود، یعنی ساجی وجود ہمارے شعور کو محدود کرتا ہے. لہذااس تناظر میں یہ سوال اپنی اہمیت کھودیتا ہے کہ رسول اللہ نے چودہ سوسال پہلے غلامی ختم نہ کی. کیونکہ پھر وہ دیگر انسانوں جیساساجی شعور و آگہی رکھنے والے تھے.
اگرچہ محسن انسانیت نے بہت ہی باتوں پر شر اکطار کھیں کہ غلام آزاد کر وتو تواب ملے گا، ان سے اچھاسلوک کرو۔ یعنی اس دور میں بھی ان کو غلام آزاد کر ادینے کی فکر تھی. جبکہ اس طرح کی کئی مثالیس اس سے قبل کی تاریخ میں مل جاتی ہیں، لہذا ساجی شعور اتناتھا کہ غلامی کی لعنت سے چھٹکارے کیلئے بچھ عملی اقدام کیے جاتے۔ جبکہ ہوناتو یہ چاہئے تھا کہ رسول اللہ کا شعور اس وقت کے ساجی شعور کے حساب سے نہ ہوتا۔ کیونکہ بالآخر دوجہانوں کا علم ان کو دیا گیا تھا۔ اور ان کے پاس قر آن جیسی حکمت بھری کتاب بھی تھی۔ جس میں ہر طرح کا علم ہے۔

عرب چودہ سوسال پہلے تجارت کرتے تھے کیونکہ انہیں اور پچھ نہ آتا تھا، اور اس بات کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ وہ قبا کلی معاشر ہ ہی تھا. ہر قبیلے کے اپنے قوانین تھے. آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قر آن کے قوانین لا گو کر کے اس کو قبا کلی نظام سے نکال کر ایک ریاست اور باد شاہت کی طرف ہی لیکر گئے تھے. حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم چودہ سوسال پہلے ٹرین تو نہیں بناسکتے تھے نہ ہی پولیو و یکسین ایجاد کر سکتے تھے، مگر انہوں نے وہ سب کیا جس کی ان کو عرب قبا کلی نظام اجازت دیتا تھا. جیسے شر اب کو تیرہ سال بعد سختی سے اس وقت منع کیا جب ان کے پاس مکمل طاقت آگئی تھی. غلامی ختم کر ناان کے بس میں نہیں تر سکے نہیں کر سکے۔ کیونکہ رحمت العالمین کا ساجی شعور اس وقت کے حساب سے ہی تھا.

کوئی صاحب غلامی کو جتنامر ضی خوش کن بناکر پیش کر دیں، کتنی ہی تاویلیں گھڑلیں، کتنی ہی احادیث لے آئیں کے غلاموں کو آزاد کرنے سے ثواب ملتاہے، اور ان سے اچھاسلوک کر ووغیرہ وغیرہ لیکن اس سب سے بہر حال حقیقت پر فرق نہیں پڑنے والا. غلامی بہر حال غلامی ہے جو کسی بھی حال میں یارنگ میں ہو بہر حال انسانیت سوز ہے . جتنامر ضی کہہ لیں کے فلال غلام فلال عہدے پر پہنچا . ڈھمکال غلام نے اتنی ترقی کی . مگر کیاوہ آزاد ہو گیا؟ وہ بہر حال غلام ہی رہا . اور غلام جتنی مرضی ترقی کر فلال عہدے پر پہنچا . ڈھمکال غلام ہی پارا جائے گا . اس لفظ کو عزت و تکریم کے مابعد الطبعی افق پر پہنچا دیں، لیکن اس لفظ سے جڑی حقیقت اسے بہر حال غلام ہی پکارا جائے گا . اس کا استہز ااڑتار ہے گا . فداق بتتار ہے گا . غلام اور غلامی کو کوئی مہذب معاشرہ اوچھی نگاہ سے نہیں دیکھتا . جتنی مرضی اس پر حسن وو قارکی لیپایوتی کرلی جائے، حقیقت وہی، نتیجہ وہی رہنا ہے: "ڈھاک کے تین پات" .

اخلاقیات کا تعلق سابق شعور سے ہوتا ہے اخلاق افراد کے مابین باہمی تعامل کانام ہے میکس شیر کا کہنا ہے کہ اقدار مثالی معروض ہیں جو ایک عالم اقدار سے تعلق رکھتی ہیں اور ہم تک ایک منفر دحساس قدر میں پہنچتی ہیں ۔ یہ حساس قدر عام نفسیاتی اور تاثر اتی تجربات سے مختلف ہے ۔ یہ موضوعی کیفیت نہیں بلکہ خارجی معروضی حقیقت کی جانب ایک منفر دعمل ہے ۔ ہم حال اخلاقی قدروں کی فلسفیانہ بحث سے قطع نظر ہمیں اس سے سروکار کرنی چا ہے جو اخلاقی قدروں اور سابقی شعور کا تعلق جوڑتی ہیں ۔ جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ بورپ وامریکہ میں اخلاقیات نے اتنی ترقی کرلی ہے کہ وہاں anti-bullying توانین بنائے جا ایس جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ پورپ وامریکہ میں اخلاقیات نے اتنی ترقی کرلی ہے کہ وہاں anti-bullying توانین بنائے جا اور ہوں کی اور غیر مناسب یا اخلاق سوز چھبی کسیں، تب ان اخلاقی قوانین کے تحت آپ پر فرد جرم بھی عائد کی جاستی ہے ۔ جرمانہ بھی ہو سکتا ہے ۔ جبکہ محن انسانیت اور رب العالمین کا اخلاقی شعور اس وقت کے سابقی شعور کے حساب سے ہی تھا۔ رسول اللہ کو بات بے بات لعنت ملامت کرنے کا ذرحد شوق تھا۔ وہ این ہی بلکہ کہتے کہ میں راضی تعور کے حساب سے ہی تھا۔ اور جور سول اللہ کی بلاچوں چر امان کی بات نہیں مانتے تھے۔ اور جور سول اللہ کی بلاچوں چر امان کی بات نہیں مانتے تھے۔ اور جور سول اللہ کی بلاچوں چر امان کی بات نہیں مانتے تھے۔ اور جور سول اللہ کی بلاچوں چر امان کی بات نہیں مانتے تھے۔ اور جور سول اللہ کی بلاچوں چر امان کی بات کیا تھیں ان پر بالکل لعنت نہ فرماتے بیکھ کہ کہتے کہ میں راضی تے رب راضی ۔

رب العالمین نے اپنے کلام میں جابجاخو داپتی ہی مخلوق انسان کو بندر، سور، ملعون اور نجانے کیا کیا گایوں کو سنوں سے نوازا. اگر محسن انسانیت اور رب العالمیس عہد حاضر میں یورپ وامریکہ کے شہری ہوتے تو وہاں کے مروجہ اخلاقی قوانین کے تحت اس قسم کے غیر مہذبانہ رویوں پر فوراد ھر لیے جاتے. اور قانون تو پھر قانون ہو تاہے. قید بھی ہوسکتی ہے اور جرمانہ بھی. استغفر الله تعالی کیونکہ رب العالمین ہیں اور انسان سے ستر ماؤں جتنی محبت بھی کرتے ہیں چنانچہ اگر پچھ گالیاں قرآن میں ارشاد کر ہی دی ہیں تو ہمیں اس پر بالکل خفانہیں ہونا چاہیے. قادر مطلق ہے. اور "جو چاہے آپ کا حسن کر شمہ ساز کرے". اور

·

رحمت العالمین بھی چونکہ محسن انسانیت ہیں، اور انسانیت کو "انسانیت" کے مقام پر فائز کرنے آئے تھے.لہذااگر کوئی انسان خود ہیں انسانیت کی صف میں آنے کو تیار نہ ہو، تب اس قسم کے نہ ماننے والوں پر رسول اللّه کا جھنجھلا کر لعنت ملامت کر ناعیں جائز حق محتمر تاہیے. سور، بندر وغیرہ کہنا اس صورت میں قطعی جائز تھا. اور اس پر کسی کو چند ال بر انہیں مناناچاہیے. بلکہ خندہ بیشانی سے ان ملامتوں، گالیوں، کو سنوں کو قبول کرناچاہیے. اور اس طرح کی باتیں کرنا بھی ہمیں زیب نہیں دیتا.لہذا آگے بڑھتے ہیں. اور دیکھتے ہیں کہ اخلاقی معیار کس قسم کا ہوناچاہئے.

پچھ عرصہ قبل میرے ایک جانے والے نے بتایا کہ اس کے خاندان کے ایک بزرگ جن کی عمر کوئی بچپن ساٹھ سال ہوگی جو بلاکے متق ، پر ہبزری ، نمازی ، ولی ، صوفی ، جا بیش اریش و و غیر ہو غیر ہو غیر ہو فیر ہو بیں ان کے ساتھ یکا یک نظر کا ایک حادث پیش آگی ۔ اور وہ اس چھوٹی عمر کی بنا بنج بی سے شادی کے شدید خواہشند ہوگئے جس گیا ۔ انہیں خود سے عمر میں کئی گنا چھوٹی بی پیند آگئی ۔ اور وہ اس چھوٹی عمر کی بنا بنج بی سے شادی کے شدید خواہشند ہوگئے جس کی عمر گڑیوں سے کھٹے ہیں کہ بزر گوار کو نے ہر شر م کوبالا کے طاق رکھ کر اس معصوم بڑی سے شادی کر کے ہی دم لیا ۔ کیا آپ سجھتے ہیں کہ بزر گوار کی ہے حرکت قابل ستاکش اور صد آفرین ہے ، ایک انقلابی قدم ہے معاشر ہے کو بدلنے کا ، جہالت مثانے کا؟ آپ کے خیال میں ان بزرگوار کو ستاکش اور صد آفرین ہے ، ایک انقلابی قدم ہے معاشر ہے کوبد لئے کا ، جہالت مثانے کا؟ آپ کے خیال میں ان بزرگوار کو بہترین اخلاق کا مالک گر دانا جا سکتا ہے ؟ کیا آپ کی نظر میں ہے عمل اخلاقی ، معاشر تی اور سابی جرم نہیں ؟ کیا آپ ان بزرگ کہ اس عمل پر ان کو داد سے نوازیں گے جنہوں نے بیرانہ سالی عمر میں ایک دس سال کی نابالغ بڑی سے محض اپنی نفسانی خواشات کی تسکین کیلئے بیاہ رچایا؟ کیا آپ ایس شخصے ہوئے اس کی عائی تعلیم کو ایا ہی تعلیم کو تابل تعظیم گر دانیں گئا ہونڈ النے میں بیش بیش بیش ہیں ، تیں ، آپ آپ معاشر سے "وافتٹا اور حقیقاً" اس عمل کو وائز قواند کی جرک ساتھ در بیش ہو؟ تب؟ اب بھی اگر آپ سب پچھ جانتے ہو جستے ہوئے بھی صور تحال آپ کی اپنی عزیز خوا تین میں سے کس کے ساتھ در بیش ہو؟ تب؟ اب بھی اگر آپ سب پچھ جانتے ہو جستے ہوئے بھی اپنی عقیدت پر قائم ہیں ، تب آپ ممنافقت کر رہے ہیں ، ایک بدترین منافقت ، جو اس بات کا ثبوت ہے کہ آپ میں اتنی اطاق بھی حقید سے کہ آپ میں اتنی اطاق بھی حقید سے کہ آپ میں اتنی اطاق بھی حکم سے کہ آپ میں اتنی اطاق بھی حکم اس بی علی کو نظر کو خلالے کو خلط کو خلال کو خلال کو خلط کو خلط کو خلط کو خلال کو خلط کو خلط کو خلط کو خلط کو خلال کو خلط کو خلط کو خلال کو خلال کو خلال کو خلط کو خلال کو خلط کو خلط کو خلال کو خلال کو خلط کو خلال کو خلط کو خلال کو خلط کو خلال کو خلال کو خلال کو خلط کو خلط کو

خیر ،اگر محسن انسانیت ہی کہناہے تواس انسان کو کہیے جو واقعناً اور حقیقاً اس گر انمایاں لفظ کا صحیح معنوں میں حق دار ہو. ڈاکٹر یونس جیسے لوگوں کو کہیے . جس نے گر امین بینک جیسے بینک کی بنیا در تھی . جو بینک سے زیادہ ایک ساجی ادارہ ہے . جس سے دنیا کے بندرہ کروڑ لوگ فائدہ اٹھا چکے ہیں . اس بینک نے بنگلہ دیش کے لاکھوں مز دوروں کو خیر ات ، زکوۃ ، صد قات ، بھیک لینے والوں کے بجائے معاشرے کاکارآ مداور فعال رکن بنادیا. گرامین بینک کی تقلید میں اب د نیا بھر میں بینک بتائے جارہے ہیں.
محسن انسانیت ہی کہناہے تو عبد الستار اید ھی، مدرٹریبا، فلور نیس نائٹ اینگل جیسے عظیم انسانوں کو کہیے. تھہریئے!اگر ان عظیم انسانوں کو بھی محسن انسانیت کہنا گوارا نہیں تب کلکتے کی ایک مشہور مغنیہ گوہر جان کو ہی اس منصب پر فائز کر دیجیے. جس کے اخلاق کے آگے محسن انسانیت کااخلاق بیج ہے. جس نے اپنی گزر بسر کرنے اور معاشرے میں اعلی مقام حاصل کرنے کیلیے کسی مالد ارشخص سے شادی نہیں کی. جس برا کبر الہ آبادی نے فرمایا:

# "خوش نصیب آج بھلا کون ہے گوہر کے سوا" سب کچھ اللہ نے دےر کھاہے شوہر کے سوا"

گوہر جان نے اپنے فن کی کمائی کھائی اور غریبوں، فقر اءومسا کین پر بے در بخ لٹائی اور بدلے میں ان کی وفاداریاں نہ ما تمیس نہ ہی اپنی بات مانے اور تعظیم کرنے کو کہا ۔ گوہر جان آر مینیا میں پیدا ہوئی ۔ وہ ہندوستان کب اور کن حالات میں آئی ہیہ تو معلوم نہیں . البتہ اس کا بجین ہندوستان میں گزرا ۔ وہ خوبصورت ہونے کے ساتھ خوبصورت آواز کی مالک تھی ۔ اور بہترین رقاصہ بھی تھی ۔ اردو،ہندی، فارسی، عربی، بڑگل، انگریزی، سنسکرت زبانوں کی ماہر تھی ۔ اس کی مقبولیت مشرق و مغرب میں کیساں تھی ۔ برٹش گور نمنٹ نے اسے کئی اعزازات سے نوازا . جب شہنشاہ جارج پنجم نے دبلی میں اپنادر بار منعقد کیا ، گوہر جان کی خدمات کے اعتراف میں اسے سونے اور چاندی کے تغموں سے نوازا . گوہر جان نعت پڑھتی یا بھجن گائی تو مجلس میں شریک ہر ذی نفس کو گویاسانپ سو گھی جاتا ۔ لوگوں پر ایک وجد ساطاری ہوجا تا اور حاضرین محفل جھو سے گئے ۔ چاہے وہ ہندوہوں یا سکھ ہوں ، مسلمان ہوں یا عبدائی ہوں یا بہو سے بھی جاتا ہوں کا جر جان لائے ہوں نازے گھر وان تا تھی ہے ہوں ناز گھر وان تا تھی ۔ جس کا جادو مغرب و مشرق میں کیاں چاتی ہوں وغیر ہاں کے عطیات سے چلتے تھے ۔ وہ بلاکی غریب نواز تھی ۔ اس نے اپنی موت سے بچھ روز قبل اپنا تمام اثافہ ، جو اس وقت وغیرہ ہاس کے عطیات سے جلتے تھے ۔ وہ بلاکی غریب نواز تھی ۔ اس نے اپنی موت سے بچھ روز قبل اپنا تمام اثافہ ، جو اس وقت ان ہوں کے کہ کئی ہے جائیکہ جنگ جیسی واہیات شے کسی پر مسلط کر کے انسانیت کہلائے جانے کی حقدار ہیں ۔ گوہر نے بھی کسی کو تکیف نہ بہنچائی چہ جائیکہ جنگ جیسی واہیات شے کسی پر مسلط کر کے انسانیت کہلائے جانے کی حقدار ہیں ۔ گوہر نے بھی کسی کو تکیف نہ بہنچائی چہ جائیکہ جنگ جیسی واہیات شے کسی پر مسلط کر کے ان کے مین کسی مرکر تیں ۔

اگر گوہر جان پر بھی آمادہ نہیں بل گیٹس کو کیوں نہیں کہتے ؟ میری نظر میں بل گیٹس اس وقت دنیا کاسب سے بڑاانسان ہے. جس نے ۲۰۰۸ میں اعلان کیا کہ وہ مائیکر وسافٹ کو چھوڑ دے گا اور اپنی باقی ماندہ زندگی بنی نوع انسان کی خدمت کرتے ہوئے گزارے گا. چنانچہ اس نے ایساہی کیا، اس کے شب وروز فلاح عامہ کے کاموں میں گزرتے ہیں. اس کازیادہ وقت "بل اینڈ میلینڈا گیٹس فاؤنڈیشن' کاہے. بل گیٹس اپن نوعیت کاواحد شخص ہے جس نے پوری تاریخ میں عام انسانوں کی خدمت کیلیے اس دنیا کی سب سے بڑی کمپنی چھوڑ دی. گویاانسانیت کی خدمت کرنے کیلیے بادشاہت چھوڑ دی. اس کا کہناہے کہ اس کی دولت اس دنیا کے ضرور تمندوں کیلیے ہے اور وہ اپنے بچوں کو ورثے میں صرف ایک ایک ملین ڈالر دے گا. بل گیٹس متعد دبار دنیا کی امیر ترین اشخاص کی فہرست میں سر فہرست رہاہے۔ لیکن "بل اینڈ میلینڈ اگیٹس فاؤنڈیشن" کی بدولت وہ رہتی دنیا تک دنیا کاسب سے بڑا انسان رہے گا.

کیا آپ بل گیٹس جیسے عظیم ترین انسان کو محسن انسانیت، رحمت العالمین کہنے کی اخلاقی جر آت بھی نہیں کرسکتے؟ کیوں کہ اس سے عقیدے اور نقد س پر ضرب پڑتی ہے۔ کیو نکہ عقیدہ تو کہتا ہے کہ رحمت العالمین صرف رسول اللہ ہیں۔ اور محسن انسانیت بھی صرف انہیں کہاسنا جائے، بیشک انہوں نے انسانیت کیلیے کوئی خاص کارنامہ سر انجام نہیں دیاتو کیا ہوا۔ ایک بل گیٹس پہ کیا موقوف، ایسے عظیم ترین انسان دوستوں کی طویل فہرست ہے۔ جن کی انسانیت کیلیے کی گئیں خدمات کسی بھی پینمبر / مصلح کو شرما دینے کیلیے کافی ہیں۔ انہی میں سے ایک وارن بفٹ ہیں جنہوں نے اپنی دولت کا ۸۷ فیصد حصہ بل گیٹس کی فلاح و بہود کی فاؤنڈیشن کو عطاکر دیا۔ ان کا کہنا ہے کہ:

"میں نے بل گیٹس کی فاؤنڈیشن کو اس لیے منتخب کیا کہ یہ امریکہ کاواحدادارہ ہے جو اپنے فنڈز کا • کے فیصد حصہ امریکہ سے باہر دوسرے ممالک میں خرچ کرتا ہے. اور یہ امیر ترین شخص آج بھی سادہ ترین زندگی گزار تاہے."

اگر آپان کافروں پر بھی مطمئن نہیں، تب اور بہت سے کافر ہیں. انگوار کیمپارڈ ہے. جو اپنی نوعیت کاواحد شخص ہے جے
اسراف پیند نہیں. حد در ہے سادہ زندگی بسر کر تا ہے. ایک روپیہ فالتو نہیں خرچتا، بلاکا کنجو س ہے. لیکن بات جب فلاح عامہ
کے کاموں کی ہوتب وہ لاکھوں کر وڑوں ڈالر بلا در یغ خرچ کر ڈالے گا. ایک طرف وہ اپنے کسی ور کر کو کاغذتک ضائع کرنے پر
سر زنش کر تا ہے تو دو سری طرف اربوں کھر بوں ڈالر خیر ات کر دے گالیکن اس کی تشہیر نہیں ہونے دے گا. اکانو مسٹ
میگزین کے مطابق انگوار کیمپارڈ، بل گیش سے بھی زیادہ رقم فلاح عامہ میں خرچ کر تا ہے. اس نے INGKA
میگزین کے مطابق انگوار کیمپارڈ، بل گیش سے بھی زیادہ رقم فلاح عامہ میں خرچ کر تا ہے. اس نے Foundation
چکا ہے.

محسن انسانیت ہی اگر کہناہے توان لو گوں کو کہئیے جنہوں نے اصل معنوں میں انسانیت کی خدمت کی اور انسانیت کیلیے سوچا. یہ لفظ ان عظیم لو گوں پر ہی جچتاہے، جو اصل معنوں میں اس کے حقد ار ہیں. "گول" اور "فوڈ بینک" جیسی تنظیمیں بنانے والوں کو کہئیے. نیلسن منڈیلا، میلکم ایکس کو کہئیے. کارل مار کس کو کہیے جو انسان کے غم میں رویا، جسے مز دوروں کا غم کھا گیا. جس نے انسانی مساوات کیلیے بلند ترین آ واز اٹھائی. جس نے انسان کی وحدت کاخواب دیکھا.

یہ پنجیبر ان جو تاریخ میں نظر آتے ہیں، جو انسان اور انسانیت کے سب سے بڑھ کروارث اور ٹھکیدار نظر آتے ہیں. انہوں نے کیا کیا ہے؟ کون ساایساکار نامہ کیا ہے جو انسانیت کے مفاد میں ہو؟ کیا انہوں نے انسانیت کو بانٹنے اور نفر تیں پیدا کرنے کیلیے مذہب ایجاد نہیں کیا؟ جو رہتی دنیا تک، انسان کو انسان سے لڑا تارہے گا. نفر تیں بانٹتارہے گا. ان میں تفریق پیدا کر تارہے گا. تقسیم کرتارہے گا. یہ اور ان کے پیروکار دراصل انسانیت سے خارج ہیں کیونکہ انہوں نے ایسالازوال فار مولا مذہب کی صورت میں انسان کو تھادیا ہے، جو انسانوں میں تفریق اور امتیاز پیدا کرتارہے گا. جبر ان انہی تفریق اور امتیاز کرنے والوں کے متعلق کہہ گئے ہیں کہ یہ در حقیقت مردہ ہیں لیکن ان کو اب تک لحد میں نہیں اتارا گیا.

انسانی تقسیم کافار مولا بنانے والوں کو محسن انسانیت، رحمت العالمین جیسے القاب سے نوازنا، کل انسانیت کے منہ پر طمانچہ مار نے کے متر ادف ہے۔ وہ جو باغی ہیں، جو آزادی کی علمبر داررو حیں اور محبت کے پیغیبر ہیں، تمام اشیا کی آفاقیت، اتحاد اور شخصی آزادی پر تقین رکھتے ہیں. یہ وہی تو ہیں جنہوں نے انسانیت کے مفاد میں کام کیے۔ اور ہر چیز پر انسانیت کو مقدم سمجھتے ہیں. بس انسان کو ہی ہر چیز پر فوقیت حاصل ہونی چاہیے۔ چاہے وہ عقیدہ ہو یا کوئی نظریہ، کسی کو انسان پر فوقیت حاصل نہیں. عقائد انسانیت کی ہی ہر چیز پر فوقیت حاصل ہونی چاہیے۔ باہے وہ عقیدہ ہو یا کوئی نظریہ، کسی کو انسان پر فوقیت حاصل نہیں. مذہب اور مذہبیت، انسانیت کے استحصال پر کھڑے ہیں. منشور انسانیت کسی ایسے نظریہ، قاعدے، اصول، عقیدے کو نہیں مانتا جو انسان دشمنی کو فروغ دے۔ اس منافقت سے بھی باز آئیں جو کسی نام نہاد انسانیت کے علمبر دار کو محسن انسانیت کہنے پر مجبور کرتی ہے۔

محسن انسانیت ہی کہنا ہے توان سائنسدان حضرات کو کہیے جنہوں نے انسانیت کو بہم آسانی پہنچانے کیلیے اتنا کچھ ایجاد کیا. جنہوں نے زندگی کو سہل ترین بنادیا، پر آسائش بنادیا. ان لوگوں کو کہیے جن کی بدولت میڈ یکل سائنس نے اتنی ترقی کی،اور کئ بیاریوں کاعلاج دریافت کیااور کئی کاعلاج ڈھونڈ اجارہاہے. جنہوں نے ہر قسم کی ویکسینیش ایجاد کی، جنہوں نے انتہائی خطرناک بیاریوں کاعلاج ڈھونڈا. ورنہ محسن انسانیت تو یہ کہہ کرفارغ ہو گئے تھے کے اونٹ کا بیشاب بیجے پڑیئے گر بیار!

ان ایجادات کرنے والے موجد حضرات کو محسن انسانیت کہیے جن کی ایجادیں، آپ ہر وقت ہر جگہ استعمال کرتے ہیں. ان محقق حضرات کو کہیے جن کی دریافت کے بدولت انسان کاعلم یہاں تک پہنچا کہ جن کے بغیر عام زندگی تک میں گزارانہیں. لیکن ·

ان سب چیز وں سے استفادہ کرنے کے بعد بھی انہیں کا فر، ملعون، زندیق، جہنمی اور "جاہل" گر دانا جاتا ہے. اور انہیں محسن انسانیت کہا جاتا ہے جنہوں نے انسانیت کیلیے کچھ نہ کیا.

گتا ہے اللہ میاں نے ہر اچھاکام ان لوگوں کے نصیب میں لکھ دیا ہے۔ جو اس کے معیار پر پورے نہیں اترتے، جو کافر، بندر، سور، بدترین جانور، ملعون وغیرہ ہیں. لیکن محسن انسانیت کو ان اچھے کاموں کی بالکل توفیق نہ دی اور انہیں بغیر کسی اچھے کام کے سب سے افضل سب سے محبوب قرار دے کر رحمت العالمین کے درجے پر فائز کر دیا. صرف ایک ایساکام جو محسن انسانیت کے کریڈٹ پر ہو جس سے تمام انسانیت نے فیض اٹھایا ہویا اٹھار ہی ہو؟ اس کے برعکس ان کی ہر سنت پر بیک وقت ہز اروں فرقے لڑرہے ہیں، فرآن کی ایک آیت کے ترجے سے لیکر تفسیر تک پر، بیک وقت سینکڑوں فرقوں کے کروڑوں لوگ لڑرہے ہیں، جھگڑرہے ہیں، کشتوں کے پشتے لگارہے ہیں. اب بھی انہیں محسن انسانیت، رحمت العالمین کہہ کر پکارا جائے؟

# "شرم تم كو مگر نہيں آتی"

# شامسے زیاوہ شامکے وفاوار

حمزہ کا شغری، ایک سعودی شاعر اور صحافی جو سعودی عرب کے اخبار "البلاد" میں کالم کھاکر تاتھا، 1989ء میں پیدا ہوا۔ 2011ء سے حمزہ کا شغری اپنی جمہوریت پسند سرگر میوں کی بدولت سعودی خفیہ ایجنسی (مباحث) کی نظروں میں کھٹک رہاتھا، پھر معروف سوشل نیٹ ورک ٹیوٹر پر پیغیبر اسلام کے بارے میں اپنے تین تو ہین آمیز ٹویٹس شائع کرنے کی وجہ سے متنازعہ شخصیت بن کر ابھر ا۔ انتہاء پسند ملاوں کے دباؤ کے باعث سعودی فرماں رواشاہ عبد اللہ نے حمزہ کا شغری گرفتاری کے احکامات جاری کئے، کیونکہ ان تین ٹویٹس کی بدولت حمزہ کا شغری "تو ہین رسالت" کا ارتکاب کرکے سعودی حکمر انوں اور مسلمانوں کی قوت برداشت کی حد کو یار کر چکا تھا۔

4 فروری 2012ء کو میلاد النبی کے موقع پر حمزہ کا شغری نے اپنی اور پیغیبر اسلام کے مابین ہونے والی تصوراتی ملا قات کے بارے میں اپنے اُن مشہور و معروف ٹویٹس میں لکھاتھا کہ:

1- فی یوم مولدک سائقول: ننی احببت الثائر فیک، لطالماکان ملھماً لی، واننی لم احب ھالات القد اسة، کن اصلی علیک۔ (ترجمہ) تمہاری سالگرہ کے موقع پر میں یہ کہوں گا کہ: تمہارے اندر پائے جانے والا باغی مجھے پیند ہے، جب تک کہ تم میرے لئے متاثر کن شخصیت رہے، لیکن میں نے تمہارے گر د نقدیس کے ہالوں کو کبھی پیند نہیں کیا۔ میں ہر گر تم پر درود نہیں پڑھوں گا۔ 2- فى يوم مولدك أحدك فى وحجهى أينما تحجهت ساقول أننى أحببت أشياءً فيك، وكرهت أشياءً ..... ولم أقهم الكثير من الأشياءالأخريٰ \_

(ترجمه) تمہاری سالگرہ کے موقع پر میں جہاں بھی دیکھتا ہوں تہہیں ہی پاتا ہوں، مجھے تمہاری بعض باتیں پسند ہیں،اور کچھ باتیں ناپسند،اور بہت ساری دوسری باتیں سمجھ سے بالاتر ہیں۔

3- فى يوم مولدك لن أنحنى لك، لن أقبل يديك، سأصافحك مصافة الندّ للندّ، وابتسم لك كما تبتسم لى، وأتحدّث معك تصديق فحسب .... ليس أكثر-

(ترجمه) تمہاری سالگرہ کے موقع پر، میں تمہارے لئے ہر گزنہیں جھکوں گا،نہ تمہارے ہاتھ چوموں گا، میں تم سے ایسے ہی ہاتھ ملاؤں گا جیسے کوئی حریف اپنے حریف سے ہاتھ ملا تاہے،اور میں بھی تمہارے لئے ایسے ہی مسکراؤں گا جیسے تم میرے لئے مسکراؤگے، (زیادہ سے زیادہ) میں تم سے اپنے کسی ساتھی کی طرح پیش آؤں گا،بس۔۔۔اس سے زیادہ نہیں۔

# اسلام اور جربریت کا خوف

گذشتہ 1400 سالوں میں اسلام کو بہت سے چیلنجز کا سامنا کرنا پڑا، جیسے پیغمبر اسلام کے انتقال کے فوراً بعد خلافت کا مسئلہ،

ار تداد کی تحریک، نت نئے مدّعیان نبوت کا سامنا، تسنن و تشیع کا اختلاف، خلافت کا ملوکیت میں تبدّل، فکر اعتزال، فلسفهٔ یونان کا عربی میں ترجمہ کے باعث فکری بحر ان، تا تاری یلغار، صلیبی جنگیں، عرب و عجم کے اقتدار کی چیقاش، وغیرہ مسلمانوں نے کہیں عسکری قوت کی بدولت، کہیں انتظامی جوڑ توڑ کے ذریعے، کہیں مصلحت و حکمت کے ذریعے اور کہیں دھونس اور دھاندلی کے ذریعے جیسے تیسے ان مشکل حالات کو بالآخر اپنے حق میں موڑ ہی لیا۔

جب مسلمانوں کو جزیرہ نماعر بسے باہر کی ثقافتوں کے ساتھ میل جول کاموقع میسر آیا، توایسے نئے نئے مسائل نے جنم لینا شروع کیا، جن کے بارے میں قر آن و سنت میں کوئی رہنمائی میسر نہیں تھی۔ یہ انتہائی پریشان کن صورت حال تھی اس صورت حال میں علاء اسلام نے بدلتی ہوئی صورت حال کے تقاضوں کے مطابق اسلام میں ایک نئی اصطلاح متعارف کر ائی جے "فقہ" کے نام سے جانا جاتا ہے، کیونکہ اس سے قبل اسلامی تعلیمات میں فقہ نامی کسی اصطلاح کا وجود نہیں تھا، لیکن اس زمانے کے فقہاء، علماء، اور محد ثین نے اسلام کو جمود کا شکار ہونے سے بچانے کیلئے اسلامی تعلیمات کی تشریحات کا رخ موڑتے ہوئے "کتاب و سنت" کے علاوہ "قیاس" اور "اجماع" کی نئی اصطلاحات کو متعارف کر وایا اور اسلامی تعلیمات کو بانجھ ہونے سے بچانے کیلئے "کتاب و سنت " کے علاوہ "قیاس" اور "اجماع" کو انہا کو اسلامی قانون سازی کے بنیادی مصادر میں شامل کر اسلام میں بچانے کیلئے "کتاب و سنت " کے علاوہ "قیاس" اور "اجماع" کو اسلامی قانون سازی کے بنیادی مصادر میں شامل کر اسلام میں بیک نئی روح پھونک دی گئی۔

۔ خطبہ ججۃ الوداع کے موقع پر پیغمبر اسلام کامشہور قول ہے کہ "ترکت فیم ماان تمسکتم بہ لن تضلوابعدی کتاب اللہ ۔

وسنتي " یعنی" میں تم میں اللہ کی کتاب اور اپنی سنت چھوڑے جارہا ہوں، جب تک ان کو مضبوطی سے پکڑے رہوگے مجھی

گر اہنہ ہوگے" پینمبر اسلام کے اس قول کی روشنی میں بظاہر کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ اسلام میں قانون سازی کیلئے قر آن و

سنت کے علاوہ کسی اور مصدر کااضافہ کیا جاسکے۔لیکن اس زمانے کے علاءنے اس بات کا بخو بی ادراک کر لیا کہ قیاس اور اجماع کو

شریعت کے مصادر میں جگہ دیئے بغیر آگے بڑھناناممکن ہے اور اس ر کاوٹ کو ختم کرنے کی خاطر قول رسول پر اضافیہ بھی کرنا

پڑ جائے (یابالفاظ دیگر معروف تشریح کو تبدیل بھی کرناپڑ جائے) تواسے گوارا کئے بغیر کوئی اور راستہ نہیں۔

اس زمانے کے علاء کرام نے بدلتے ہوئے حالات کے مطابق اسلام کو در پیش ایک بہت اہم چیکنے سے بخوبی نبٹتے ہوئے دانشمندانہ قدم اٹھایا۔اس موقع پر ایسا بھی نہیں ہوا کہ فقہاءنے اصول شریعت میں قیاس اور اجماع کے اضافے کی ضرورت سمجھی اور بغیر

سنو ہمایا ہیں دس پر ہیں ہیں ہورہ کہ 'پہرے ہوں ریٹ میں اضافیہ کرنے کے خلاف بھی آواز توا تھی، لیکن کسی مز احمت کے بیراضافیہ کر دیا گیا، بلکہ قیاس اور اجماع کو اصول نثر یعت میں اضافیہ کرنے کے خلاف بھی آواز توا تھی، لیکن

ضرورت ایجاد کی ماں ہوتی ہے کے متر ادف کوئی اور چارہ بھی نہ تھا،اس لئے ان "بدعتی علماء" کے خلاف آ واز زیادہ مؤثر ثابت

نہیں ہو سکی اور ان بدعتی علاء کے فیصلے کو قبول عام کا در جہ حاصل ہو گیا، اور مخالفانہ آواز دم توڑ گئی۔

تمام مشکل مراحل سے بخوبی گذرنے والے اسلام کو آج جدیدیت کا چیلنج در پیش ہے، اور یہ چیلنج سابقہ تمام چیلنجز سے مشکل ترین چیلنج اس ایکے مشکل ترین ثابت ترین چیلنج اس ایکے مشکل نہیں ہے کہ یہ واقعتاً ایک مشکل چیلنج ہے بلکہ یہ چیلنج اس لئے مشکل ترین ثابت ہور ہاہے کہ آج اس چیلنج سے نبر د آزماہونے کیلئے اہل علماء دستیاب نہیں ہیں، علماء اسلام کی اکثریت جمود بیند ہے اور جمود کو توڑے بغیر جدیدیت کے خوف میں مبتلا ہے اور جدیدیت، اسلام کیلئے ایک ڈراونے خواب کی حیثیت اختیار کر چکی ہے۔

مسلمان انتہائی فخر کے ساتھ دنیا کو بتاتے ہیں کہ جدید سائنس کی عمارت جن بنیادوں پر قائم ہے یہ بنیاد سائنس کو مسلمانوں سے فراہم کی ، اور مغرب نے تمام تر سائنسی علوم مسلمانوں سے ہی حاصل کئے ، مغرب کی تمام تر سائنسی ترقی کی ابتداء مسلمانوں سے ہی ماخو ذہے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ اگریہ آپ کی ہی میر اث ہے ، اس عمارت کی بنیادیں آپ کی ہی فراہم کر دہ ہیں ، آپ نے ہی ان علوم کو بنیادی معیارات عطاکئے تھے ، تو آج مسلمان اپنی اسی میر اث کو اپنانے میں دنیا بھر سے پیچھے کیوں ہیں ؟ جس عمارت کو بنیادی آپ نے فراہم کیں اگر وہ عمارت آج ایک پر شکوہ نمونے میں ڈھل چکی ہے تو آپ کو اس عمارت سے کفر و بدعت کی بد ہو کیوں آنے لگی ؟ اگر گذشتہ کل اہل مغرب آپ سے سائنسی علوم مستعار لے رہے تھے تو یہ گذر اہو اماضی آپ بدعت کی بد ہو کیوں آنے لگی ؟ اگر گذشتہ کل اہل مغرب آپ کی عظمت رفتہ کی داستان مکمل نہیں ہوتی ، اور آج اگر آپ کو وہی علوم کیا اہل مغرب سے حاصل کرنا پڑر ہے ہیں تو آپ بی تر مندگی ، بیکھا ہے ، ججبک ، احساس کمتری کا شکار ہوتے ہیں اور آپ کی جھوٹی خو د اہل مغرب سے حاصل کرنا پڑر ہے ہیں تو آپ بی تر مندگی ، بیکھا ہے ، ججبک ، احساس کمتری کا شکار ہوتے ہیں اور آپ کی جھوٹی خو د

ساختہ عزت نفس مجر وح ہونے لگتی ہے۔ آج اہل مغرب سے اپنی گم گشتہ میر اث کو دوبارہ حاصل کرتے ہوئے آپ کو اپناایمان خطرے میں محسوس ہو تاہے۔

ہے بڑی دلچسپ صورت حال ہے کہ ایک طرف عالم اسلام کے ممتاز علاء کرام قر آن سے سائنس کو ثابت کرنے پر لگے ہوئے ہیں اور دوسری جانب پچھ ایسے علاء کرام بھی ہیں جو قر آن سے ہی سائنس کو غلط ثابت کرنے پر تلے ہوئے ہیں ، اور یہ صورت حال اس مغالطے کی وجہ سے ہے کہ مسلمانوں نے سائنس کے درست اور غلط ہونے کیلئے قر آن کو معیار بنالیا ہے ، حالا نکہ سائنس کو درست ثابت کرنے کیلئے یاغلط ثابت کرنے کیلئے مسلمانوں کوسائنسی علوم میں مہارت اختیار کرناہوگی ، اگر آج مسلمانوں کو چیار لس ڈارون ، آئن اسٹائن ، اسٹیفن ہاکنگ کے نظریات سے انفاق نہیں ہے اور انہیں غلط ثابت کرناچا ہے ہیں تو اپنی صفوں میں انہی کے پائے کے سائمند ان پیدا کرناہوں گے ناکہ شخ عبد اللہ بن باز ، شخ طنطاوی ، ذاکر نائک ، ہارون کچی ۔ و نیا میں جو فد اہب تبدیلی کے چیلنج کاسامنانہ کر پائے وہ اپنی افادیت یا اپناوجو دکھو بیٹے ، ماضی میں یہی صورت حال عیسائیت کو بیائیت کو پاپائیت کے شاخ سے نجات نصیب ہوئی ، اگر آج عالم اسلام کو مطلوبہ صلاحت کے افراد میسر آجی میں ، توجہ بیدیت کے گر داب سے نگانا کچھ خاص مشکل نہیں ، بلکہ امت مسلمہ کو تعلیم اور ترتی کی نئی راہیں دستیاب ہو سکتی جائیں ، توجہ بیدیت کے گر داب سے نگانا چھ خاص مشکل نہیں ، بلکہ امت مسلمہ کو تعلیم اور ترتی کی نئی راہیں دستیاب ہو سکتی ہیں ، اور عالم اسلام ، اقوام عالم کے در میان اپنا شبت کر دار اداکر سکتا ہے۔

# الله كا وشمن كونت؟

میں اس شخص کا دشمن کیسے ہو سکتا ہوں جس سے میں تبھی ملاہی نہیں اور جو مجھے جانتا بھی نہیں؟

مسلمانوں کا اس پر اتفاق ہے کہ انسان کا قتل ایک جرم ہے الایہ کہ وہ اللہ کا دشمن ہو۔۔

تو پھر اللہ كا دشمن كون ہے؟

کیا آپ کے کچھ ایسے دشمن ہیں جنہیں آپ قتل کرناچاہتے ہیں؟ اللہ کاشکر ہے کہ میرے کوئی دشمن نہیں ہیں! یہ درست کہ آفس میں مجھے شینگ منیجر سے نفرت ہے جو ہر پر فار مامیں کیڑے نکال کر میر اکام بڑھادیتا ہے، محلے کی مسجد کے مولوی سے بھی مجھے نفرت ہے جو دن رات لاؤڈ سپیکر پر گلاپھاڑ پھاڑ کر اپنے آقائے مُر دار پر درود وسلام بھیجنا ہے اور سارے محلے کا سکون برباد کر تا ہے۔۔ اور چڑیا گھر سے بھاگے ہوئے اس بھنگی سے بھی مجھے نفرت ہے جو آج کل کیپٹل ٹاک میں نظر آتا ہے۔۔ طارق جمیل سے بھی مجھے نفرت ہے جو آج کل کیپٹل ٹاک میں نظر آتا ہے۔۔ طارق جمیل سے بھی مجھے نفرت ہے جو آج کل کیپٹل ٹاک میں نظر آتا ہے۔۔ طارق محمیل سے بھی مجھے نفرت ہے بھی جہی دیا جانا چا ہے۔۔ تاہم ان میں سے کسی کے لیے

میں موت کا متمنی ہر گز نہیں ہوں اور ناہی انہیں قتل کرنے کے بارے میں سوچ سکتا ہوں کیونکہ آخر کار میں ایک انسان ہوں اور میرے کچھ اصول اور اخلا قیات ہیں جن کا میں خو د کو یابند سمجھتا ہوں۔

سیر تِ نبوی میں قبل اور اجھا عی نسل کثی کے گئی واقعات ہیں، بنی قریظہ کے یہود یا خیبر اس کی مثال ہیں، بنو قریظہ کے قبل عام کے بارے میں فون سے لتھڑی مُعطر سیر تِ مصطفیٰ ہمیں بتاتی ہے کہ جب وہ شکست تسلیم کرتے ہوئے اپنی پناہ گاہوں سے باہر نکل آئے توصلعم نے انہیں بنی النجار کے ایک گھر میں قید کر دیا اور ایک ایک کو باہر نکال کر ذیخ کر تا گیا اور خند تی میں پھینگا گیا جبہ باتی قید یوں کو پہ بھی نہ تھا کہ ان کے ساتھ باہر کیا ہور ہا ہے حالا نکہ شکست کے معاہدے کے مطابق صلعم کو ان کے مال کے بدلے ان کی جان بخشیٰ تھی مگر صلعم نے اپنی سرشت کے مطابق غداری کی ، اس دوران کٹتی انسانی گر دنوں اور بہتے خون کے بدلے ان کی جان بخشیٰ تھی مگر صلعم نے اپنی سرشت کے مطابق غداری کی ، اس دوران کٹتی انسانی گر دنوں اور بہتے خون کے ان ہو لیان کہ مناظر نے انصار کے دل دہلا دیے ، یہ وہ لوگ شے جو صلعم کے مدینہ آنے سے پہلے ان کے پڑوسی شے اور ان سے مجبور ان کے اچھے ہر ادرانہ تعلقات شے لہذا انہوں نے صلعم کو یہ قبل عام روکنے کے لیے کہا مگر صلعم اپنی مکارانہ فطر سے مجبور تھا، اس نے کسی کی نہ سنی اور یہ بہیانہ قبل عام جاری رکھا جہاں خو نین سیر سے کے مطابق چھ سوسے سات سوانسانوں کی گر د نیں اتاری گئیں پھر صلعم نے ان کے مال ودولت اور عور توں پر قبضہ کر لیا، سب سے بڑا انعام چی ابن اخطب کی بیٹی صفیہ تھی جس سے صلعم نے بغیر عدت کے اس کے باپ اور شوہر کو قبل کرنے کے بعد فوری طور پر شادی رپیالی۔ (تفیر الطبری میں دیکھے سورۃ الاحزاب کی آیت 26 کی تفیر ، صلح کی تفیر ، اور شوہر کو قبل کرنے کے بعد فوری طور پر شادی رپیالی۔ (تفیر الطبری میں دیکھے سورۃ اللاحزاب کی آیت 26 کی تفیر ، اس کے باپ اور شوہر کو قبل کرنے کے بعد فوری طور پر شادی رپیالی ۔ (تفیر الطبری میں دیکھے سورۃ اللاحزاب کی آیت 26 کی تفیر ، اس کو بیات سورۃ اللاحزاب کی آیت 26 کی تفیر ، میں دیکھے اس کے باب اور شوہر کو قبل کرنے کے بعد فوری طور پر شادی رپیالی کی آیت 26 کی تفیر ، میکھے کو میں میں دیکھے سے میں اس کو بیات کے دو تفیر الطبری میں دیکھے کیا کو دیا کو بیات کو بیات کی تفیر ، میں دیکھے کی در نہ کیا کو بیات کو بیات کی کور کی کو تفیر کیا کو بیات کے بیات کی کو بیات کی کو کو بیات کی تفیر ، میں کو بیات کی کو کو بیات کی کو کو بیات کی کو بیات کی کو کھی اس کو کو بیات کی کو کو بیات کی کو بیات کو بیات کی کر کو کی کی کر

اس قصے کو جسٹی فائی کرنے کے لیے مسلمانوں کے ایک ہزارایک بہانوں سے مجھے حیرت نہیں ہوگی۔۔خاص طور سے جبکہ وہ لوگ اللّٰداوراس کے رسول کے دشمن تھے لہذاان کے ساتھ جو پچھ ہوابالکل ٹھیک تھا کہ بیہ اُس جلاد اللّٰہ کی حکمت ہے جس نے احمقوں کی طرح آسمان کو بغیر ستونوں کے اٹھار کھاہے۔

# پھر اللہ کا دشمن آخرہے کون؟

اللہ کے دشمن کی تعریف وضع کرناخاصہ مشکل کام ہے، کیایہ وہ ہندوہے جو بتوں کی پوجا کرتاہے یابدھ مت؟ یایہ وہ عیسائی ہے جو صلیب کی پوجا کرتاہے؟ یاخشک دماغ وہابی یا قادیانی، یا جو صلیب کی پوجا کرتاہے؟ کیایہ وہ رافضی ہے جو رسول کے پالتو پیارے صحابہ کو گالیاں دیتاہے؟ یاخشک دماغ وہابی یا قادیانی، یا بہائی، یاصوفی، یااساعیلی، یاسکولر، یا کمیونسٹ یا پھر وہ جو مسلمانوں سے کسی بات پر اختلاف کرے؟

ا بھی تک اللہ کے دشمن کی کوئی تعریف نہیں مل سکی؟

چاروں آسانی کتابیں، قرآن، تورات، انجیل اور اور نبیوں کے نبی سید قطب کی کتاب فی ظلال القرآن بیہ مطالبہ کرتی ہیں کہ اللہ کے دشمنوں کو تباہ وبرباد کر دیا جائے جبکہ ان میں سے ہر کوئی دوسرے کو اللہ کا دشمن سمجھتا ہے، شیعہ اور سنی ایک دوسرے کو اللہ کا دشمن سمجھتے ہیں بلکہ قصہ تخلیق کے آغاز سے ہی اللہ کا ایک دشمن موجو د تھا۔۔ ذرا بو جھیے تووہ کون ہے ؟۔۔۔۔۔ بی ہال بیہ ابلیس ہے۔۔

حضرتِ مسیح اپنے ماننے والوں کو ہدایت کرتے ہیں کہ وہ اپنے دشمنوں سے بھی محبت کریں مگریہی بات وہ خو دپر لا گونہیں کرتے اور اپنے دشمن شیطان سے محبت نہیں کرتے بلکہ اسے صلیب کا دشمن قرار دیتے ہیں، میں نے کبھی ایسا شخص نہیں دیکھاجو اپنے آلہ قتل سے اس قدر محبت کرتا ہو جتنا کہ یہ شخص کرتا ہے، لینی اگر اسے بھانسی دے کرماراجا تا تؤکیاوہ رسیوں سے محبت کرتا؟!

قر آن اور سیرت میں اللہ کے بہت سارے دشمنوں کا ذکر ہے، موسی کا فرعون اللہ کا دشمن تھا، ابولہب اللہ کا دشمن تھا، ابوجہل، مسیلمہ، نمر ود،عامر بن طفیل، لوط کی بیوی، مایکل جیکسن، برکت حسین اوباما اور ہر وہ شخص جو گناہ کر تاہے اللہ کا دشمن ہے۔۔

اللہ کے دشمن کی گالی صحابہ میں خاصی پاپولر و مقبول تھی، جب اللہ کی بے نیام تلوار خالد بن الولید نے بنی تمیم کے سر دار مالک بن نویرہ کا قتل کیا جو مرتد نہیں ہوا تھا اور اسلام کو اپنے تمام تر ار کان سمیت قبول کر لیا تھا گر اس نے اپنے اوپر قریش کے تسلط کو مستر دکر دیا تھا، تو ہمارے اس جلیل القدر صحابی نے اسے صرف قتل کرنے پر ہی اکتفاء نہیں کیا بلکہ اس کی بیوی لیلی بنت المنہال التمیمیہ سے فوری طور پر شادی بھی رچالی جو اپنی خوبصورت ٹاگلوں کی وجہ سے بہت مشہور تھی اور اسلامی عدت کی شرط کو دیو ارپر دے مارا، اس طرح اس نے اپنے رسول کی سلفیانہ اتباع کی جس نے صفیہ بنت اخطب سے شادی کرتے وقت عدت کی شرط کو تو د ہی یامال کر دیا تھا، عباس مجمود العقاد اپنی کتاب وقع قریۃ خالد کے میں اس عورت کا المیہ لکھتے ہیں:

(كان ثديبيا ينضحان بلبن الرضاع من اولا دلهامن مالك)

• الک سے اس کی اولا د کے لیے اس کے بیتان دو دھ سے بھر ہے ہوئے تھے <sup>60</sup>

خالد جنگی مجر موں کے لیے ایک بہترین نمونہ تھاحتی کہ عمرنے اس سے کہاتھا کہ:

(ياعد والله قتلت امرءأمسلماً ثم نزوت على امر اته، والله لارجمنك بالاحجار)

وو اے اللہ کے دشمن ایک مسلمان شخص کومار کر اس کی بیوی پر سوار ہو گئے ، اللہ کی قشم میں تمہیں پتھر وں سے سنگسار کروں

66 6

ایک اور قصے میں حضرت ابو ہریرہ نے جب بحرین کے بیت المال کی کرپشن سے دس ہز ار در ہم بنائے تو حضرت عمر نے اسے وو وواللہ اور اس کی کتاب کا دشمن "قرار دیتے ہوئے اس کی کتوں کی طرح اتنی پٹائی کی کہ وہ لہولو ہان ہو گیا۔

اسلامی ملوکیت کے دور میں بھی اللہ کے دشمن کے الزام کی اصطلاح کا استعال جاری رہا، جب عباسی بنوامیہ کی تخلیق کردہ احادیث کی چھانٹی کررہے سے اور انہیں ایسی احادیث سے بھر رہے سے جو ان کے اقتدار کوجواز دیتیں، ہمیں ہارون الرشید احادیث کے ایک مصنف سے اختلاف کرتے ہوئے ملتاہے، اور اس سے پہلے کہ وہ اس کا سرکائے وہ بے چارہ اسے یاد دلا تاہے کہ وہ احادیث نبویہ کی جعلسازی میں مہارت رکھتا تھاقوہ اون الرشید جو ایک سال جنگیں لڑتا تھا اور ایک سال ج کرتا تھا اور فارغ وقت میں لوگوں کو قتل کرتا تھا نہ ہارے وقت میں لوگوں کو قتل کرتا تھا نہ ہارت و حشمن کھی گالی دیتے ہوئے مطلع فرمایا کہ جناب ہمارے پاس ابی اسحاق الفزاری اور عبد اللہ بین المبارک جیسے آپ سے اچھے احادیث گھڑنے والے جعلساز موجود ہیں۔ (حوالہ) آج جہوری اسلامی پاکستان اللہ کے دشمنوں سے بھر ایڑا ہے جنہیں اسلام پیند اللہ کے احکامات پر عمل کرتے ہوئے روزانہ موس سے اٹراتے ہیں، جہوری اسلامی پاکستان کے سارے لیڈر اللہ کے دشمن ہیں، نواز شریف اللہ کادشمن ہے، اس کا بھائی شہباز شریف بھی اللہ کادشمن ہے، جزل کیاتی بھی اللہ کادشمن ہے، حتی مبارک بھی اللہ کادشمن ہے، اس کا بھائی خادم الحرمین الشریفین بھی اللہ کادشمن ہے، موم بھی اللہ کی دشمن ہے، سلمان رشدی بھی اللہ کادشمن ہے، موم بھی اللہ کی دشمن ہے، سلمان رشدی بھی اللہ کا دشمن ہے، سلمان رشدی بھی اللہ کا دشمن ہے، موم بھی اللہ کی دشمن ہے، سلمان رشدی بھی اللہ کی دشمن ہے بلکہ انسان تو انسان اب تو جزیں بھی اللہ کی دشمن ہونے لگیں ہیں۔ ۔ ٹی دی بھی اللہ کی دشمن ہے اور اب تو موبائل فون مشمن سے بلکہ انسان تو انسان اب تو جزیر ہیں بھی اللہ کی دشمن ہونے لگیں ہیں۔ ۔ ٹی دی بھی اللہ کی دشمن ہے اور اب تو موبائل فون مشمن سے نہا کہ کو مشمن سے نہا کہ کو میں اللہ کی دشمن ہے اور اب تو موبائل فون

اگر آپ صلعم کے دشمن ہیں تو آپ خود کار طور پر اللہ کے بھی دشمن ہیں، اور اگر آپ صلعم کے کسی قلیل القدر صحابی کے دشمن ہیں ہوں تو آپ اللہ کے بھی دشمن ہیں، اور اگر آپ کسی تابعی کے تابع کے تابع کے تابع کے تابع کے کسی قول سے متفق نہیں ہیں تب بھی آپ اللہ کے دشمن ہیں، اور اگر آپ ثابت شدہ یا متفق علیہا عباسی یا اموی دور کے رسول اللہ سے احادیث گھڑنے والے کسی زندیق سے متفق نہیں ہیں تو بھی آپ اللہ کے دشمن ہیں، اگر آپ لبرل ہیں، یاسکولر ہیں یا ملحد ہیں اور بھلے ہی آپ کا ان سے دور تک کا کوئی واسطہ نہ ہوتب بھی آپ اللہ کے دشمن ہوں گے۔

آپ شایدیہ تصور نہ کرسکتے ہوں کہ کوئی بازاروں میں جاکر بچوں، بوڑھوں اور عور توں کو محض اس لیے قتل کرے گا کیو نکہ اس کے خیال میں وہ اللہ کے دشمن ہیں۔۔ مگر جہاں اللہ کے دشمنوں کو قتل کرنے کے خدائی احکامات ہوں اور ان احکامات کومانے والے بے وقوف بھی ہوں توبیہ کوئی مسئلہ ہی نہیں ہے۔۔ معاملہ بس ایک نظر، پھر ایک مسکراہٹ اور پھر لبیک اور پھر۔۔۔۔ دھڑام۔۔۔۔اور پھر بہتر حوروں کے ساتھ گروپ سیس جس کا مقابلہ جینا جیسن کی فلمیں بھی نہیں کر سکتیں۔

تعجب کی بات میہ ہے کہ انسانیت کے خلاف ان بہیانہ جرائم کا ارتکاب کرنے والے لوگوں میں ضمیر کی ذراسی بھی خاش نہیں ہوتی کیونکہ بے قصوروں کے قتل کے اللہ کے احکامات اسلام کے ماننے والوں کے ہاں اس قدر عام اور بدیبی ہیں کہ انہیں میہ ایک عام بات لگتی ہے ، اور کیسے نہ ہو کہ انبیاء کے باپ ابراہیم کو اللہ نے سات سال کے بچے کو ذرج کرنے کا حکم دیاتواس نے بلاچوں وچرا اس پرلبیک کہہ دیا کہ اللہ کا حکم بجالانا ہے چاہے وہ کتنا ہی انسانیت سوز اور گھٹیا ہو۔

اکثر مسلمان نازی ہولو کوسٹ کی محض اس لیے تابید کرتے ہیں کیونکہ یہودیوں نے مستقبل میں فلسطین پر قبضہ کرناتھا!؟اس طرح اکثر مسلمان مغرب سے نفرت کی وجہ سے القاعدہ سے ہمدر دی رکھتے ہیں بلکہ ہر اس نظریہ سے جوان کے نظریات سے مختلف ہے، مسلمانوں کے دماغوں میں یہ فکر قومی عسکری آمریتیں گزشتہ سوسال سے ٹھونستی چلی آرہی ہیں۔

مسلمانوں کے دعوے کے مطابق ریت سے بر آمد ہونے والے ان کے اس خدا کے حکم کے بغیر کوئی ایک پیۃ بھی نہیں ہل سکتا،
اس قدر بے پناہ طاقت کے باوجو دوہ اپنے دشمنوں کومار نے کے لیے انسانوں کومامور کرتا ہے حالا نکہ وہ یہ گھٹیاکام خود بھی کر سکتا
ہے۔۔ ریت کا خدایہ کیوں نہیں سمجھتا کہ یہ طریقہ کار گرنہیں ہے، اگر میں اس کی جگہ ہو تا تولو گوں کو شروع سے ہی صبحے
مذہب میں پیدا کرتا تا کہ وہ میرے دشمن نہ بنیں، تب مجھے دو سروں کو انہیں قتل کرنے کا حکم صادر نہ کرنا پڑتا، تاہم معلوم
ہوتا ہے کہ اس نے انہیں جان بوجھ کر غلط مذہب میں پیدا کیا کیونکہ وہ شروع سے ہی انہیں قتل کرنے کی نیت کیے ہیڑھا تھا۔

اللہ ہمیں اور آپ کواپنی دشمنی سے بچائے۔۔۔

ہ میں۔ آبین۔

#### <u>اسلام اور آزاهی</u>

مسلمانوں کا دعوی ہے کہ آزادی اور ڈیمو کر لیی چونکہ مغرب سے درآ مدکی گئی ہے اس لیے یہ ہمارے معاشر وں کے لیے مناسب نہیں ہے کیونکہ ایک مسلمان کے لیے آزادی اس کی مذہبی تعلیمات پر عمل کرنے میں ہے جوان آزادیوں سے زیادہ بہتر اور افضل ہے جو مغرب اپنے شہریوں کو دیتا ہے۔۔ تو کیا پیربات درست ہے ؟

جب ہم مذہبی اداروں اور اسلامی جماعتوں کی ترکیب پر نظر دوڑاتے ہیں تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ چاہے یہ ووٹنگ کا نظام ہی کیوں نہ استعمال کریں ان کاڈھانچہ مخروطی ہی رہتاہے جس میں طافت اقتدار صرف چند محدود شخصیات کے گر دہی گھومتی ہے جنہیں علاء، مر شدین اور آیات الله کہاجا تاہے،اگریہ ادارے اس طبقے کے گرد گھومتے ہیں توایسے میں یہ لوگ ڈیمو کریسی کی کیا سمجھ رکھتے ہیں ؟

مسلمانوں کی تمام ترادبیات میں انسانی آزادی کی حقیقت کو بگاڑنے کے لیے جھوٹ، دھو کہ بازی اور الفاظ کے ہیر پھیرسے کام لیا گیاہے، اسلام آن لائن اور اس جیسی دیگر ویب سائٹس کا ایک چکر لگا کر میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ اگر اس تحریر کے عنوان میں لفظ اسلام کو ہٹاکر اس کی جگہ فاشٹ ازم لکھ دیا جاتا تو معنی میں کوئی خاص فرق نہ پڑتا۔

اسلام آزادی کامصدر کیسے ہوسکتا ہے جبکہ اس کی خون آلود میلی شریعت میں آج بھی رق اور غلامی کے گندے قوانین موجود ہیں؟ یہ اسلام انسانوں کو آزادی کیسے دے سکتا ہے جو مر داور عورت اور مالک اور غلام کے حقوق میں تفریق کر تاہے؟ اسلام سے آزادی کیسے پھوٹ سکتی ہے جبکہ وہ ایک ہی وطن کے شہریوں کے حقوق اور واجبات میں محض اس لیے تفریق کرتا ہے کیونکہ وہ ایخ مذہب اور عقیدے میں مسلمانوں سے مختلف ہیں؟۔۔۔۔بھاری نے کیا بھیک دینی ہے!؟

جر من مستشرق فرینزروزینتهل (Franz Rosenthal) پنی کتاب مسلم تصورِ آزادی (Franz Rosenthal) بنی کتاب مسلم تصورِ آزادی (Freedom Prior to the Nineteenth Century) میں کہتے ہیں کہ:

• اسلام میں آزادی کا مطلب فر دکو قانون اور خدائی نظام کے حوالے کرناہے "

وہ مزید کہتے ہیں کہ اسلام اور عیسائیت میں آزادی کے حوالے سے ایک قدرِ مشتر ک ہے، دونوں ہی غیر شرعی و ہمی آزادی کی تلاش کے خلاف ہیں۔

حقیقت پہ ہے کہ اسلام کی لغت میں لفظ آزادی کا وجود ہی نہیں ہے ، کیونکہ آزادی لیعنی ووحریۃ کا فظ ووحر کا اشتقاق ہے جو ووعبد ملائے کا منہوم پہلی بار ووعبد ملائے کا منہوم پہلی بار کا آج کا منہوم پہلی بار عربی نظام کا الٹ ہے اور اس کا منہوم پہلی بار عربی دوسرے انسان کا غلام نہ ہو ، آزادی کا آج کا منہوم پہلی بار عربوں کے ہاں ابن حیان ، فارانی اور رازی کی تحریروں میں ملتا ہے جو یونانی فلسفہ سے متاثر تھا، تاہم یہ بھی خالی خولی باتوں سے زیادہ آگے نہ بڑھ سکا اور اس کا عملی اطلاق کبھی دیکھنے میں نہیں آیا جیسا کہ بعد میں یورپ میں دیکھنے میں آیا۔

آزادی کاجو گیت آج کے مسلمان گاتے پھرتے ہیں اس کے مطابق انسانی آزادی قطعی مستر دہے کیونکہ یہ مغرب سے آئی ہے، اس کا اکلو تا اور حقیقی متبادل صرف اللہ کی عبودیت (غلامی) میں مضمر ہے۔ لیکن اس کا کیا مطلب ہے ؟ کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ اس اصول کو اپنا کر ہم آزاد انسانی معاشر ہے تشکیل دے سکتے ہیں ؟

قطعاً نہیں۔۔وہ ان الفاظوں سے لوگوں کے ذہنوں سے کھیل رہے ہیں، ان کا سارا مطلب ہے کہ وواصل آزادی سے ہے کہ آپ آسان کے قوانین آسانی ہیں؟ یقیناً وہ خود۔۔اسلام کے مولوی، مطوع، شخ ، امام ، آیات اللہ اور کا ہن۔۔اب آپ پر یہ قوانین لا گو کون کرے گا؟ یہ بھی وہ خود دریا سام کے مولوی، مطوع، شخ ، امام ، آیات اللہ اور کا ہن۔۔اب آپ پر یہ قوانین لا گو کون کرے گا؟ یہ بھی وہ خود کریں گے جنہوں نے ان قوانین کو گھڑا ہے۔۔اب اگر آپ نے ان کے ان گھڑے ہوئے قوانین کو قراتو آپ کو سز اکون دے گا؟ سزا بھی یہی لوگ دیں گے کیونکہ ساری طاقت اور حکمر انی انہی کے پاس ہوگی، صرف انہیں ہی یہ حق حاصل ہوگا کہ وہ سیاستد انوں کوڈ کٹیٹ کریں کہ کون سے قوانین بنائے جاسکتے ہیں اور کون سے نہیں۔۔اچھی گیم ہے۔۔ ہے نا!؟ اپنی سادگی کے ساتھ جے صرف بے وقوف ہی نگل سکتے ہیں مسلم رائے عامہ بالکل یہی راگ الا پتی رہتی ہے۔

یہ ناتو آزادی ہے اور ناہی ڈیمو کر لیں۔۔ آزادی تب ہوتی ہے جب اقتدار عوام کے ہاتھ میں ہو تا ہے نا کہ مولویوں اور آیات اللہ کے۔۔اسلام کا جدید طرزِ حکومت اریسٹوکرلیں سے ملتاجاتا ہے جو اب ناپید ہو چکی ہے اور جس میں اقتدار مذہبی ملاؤوں اور ان کے نما ئندہ سیاستدانوں کے ہاتھ میں ہو تا ہے ، یورپ کی اشر افیہ کا بید دعوی تھا کہ وہ آسانی تعلیمات کے مطابق حکومت کرتے ہیں اور غلاموں۔۔مطلب عوام پر وفو خدائی قانون کا لاگو کرتے ہیں۔۔اگر آپ الفاظ بدل لیں۔۔مقدس کتاب کی جگہ اسلامی شریعت رکھ دیں تو آپ ہر بار اسی جھوٹ، اسی فریب اور اسی نتیج تک پہنچیں گے۔۔

یہ ایک فول پروف پلان ہے جو اقتدار پر قبضے اور عوام کو دونہ ہی اریسٹو کر لیں کا کے ذریعے رام کرنے کے سے شروع ہوتا ہے اور لا ہوتی نظام حکومت پرختم ہوتا ہے جس کے بعد امارت یاخلافت کھڑی کی جائے گی اور ہم ساتویں صدی عیسوی کے کنیزول اور باندیوں کے دلدادہ خلیفہ کے زیر نگیں ہو جائیں گے جو ہمارے بچوں کو جنگوں اور غزوات کے نام پر موت کے گھاٹ اتار دے گا۔

اسلام کے شیخ اور آیات اللہ ڈیموکریسی پر براہ راست حملہ نہیں کرتے، بلکہ وہ تین مر احل پر مشتمل ایک ننگی گیم کھیلتے ہیں:

1- بید دعوی کرنا که انسان کواس کی پوری آزادی نہیں دی جاسکتی کیونکه اس پر شہوت مسلط ہے لہذااسے کچھ وو شرعی می ضابطوں کا پابند ہوناچا ہیں۔

2-الیی مثالیں تلاش کرناجو مغربی آزادی کے منفی پہلواجا گر کرتی ہوں جیسے: ووسویڈن کی ایک عورت نے اپنے کتے سے شادی کرلی۔۔ کیا یہی مغرب کی نام نہاد آزادی ہے؟ وغیر ہو غیر ہ۔۔ بے و قوف ایسی کہانیوں کے جال میں آسانی سے بچنس جاتے ہیں جن کی خیر سے ہمارے ہاں کوئی کمی نہیں۔ ·

3- پھر آپ کی عقل کی وکالت کرتے ہوئے آپ کو اس نتیجہ پر پہنچاتے ہیں کہ آزادی لا محدود نہیں ہونی چاہیے بلکہ انسان کی ذاتی سلو کیات، آزادی اور اختیارات پر کچھ پابندیاں لا گو ہونی چاہئیں مگر کس معیار کے مطابق ؟ یقیناً ان کے اپنے معیارات کے مطابق

اسلام میں آزادی پااسلام میں جمہوریت کے حوالے سے کوئی بھی کالم پڑھ لیں، آپ کواس میں یہی مذکورہ تین لالی پاپ پوشیدہ نظر آئیں گے۔

یہاں پر اسلام مسلمانوں کی انتہا پیندی اور نسل پرستی کے پوشیدہ جذبے پر چوٹ لگاکرا یک حساس کھیل کھیل رہا ہے۔۔ مسلمان عورت کے حوالے سے انتہائی انتہا پیند ہواقع ہوئے ہیں، وہ نہیں چاہتے کہ وہ کسی بھی طرح مر دکے بر ابر ہو جائے یا اسے آزادی مل جائے۔۔ اسلامی دنیا کے اندراس کی مثالیں بھری پڑی ہیں۔۔ شام، عراق اور کر دستان میں آبر وریزی کی بلند شرح، مصر میں خواتین کے ساتھ اجتماعی جنسی ہر اسمنٹ، سعودی عرب میں عورت کو ملاز متیں نہ کرنے دینا اور گاڑی نہ چلانے دینا، غیرت کے نام پر اسے برقعہ نامی سیاہ تہو میں لپیٹ کراس کی آزادی سلب کرناوغیرہ۔۔

مسلمان دوسرے مذاہب کے خلاف بھی انتہا پیند واقع ہوئے ہیں جو ان کی نظر میں وو تحریف شدہ مذاہب بھی ہیں اہذاان کا آسانی قانون بھی ووجعلی بھی ہوجعلی بھی ہوابی ور ژن کی طرح وو خالص پھنہیں ہے، اہذاایک آزاد انسانی جمہوری معاشرے کے تحت ان کفارسے مساوات کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔

مسلمان فکری طور پر مختلف طبقوں کے بھی خلاف ہیں، وہ ملحدین کے خلاف ہیں، سیکولروں کے خلاف ہیں، لبر لوں کے خلاف ہیں حتی کہ مذہبی طور پر معتدل لو گوں کے بھی خلاف ہے لہذاانہیں ان کے برابر مساوی حقوق اور آزادیاں کیسے دے دی جائمیں؟

ذراسو چے کہ ایک اسلامی جمہوری نظام کے اندر کیا کیا نہیں ہو گا؟ تصور کرنا بھی محال ہے۔۔ دیکھیے جمہوری اسلامی ایر ان میں روز کیا ہو تا ہے۔۔ ہم جنس پر ستوں کو پھانسی پر چڑھادیا جاتا ہے، سیکس کرنے پر مر دوزن کی گر دنیں اتار دی جاتی ہیں، شر اب پینے والوں کو کوڑے مارے جاتے ہیں اور عور توں کولباس کی وجہ سے مارا پیٹا جاتا ہے۔۔ یہی وہ اسلامی ڈیمو کر لیم ہے جو آپ کے انتظار میں ہے، یہی وو حقیقی اسلامی آزادی میں ہے۔

اسلام نے مسلمانوں کوڈراڈراکرنفساتی بنادیا ہے، جب مولوی کسی مسلمان سے کہتا ہے کہ کیاتم چاہتے ہو کہ تمہاری بیوی آزادی کے نام پر کسی اور کے ساتھ سوئے؟ کیاتم چاہتے ہو کہ لواطت سرعام سڑکوں پر ہو؟ کیاتم چاہتے ہو کہ تمہاری بیٹی سکول سے حاملہ ہو کر آئے؟ کیاتم چاہتے ہو کہ آزادی کے نام پر تمہاری بیٹی کسی یہودی یاعیسائی سے شادی کر لے؟ کیا تمہیں مغرب کی بیہ آزادی چاہیے؟ بیسب سن کر مسلمان چیختے ہوئے مولوی کے قد موں میں گرجا تا ہے اور کہتا ہے: وونہیں۔۔ مجھے مذہبی حکمر انی چاہیے۔۔ تم مجھ پر حکومت کروپلیز۔۔اقتدار اللہ کے لیے ہے عوام کے لیے نہیں گے۔

# <u> دسلام ساری ونیلکے خلاف ہے</u>

دنیامیں مذہبی فسادات کاہونا کوئی نئی بات نہیں، تاہم یہ بات آسانی سے نوٹ کی جاسکتی ہے کہ اسلام ان میں سے تقریباً ہر ایک میں فریق ہو تاہے، مسلمان ہندوؤں کے خلاف ہیں، عیسائیت کے خلاف ہیں، وہ یہو دیت اور بدھ مت کے بھی خلاف ہیں۔۔ الغرض کہ گنتے چلے جائیے اسلام کو کسی کا بھی وجو د منظور نہیں، جہاں بھی اسلام اور کوئی دوسر امذہبی گروہ ہو تاہے وہاں مذہبی فسادات لازماً ہوتے ہیں، اس اسلام کی آخر پر اہلم کیاہے ؟ اور یہ ہمیشہ ہر فساد میں فریق کیوں ہو تاہے ؟

ہمیں دوسرے نداہب کے آپس میں کوئی خاص جھڑے نظر نہیں آتے مثال کے طور پر بدھ مت اور عیسائیت کے در میان، یا یہودیت اور بدھ مت کے در میان یا ہندومت اور عیسائیت کے در میان وغیر ہ۔۔یقیناً ملکے پیانے پر دوسرے نداہب کے بھی آپی اختلافات ہوں گے مگریہ اختلافات الیے نہیں ہیں جیسا کہ اسلام کے ان سب مذاہب کے ساتھ ہیں اور جو اکثر خونی ہوتے ہیں۔۔کیاوہ یہ دعوی نہیں کرتے کہ اسلام امن کا مذہب ہے؟ اور کیااس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اسے ایک ایسامذہب ہونا چاہیے جو انسانوں کو امن و آشتی کا پیغام دیتا ہو؟ لیکن زمینی حقائق جو ہم دیکھتے ہیں وہ امن کی دعوت کم اور انتقام کی دعوت زیادہ معلوم ہوتے ہیں، مطالبات، کینہ پر وریاں، بداندیشیاں، بغض، عداوت، صلیبیوں، ہندوؤں اور مشرق و مغرب کے خلاف جہاد کا اعلان کی دعوت، یہ دوسروں کے خلاف جہاد کا اعلان کی دعوت، یہ دوسروں کے خلاف جہاد کا اعلان

یہ نفرت کا فیکٹر ہے جو ساری دنیا کو دشمن کے طور پر پیش کر کے اسلام اپنے ماننے والوں کے دلوں میں پالتار ہتا ہے، یہ پہلو تہی ہوگی اگر ہم کہیں کہ اسلام صرف دوسرے مذاہب کاہی دشمن ہے، حقیقت یہ ہے کہ اسلام ہرنئی چیز کے خلاف بغض رکھتا ہے، مثلاً اسلام کو سیکولر ازم سے نفرت ہے۔۔اسے کمیونزم، ڈیموکر لیمی، سرمایہ داری، مغرب، فن، تمام غیر دینی علوم، غیر مسلم ممالک، عورت، جدیدیت حتی کہ اس دنیا میں زندگی سے بھی اسلام کو نفرت ہے۔۔یہ دنیا کا واحد مذہب ہے جواپنے مانے

والوں کوخود سے بم باندھ کراڑانے پر قائل کر سکتاہے؟ مسلمان چلتے پھرتے بم ہیں اور اسلام ایسے دہشت گر دپیدا کرنے والا ناسور

اسلامی کینہ پروری اور بغض کے آگے بند باند سے میں نہ صرف اسلامی دنیا کے غریب ممالک (جیسے پاکستان) بلکہ امیر ممالک (جیسے باکستان) بلکہ امیر ممالک (جیسے سعودیہ) بھی ناکام ہیں، یہ ممالک انصاف پر مبنی روشن معاشرے تخلیق کرنے سے قاصر ہیں اور اس کی بجائے زندگی سے مایوس ایسی نوجوان نسلیں پیدا کر رہے ہیں جو بے قصور لوگوں کو اسلام کے نام پر جہنم رسید کرنے پر ہروقت تیار رہتے ہیں۔۔ ان اسلامی معاشروں کو خودسے پوچھنا چاہیے کہ آخر ایسا کیوں ہوتاہے؟ تاہم شاید انہیں لفظ ووکیوں میں بھی نفرت ہے۔۔

# نفرت کے سلفی شیخ حمود بن عقلاء الشعیبی فرماتے ہیں:

ووالولاء والبراء قاعدة من قواعد الدين واصل من اصول الايمان والعقيدة فلا يصح ايمان شخص بدو نهما، فيحب على المرءالمسلم أن يوالي في الله ويحب في الله ويعادي في الله فيوالي أولياء الله ويجهم ويعادي اعداء الله ويتغضهم ويتبرء منهم عن

وولاءاور براء دین کے قاعدوں میں سے ایک قاعدہ ہے اور ایمان اور عقیدے کے اصولوں میں سے ایک اصول ہے ان دونوں کے بغیر کسی شخص کا ایمان درست نہیں ہو سکتا، مسلمان کو چاہیے کہ وہ اللّٰہ کے لیے وفاداری کرے اور اللّٰہ کے لیے محبت کرے اور اللّٰہ کے لیے نفرت کرے چنانچہ اولیاءاللّٰہ سے وفاداری اور محبت کا اظہار کرے اور اللّٰہ کے دشمنوں سے دشمنی، بغض اور عداوت کا اظہار کرے گا

وہابی شیخ صالح بن فوزان فوزان فوزان الفوزان السینے ایک فتوے میں گویاہیں:

ووفيجب معاداة الكفار وبعضهم وعدم مناصرتهم على المسلمين وقطع المودة لهم، كل هذا يجب على المسلم أن يقاطعهم فيه وأن يبتعد عنهم ولا يحبهم ولا يناصرهم ولا يدافع عنهم ولا يصحح مذهبهم، بل يصرح بكفرهم وينادي بكفرهم وصلالهم ويحذر منهم "

وو چنانچہ واجب ہے کہ کفار سے دشمنی اور بغض کیا جائے اور مسلمانوں پر ان کی نصرت اور طرفد اری نہ کی جائے، مسلمان کو چاہیے کہ وہ ان سب میں ان کا بائیکاٹ کرے اور ان سے دور رہے، نہ ان سے محبت کرے، نہ نفرت کرے، نہ ان کا د فاع کرے اور ان سے بیخے کی کوشش کرے، بلکہ سرعام ان کے کفروضلالت کا اظہار کرے اور ان سے بیخے کی تلقین کرے 20 مسلک درست کرنے کی کوشش کرے، بلکہ سرعام ان کے کفروضلالت کا اظہار کرے اور ان سے بیخے کی تلقین کرے 20

چنانچہ ثابت ہوا کہ دوسروں سے نفرت اور بغض کرناایمان وسنت کے اصولوں میں سے ہے۔۔اسی نفرت، بغض اور کینہ پروری کے سبب مسلمان جدیدیت کے معانی سیجھنے سے قاصر ہیں، وہ یہ نہیں سیجھ پارہے کہ جدیدیت کامطلب ایسے مذہبی تصورات سے دستبر داری اور صحر اء کے قلب سے بر آمد ہونے والے اس دین کا احتساب نہیں ہے۔۔جو بھی مذہب ہزاروں سال پر انی تعلیمات کو ایک نا قابلِ تبدیلی اور بند فکر سیجھتا ہو، اس کے ماننے والے ان تعلیمات پر اندھااعتقا در کھتے ہوں اور اسے تھو پی ہوئی تلوار اور قانون سیجھتے ہوں، ایسامذہب ہمیشہ جدیدیت کے ساتھ ایک دائی جنگ میں ملوث رہے گا۔

سوال پیہ ہے کہ بیہ جدیدیت آخر ہے کیا جس سے بیہ اس قدر ڈرے ہوئے ہیں؟ بیہ اپنے جو ہر میں دوسرے کو قبول کرنے سے
زیادہ کچھ نہیں ہے، دنیا ہرگان تبدیل ہورہی ہے، قومیں جدیدیت کے ساتھ خود کوڈھالتے ہوئے آگے بڑھ رہی ہیں، ایسے میں
جو قومیں جدیدیت کو مستر دکریں گے وہ پہلے بسماندگی کا شکار ہوں گے اور پھر ڈائناسار کی نسل میں شامل ہو جائیں گی۔۔اسلام
نے خود کو جدیدیت کے رائے میں ایک رکاوٹ بنالیا ہے، ایسے میں کیا لگتاہے کس کی جیت ہوگی، ترقی اور ایجاد کی یا جمود کی؟
بغض اور کینہ پروری جس کا اسلام شکارہے اس کی یہی وجہ ہے۔۔۔

یقیناً اسلام ہی وہ واحد مذہب نہیں ہے جو دوسرے مذاہب کے ساتھ مذہبی فسادات میں ملوث ہو تاہے، لیکن یہ ان سب میں سے سب سے زیادہ ایسے فسادات کی طرف جھکاؤر کھتاہے جس کی وجہ اس کا فاشٹ سیاسی رجحان اور اقتدار کی کر سیوں تک پہنچنے کی اس کی شدید خواہش ہے، اس کے علاوہ یہ اپنی فطرت میں بنیاد پر ستی اور تعصب سے بھر اہوا ہے۔

#### جور مجانے شور (مصہ اولے)

مسلمان،خواہ ناخواندہ ہوں یا تعلیم یافتہ،اعتدال پیند ہوں یاانتہا پیند،ایک بات پر متفق ہیں،اُس پر یقین رکھتے ہیں اور ہر دم اور ہر سطح پر اُسی کاراگ الا پتے رہتے ہیں اور وہ بات یہ ہے کہ وہ ساری دُنیا میں خواہ وہ امریکہ ہو یا یور پ، آسٹر یلیا ہو یا فلپائن، بھارت ہو یا چین سکیانگ (رُوس) چینیا یا سربیا، تھائی لینڈ ہو یانا یُجیریا، ہر جگہ مسلمان اقلیتوں پر مظالم ہور ہے ہیں اور خصوصاً اسر ائیل اور فلسطین میں تو مسلمانوں پر قیامت ڈھائی جار ہی ہے۔اُن کے لیے یہ بات ایک آفاقی کھیے کی حیثیت رکھتی ہے کہ مسلمان جہاں کہیں بھی اقلیتی گروہ ہیں، وہ وہاں حکومتوں یا اکثریتی آبادی کے مظالم کا شکار ہیں۔

اِس بُہتان تراشی میں اسلامسٹ (Islamist) پر و پیگنڈہ مشینری کی مُنہ میں زُبان رکھنے والا دراصل مغربی دانشوروں اور سیاستد انوں کا اپناایک گروہ بھی ہے جس کا تعلق بائیں بازویا آزاد خیال اُس طبقے سے ہے جو شروع سے ہی اُس مغربی مغاشرے کو گالیاں دیتا آیا ہے جس نے اُسے اظہارِ رائے کی بیہ آزادی دی ہے۔ اِن میں سرِ فہرست کی مشہور شخصیات ہیں جیسے رپورٹر رابرٹ فیک، برطانوی سیاستد ان جارج گیلووے، امریکی دانشور ایڈورڈ چرچل اور نوم چومشکی، لندن کا سابقہ میئر کین لیونگ اسٹون اور دیگر بہت سے۔ یہ آگ اور پانی کا اتحاد سی بہت عجیب ہے۔ متذکرہ بالا اور اُن کے قبیل کے دو سرے افراد گلہ یالا دین ہیں جو اسلامی نظریات اور قوانین کے مطابق اِن افراد کے ساتھ اسلامی مملکتوں ایر ان، سعودی عرب اور طالبان کے زیرِ اثر افغانستان میں ہواہے۔

شاید بائیں بازو کے گروہ کو بالکل بھی یاد نہیں ہے کہ شہنشاہ ایران رضاشاہ کے ہٹائے جانے کے بعد اُن کے دسیوں ہز ار کامریڈوں کا ایران کے آیت للہ حکمر انوں نے کیاحشر کیا۔ وہ یہ بھی بھول بچکے ہیں کہ افغانستان میں مُلاوُں نے ڈاکٹر نجیب کی لاش کو کا بل کی سڑکوں پر کیسے گھسیٹا تھا۔ کیونکہ وہ مغرب کی آزاد اور محفوظ فضامیں اسلامسٹوں کی دستر س سے دور بیٹے ہیں۔ وہ وہ ہاں بیٹھ کر نہایت آسانی سے مغرب کو گالیاں دے سکتے اور اسلامسٹوں کی براہ راست یا گھما بھر اگر جمایت کرسکتے ہیں۔

# فلسطينيون يرمظالم

مُسلمانوں پر کئے جانے والے مظالم کی داستانوں میں سر فہرست فلسطین اور کشمیر کی دل خراش اور جذبات انگیز حکایات ہیں۔ لیکن یہ داستانیں اُس وقت تک حقیقی معلوم ہوتی ہیں جب تک آپ اُن کے پس منظر کے واقعات کا قریب سے جائزہ نہ لیں۔ حقائق کو کھکی آنکھوں سے دیکھنے کے بعد نہ صرف حقیقت پُچھ مختلف بلکہ عام طور پہ پیش کر دہ صور تحال کے برعکس دکھائی دیتی ہے۔

اسرائیل کی مملکت اقوام متحدہ کی ایک قرار داد کے تحت 1948ء میں وجو دمیں آئی۔ اِسی قرار داد کے تحت ایک فلسطینی ریاست کاوجو دبھی عمل میں آنا تھا۔ نہ صرف بیہ کہ کسی عرب مملک نے اقوام متحدہ کی قرار داداور اُس کے تحت بننے والی اسرائیلی ریاست کے اعلان کے اسکلے روز ہی پانچ عرب ممالک نے اُس پر تین اطر اف سے حملہ بھی کر دیا۔

کیاالیاممکن ہے کہ آپ مشرقِ وسطیٰ کے متعلق اقوامِ متحدہ کی بُنیادی قررار داد کو توتسلیم ہی نہ کریں لیکن یہ چاہیں کہ اسر ائیل کے خلاف اقوامِ متحدہ میں نئی سے نئی قرار دادپیش ہوتی رہے اور اُس پہ عمل بھی ہو؟؟

پہ در پہ عرب ممالک نے 1950ء،1960ء اور 1970ء کی دہائیوں میں اسرائیل پر کئی حملے کئے جن کا مقصد اسرائیل کو صفحہء ہستی سے مٹانا تھا۔ اُن تمام جنگوں میں جارح عرب ممالک کو تقریباً پورے عالم اسلام کی حمایت حاصل رہی ہے۔

امریکہ کی مشرقِ وسطیٰ کے متعلق پالیسی کے نقاد کبھی یہ نہیں سوچتے کہ اگر آج امریکہ اسرائیل کی جمایت نہ کر رہاہو تا تواسرائیل کا وجود کب سے مٹ چُکاہو تا۔ عرب ممالک نے اسرائیل پر تمام حملے کسی فلسطینی ریاست کو آزاد کرانے کے لئے نہیں بلکہ اسرائیل کو مٹانے کے لئے کیے۔ کیونکہ ایک فلسطینی ریاست کے حصول کے لئے کیے۔ کیونکہ ایک فلسطینی ریاست کے حصول کے لئے کسی حملے یاجنگ کی ضرورت ہی نہ تھی۔ صرف اقوام متحدہ کی اُس قرار داد کو تسلیم کرناہی کا فی ہو تاجس کا مقصد ایک یہودی اور ایک فلسطینی ریاست کے قیام کو یقینی بنانا تھا۔

اِس دوریاستی فار مولے پہ عمل درآ مد کے لیے اسرائیل کے وجود کو تسلیم کر نالاز می ہو تاجو عرب ممالک کو تبھی تعبی قابلِ قبول نہ تھا اور نہ ہے۔ عرب ممالک فلسطینی ریاست کے قیام میں کوئی دلچیپی رکھتے تواردن خود فلسطین کے ایک بُہت بڑے جھے پر قابض نہ ہو جاتا۔ مزے کی بات یہ ہے کہ تبھی بھی اسلامی دُنیانے اردن پر دباؤ نہیں ڈالا کہ وہ فلسطینی علاقے پر اپنا قبضہ ختم کر دے۔ وہ تواردن خود اُس مقبوضہ علاقے کا بیشتر حصہ ّاسرائیل کے ساتھ جنگ میں ہار بیٹھا۔

بیشتر فلسطینی جواپے لیے ایک آزادریاست کے خواہاں ہیں،اسرائیل کے وجود کو تسلیم نہیں کرتے۔اِس رویے میں تھوڑی میں تبدیلی صرف بچھ سال پہلے آئی جب1990ء کے بعد پی ایل اوکواس بات کا احساس ہونے لگا کہ اسرائیل کو جڑے مٹانے کا خواب شر مندہ تعبیر نہیں ہوسکتا۔ چنانچہ اُس نے اپنے بُنیادی مقصد یعنی اسرائیل کی بربادی سے کنارہ کش ہو کر دوریاسی حل پر بات چیت کا راستہ اختیار کیا۔ لیکن اِس حل کے راستے میں سب سے بڑی مشکل یہ آن پڑی ہے کہ پی ایل او خود فلسطینیوں کی اکثریت کی جمایت سے محروم ہو چگا ہے۔اُسے تنہا جماس کے ہاتھوں انتخابات میں شکست ہو چکی ہے۔ جماس کا نصب العین آج بھی اسرائیل کو نیست و نابود کرنا ہے۔اگر آجی دوسری فلسطینی انتہا لیند تنظیمیں جیسے اسلامک جہادیا beigade کے اس صورت میں اسرائیل کو سلامتی کی ضانت کون اتحاد کر لیتی ہیں تو پی ایل او کا وجود کمل طور پر ختم ہو جائیگا۔ اُس صورت میں اسرائیل کو وسلامتی کی ضانت کون اتحاد کر لیتی ہیں تو پی ایل او کا وجود کمل طور پر ختم ہو جائیگا۔ اُس صورت میں اسرائیل کے وجود کو ہی تسلیم نہ دے گا؟ اسرائیل فلسطینی علاقے چھوڑ دے اور خود فلسطینی اور دیگر عرب،اسرائیل کے وجود کو ہی تسلیم نہ کریں؟ اسرائیل فلسطین کو ایک ملک کے طور پہ آزاد کر دے تا کہ وہ خود اسرائیل کے وجود کیلیے خطرہ بن جائے؟ وہ کو کہا منطق ہے! کیا انصاف ہے جس کی بائیں اسلامٹ اور لیفٹٹ کر رہے ہیں۔

# پاکستان اور اسرائیل کی تخلیق کاموازنه

پاکستان 1947ء میں وجو دمیں آیا کیونکہ ہندوستان کے مُسلمان برطانیہ سے ہندوستان کی آزادی کے وقت مُسلمانوں کے لیے ایک علیحدہ مملکت کامطالبہ کررہے تھے۔اُس مطالبے کے درُست ہونے کی نہ تو کوئی منطقی توجہیہ تھی اور نہ ہی کوئی مجبوریِ حالات۔

ہندوستان ہز اروں سال سے ہندؤوں کی سر زمین تھی۔ مسلمان یہاں پر حملہ آوروں کی حیثیت سے آئے تھے۔
یہاں آکر اُنہوں نے جبر واستبداد کے ذریعے یہاں کی اکثریتی آبادی پر حکمر انی کی۔ برطانیہ کے تسلط سے آزادی
کے وقت یہاں کے ہندؤں کو اِس بات کی اُمید نظر آئی کہ اب ہندوستان کے لوگ ہندوستان پر جمہوری طریقے
سے حکومت کریں گے جس میں مُسلمان اور دیگر مذہبی اقلیتوں کا بھی بحثیت ہندوستانی نہ کہ مذہبی بنیاد پر حصہ "
ہوگا۔ لیکن مُسلمانوں کو بہ بات منظور نہ تھی کہ ہندو بحثیت افرادا پنی اکثریت کی وجہ سے حکومت میں سب سے

زیادہ حصہ حاصل کر سکیں۔اُن کے نزدیک بیہ حق صرف اُن کاہی تھا کہ باوجو دا قلیت ہونے کے وہ تو دیگر مذاہب کے لوگوں پر حکومت کریں لیکن کوئی اُن پر حکومت نہ کریائے۔

پاکستان کے بن جانے کے بعد بھارت نے پاکستان کو تسلیم کیا باوجود اِس حقیقت کے کہ پاکستان کا وجود اُس علاقے میں ظہور پذیر ہواجو گذشتہ ہز اروں سال سے ہندوستان کا حصہ سمجھا جا تارہا تھا۔ لیکن بھارت نے پاکستان پر حملہ نہیں کیا جیسے کہ عربوں نے اسر ائیل کی نومولو دریاست پر ہلہ بول دیا۔ اِس کے برعکس اپنے وجود میں آنے کے گچھ مہینوں کے اندرپاکستان نے قبائلی اشکر کی آڑ میں کشمیر کی ریاست پر حملہ کر کے جارحیت کا آغاز کیا۔ یہ قبائلی اشکر آج کے طالبان کی ابتدائی شکل تھے اور یہیں سے اِن قبائلی مُجاہدین کو پاکستانی اسٹیبلشمیدنٹ نے اپناسٹر طیجک ہتھیار سمجھنا شروع کر دیا تھا۔

پاکستان میں بیہ تاثرُ عام ہے کہ بھارت پاکستان کو مٹانا چاہتا ہے، جبکہ اب تک لڑے جانے والی تمام پاک بھارت جنگوں میں جارحیت کی ابتداء پاکستان کی طرف سے ہوئی۔ بیہ بھی خوب حکمتِ عملی ہے۔

# مارو بھی خو د اور روؤ بھی خو د

پاکستان بنائے جانے کے مقابلے میں اسرائیلی ریاست بنائے جانے کے لیے گھوس وجوہات موجود تھیں۔ موجودہ اسرائیلی سرزمین ہز اروں سال سے یہودیوں اور عیسائیوں کاوطن رہی ہے جس کوساتویں صدی عیسوی میں عربوں نے بزور شمشیر فنح کر لیا تھا۔ دو سری جنگ عظیم کے دوران جرمنی میں ہولو کاسٹ کے واقعے نے ، جس میں تقریباً 90 لاکھ یہودیوں کو بے در دی سے قتل کیا گیا، اقوام عالم کو شدت سے اِس بات کا احساس دلایا کہ یہودیوں کے رہنے کیلیے کوئی اپناوطن ہونا چاہئے۔ چنانچہ ہنگامی نمیاد پر ایک یہودی ریاست کے قیام کی ضرورت کو محسوس کیا گیاجہاں یہودیوں کو جان ومال اور شہری آزادی کا تحفظ حاصل ہو۔ ہندوستان کے مسلمانوں کی جانوں اور شہری مختوق کو ایک متحدہ ہندوستان میں کوئی ایسا خطرہ لاحق نہیں تھا کہ جس کی وجہ سے ایک جُدا گانہ ریاست کی ضرورت محسوس ہوتی۔ تو بھی مسلمانوں کے نزدیک پاکستان کا بنایا جاناتو حق بجانب تھا، اسر ائیل کا نہیں۔ پاکستان کا وجود واس وجود صرف اِس لیے ہوا کہ یہاں کے مسلمانوں کے مسلمان ہندوں کے ساتھ رہنے پر تیار نہ تھے۔ اسر ائیلی کر بیاست کا وجود اِس

·

لیے ہوا کہ یہودیوں کے لیے گرہ ارض پر سرچھپانے کی کوئی جگہ نہ تھی۔وہ جہاں جہاں رہتے تھے وہاں کے مقامی حکومتیں اورلوگ اُن سے جبیبا چاہے سلوک کر رہے تھے۔ یہاں تک بعض اُنہیں جینے کاحق دینے کو بھی تیار نہ تھے۔

اسر ائیلی حکومت کے بارے میں بُہت پُچھ کہااور سُنا گیالیکن کیا کوئی اسلامی مُلک یالیفٹٹ مشرقی تیمور کے بارے میں پچھ بولا؟ اپنے24 سالہ ناجائز قبضے کے دوران اسلامی ملک انڈو نیشیانے مشرقی تیمور East Timor میں تقریباً دولا کھ عیسائی آبادی کا قتل عام کیا۔

#### (source:International Watchdog)

کیاکسی اسلامی ملک یا نمایاں مسلمان شخصیت نے اِس سلسلے میں ایک لفظ مذمت کا بھی مجھی مُنہ سے نکالا؟ باوجود فلسطینیوں اور عربوں کی اسر ائیل کے خلاف شدید جارحیت کے ، کیاساٹھ سالہ مشرق وسطی کے تنازعہ میں اتنی جانوں کازیاں ہواہے ؟

# اقلیتوں کے حقوق۔ اسرائیل بمقابلہ اسلامی ممالک

تمام اسلامی ممالک میں غیر مُسلم اقلیتوں کی تعداد میں مسلسل کمی آرہی ہے لیکن اسرائیل کی حدود میں رہنے والے دو والے مُسلمانوں کی آبادی میں اتنی تیزی سے اضافہ ہور ہاہے کہ ایک اندازے کے مُطابق آئندہ آنے والی دو دہائیوں میں مسلمان اسرائیل میں اکثریتی مذہبی آبادی بن جائیں گے۔ باوجو داِس کے دُنیا کے مختلف گوشوں سے یہودی افراد مسلسل اسرائیل کی طرف ہجرت کررہے ہیں۔

2007ء میں غزہ پر حماس کے غلبے کے بعد وہاں کی قدیم مقامی عیسائی آبادی پر حماس کے ارکان نے حملے کر کے اُن کے ذاتی املاک اور عبادت گاہوں کو نذرِ آتش کیاہے اور پُر تشد د کاروائیوں میں سینکڑوں افراد کو قتل کیا۔ باوجو د حماس کی حکومت کے عیسائی آبادی کو تحفظ دینے کے وعدوں کے ، کوئی بلوائی وہاں پر گر فتار نہیں ہوا۔

اسلامی ممالک میں غیر مسلم آبادی کے ساتھ کیاسلوک روار کھاجار ہاہے؟ اِس کا اندازہ اِن اعداد وشُار سے بخو بی لگایا جاسکتا ہے۔

-1947ء میں پاکستان کی ہندو آبادی 15 پڑسے گھٹ کر 1 پڑرہ گئی ہے جو مسلسل ظُلم وستم کا شکار ہے۔

-1947ء میں بنگلہ دلیش کی ہندو آبادی 30 ہے۔ گھٹ کر 10 ہرہ گئی ہے۔

- عراق میں آج سے دس سال پہلے 800,000 عیسائی آباد تھے اب صرف 150,000 رہ گئے ہیں۔

۔ پہلی جنگ عظیم کے وقت ترکی میں 20 لا کھ عیسائی آباد تھے جواب گھٹ کے 1 لا کھ سے بھی کم رہ گئے ہیں۔

- حالیہ 'عرب بہار' (Arab Spring) کے بعد مصر میں عیسائی کو پٹ آبادی (Copts) پر حملے اور اُن کا قتلِ عام ایک معمول بن چُکا ہے۔

ایسی در جنوں مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں جو اسلامی ممالک میں غیر مُسلموں کی زبوں حالی کو ثابت کرتی ہیں۔

اسرائیلی ریاست کے قیام کے وقت وہاں پہر ہنے والے عربوں کو مساوی حقوق دینے کا اعلان کیا گیا تھا۔ مقامی فلسطینیوں کی خطرناک کاروائیوں کے باعث اسرائیلی حکومت کو یہو دی اور عرب شہریوں کیلیے امتیازی قوانین بنانے پڑے۔ غیر معمولی تحفظاتی اقدام کے تحت اپنے شہری حقوق میں تخفیف کے باوجو داسرائیل میں آباد عربوں کو 'آزاد'عرب ممالک کے شہریوں کے مقابلے میں کہیں زیادہ شہری حقوق حاصل ہیں۔ مثال کے طور پہ انہیں ووٹ کاحق حاصل ہیں۔ مثال کے طور پہ مظاہرے کرنے کاحق حاصل ہیں۔ مثال کے طور پہ مظاہرے کرنے کاحق حاصل ہے۔ اُنہیں مہذب حدود میں رہتے ہوئے اپنے مطالبات کو منوانے کے لیے پُرامن مظاہرے کرنے کاحق ہے۔ اُنہیں آزاد کی صحافت کا اور حکومت پہتھید کاحق ہے۔ کیا سعودی عرب، کویت، عبان، قطر، بحرین، یمن، متحدہ عرب امارات، شام، اردن کے شہریوں کو اُن کے اپنے ممالک میں بیہ حقوق حاصل ہیں؟ عراق میں شہریوں کو یہ حقوق صرف حال ہی میں حاصل ہوئے ہیں جب کا فر ٹملک امریکہ نے وہاں حملہ کر کے مکا فرانہ 'جمہوریت کو وہاں پر متعارف کیا۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ اِن جمہوری حقوق سے فائدہ اُٹھاتے ہوئے اسر ائیل میں آباد فلسطینی کھلے عام اسر ائیلی ریاست کے مٹائے جانے کی بات کرتے ہیں اور اُس کے باوجود آزاد شہری رہتے ہیں جب تک کہ کسی پر تشد د کاروائی یاد ہشت گر دی میں ملوث نہ پائے جائیں۔

عال ہی میں اسر ئیلی پارلیمنٹ (Knesset) کے مسلمان رُکن عظمیٰ بِشریٰ نے ایران کے صدر احمد می نژاد کے اس مطالبے کی پُرزور حمایت کی ہے کہ اسر ائیلی ریاست کو مشرقِ وسطیٰ سے اُٹھا کر یورپ مُنتقل کر دیا جائے۔ عظمی بشریٰ اور اسر ائیلی پارلیمنٹ کے ایک اور مُسلم رُکن محمد بارک نے شام کی موجودہ حکومت کی حمایت میں گئ جلوس نکالے۔ واضح رہے کہ ایران کے ہمراہ شامی حکومت بھی اسر ائیل کے خاتمے پریقین رکھتی ہے۔ یہاں بشریٰ نے اعلان کیا کہ اگر ساری دُنیا بھی اسر ائیل کو تسلیم کرلے تووہ پھر بھی اُسے تسلیم نہیں کریگا یعنی اُس مُلک کو جس کی پارلیمان کاوہ خود رُکن ہے۔ کیا آپ تصور کرسکتے ہیں کہ پاکستان کی قومی اسمبلی کا کوئی ا قلیتی مذہب سے تعلق رکھنے والارُکن یا کستان کو مٹانے کی بات کرے تواس پر غداری کا مُقدمہ نہ چلا یا جائے۔

مُسلمان آج تک اُس افسوسناک واقعے پر آگ بگوُلاہیں جس میں ایک مشکوک ذہنی حالت رکھنے والے یہودی فرد نے مسجدِ اقصلی کے ایک جھے کو آگ لگادی تھی۔ لیکن وہ اسلامی ممالک میں پیش آنے والے اُن واقعات کو معمول سے بھی کم سمجھتے ہیں جن میں آئے دن دو سرے مذاہب کی عبادت گاہوں کو نذرِ آتش کر دیاجا تاہے۔ کیا کوئی گن کے بتاسکتا ہے کہ پاکستان میں اب تک کتنے مندر ڈھائے گئے ہیں اور کتنے گرجوں کو آگ لگادی گئی ہے؟

مسجدِ اقصیٰ کی آتش زنی کے افسوسناک واقعہ کاذکر کرنے والے اِس حقیقت سے آئکھیں بند کر لیتے ہیں کہ اسرائیلی ریاست میں مسلمانوں کو مکمل مذہبی آزادی حاصل ہے۔ جبکہ بیشتر اسلامی ممالک میں دوسرے مذاہب کی عبادات پر مکمل یا جزوی پابندی ہے۔

سعودی عرب کاشہری صرف ایک مُسلمان ہی ہو سکتا ہے۔ سعودی عرب میں دوسرے مذاہب کے افراد کا اپنی عبادت گاہیں بناناتو دؤر کی بات ہے، اپنے گھروں تک میں اپنی مذہبی رسوم کی ادائیگی مُشکل ہے۔ وہ یوں کہ دسیوں لاکھ غیر مُسلم افراد کوجو سعودی عرب میں بغرض روزگار مُقیم ہیں اپنی مذہبی کتابیں جیسے گیتا یا بائبل یا مذہبی علامتی نشانات جیسے بُت یاصلیب وغیرہ سعودی بادشاہت کے اندر لانے کی اجازت نہیں ہے۔ حتیٰ کہ دبئ جیسی امارت میں ،جواپنی آزاد شبانہ زندگی میں لاس ویگاس کومات دیتی ہے،چالیس لاکھ غیر مُسلم غیر مُلکی کار کُنان کے لیے صرف ایک گرجے اور ایک مندرکی اجازت ہے۔ یہ دونوں عمارات اتنی چھوٹی ہیں کہ وہاں مُشکل سے

جبکہ ایک اسلامی مُلک میں دوسروں کی مذہبی آزادی سے بیہ سب بچھ ہوسکتا ہے تو کیاایک یہودی ریاست میں اسلامی رسوم کی ادائیگی پر پابندی نہیں ہوسکتی تھی؟لیکن ایسا نہیں ہوا۔اگر ہو تا تو وہاں رہنے والے مُسلمان اب تک اسرائیل جھوڑ دیتے،وہاں رہ کر اپنی آبادی کو مسلسل بڑھانہ رہے ہوتے۔

چند سوافراد ہی ساسکتے ہیں اور اپنے روایتی بیر ونی ساخت سے عاری صرف عام مکانوں کی طرح ہیں۔

(پیہ مضمون کچھ برس پیشتر ماہنامہ"نیاز مانہ"لا ہور میں قسط وارشائع ہو چکاہے۔ ہم اس مضمون میں پیش کیے گئے نقطہ نظر کی انفرادیت اور بے باکی کی بناپر اسے اپنے قارین کی توجہ اور دلچپی کے لیے یہاں شائع کر رہے ہیں۔ مضمون کے مصنف روش عام سے ہٹ کر پاکستان کے چند گئے چئے تجزیہ نگاروں میں شار ہوتے ہیں جن کوروشن خیال اور وسیع النظر کہا جا سکتا ہے۔ وہ اپنی جر اُت اظہار کی بناپر پاکستان کے "بدنام" ترین کالم نگاروں میں سے ایک ہیں۔)

# چور مچانے شور: کشمیر (حصہ دوم)

# مظلوم نماظالم:

اس مضمون کے پہلے جھے میں اس بات کی وضاحت کی جا پچکی ہے کہ اقوام عالم نے مشرق وسطیٰ میں دوریاستی فار مولے کو وہاں رہنے والے یہودی اور عربوں کے لئے ایک قابل عمل حل قرار دیا تھا۔ عربوں نے اس فار مولے کورد کیا اور اسر ائیل پہ چڑھ دوڑے۔ بجائے پُر امن بقائے باہمی کے عربوں نے اسر ائیل کے وجو د کو بر داشت کرنے سے انکار کرکے مشرق وسطیٰ کے تنازعے کا آغاز کیا اور تنازعے کو بات چیت سے حل کرنے کی

بجائے طاقت کے ذریعے نیٹانے کی ٹھان لی۔اسرائیلی ریاست کے قیام کے وقت جتناعلاقہ اسرائیل کے پاس تھا اس سے چار گنازیادہ علاقہ آج اسرائیل کے پاس ہے۔ یہ علاقہ عربوں نے اسرائیل سے جنگوں میں ہاراہے۔ ہر د فعہ جنگ کا آغاز عربوں نے ہی کیااور ہر د فعہ شکست کھا کر اسر ائیلی ریاست کو مزید توسیع دینے میں مد د کی۔ لطف بیہ ہے کہ آج اسر ائیل سے مقبوضہ علاقہ کو جھوڑنے کا مطالبہ کیا جاتا ہے۔ مغربی کنارے کی ساری پٹی پر اردن نے پہلے قبضہ کیا۔ بعد ازاں اردن کی اپنے خلاف جارحیت کے نتیجے میں اسر ائیل نے بیہ ساراعلاقہ اردن سے چینا۔ آج اسرائیل کو توسیع پہند اور غاصب قرار دیاجا تاہے۔ سوال یہ ہے کہ اس مسئلے کو جنگ کے ذریعے حل کرنے کا فیصلہ کس کا تھا؟ عربوں نے اسرائیل پر ہر حملہ اس سے پیار محبت بڑھانے یاوہاں کے شہریوں میں مٹھائی تقسیم کرنے کے لئے تو کیانہیں تھا۔ ظاہر ہے کہ یہ حملے اسرائیل کومٹانے کے لئے کئے گئے۔اس سے اس کی زمین چھیننے کے لئے کئے گئے۔اس کے شہریوں کو اپنی رعایا بنانے کے لئے کئے گئے۔اُنہیں پھر دربدر کرنے کے لئے کئے گئے۔ عربوں کو کیا یہ تھا کہ الٹی آنتیں گلے پڑ جائیں گی۔ کھیل آپ نے خود چنا۔ اگر بساط الٹ گئی توکیسا شکوہ۔جواسر ائیل عربوں کے ساتھ کر رہاہے اُس بیروناد ھونا کیوں؟ یہی سب کچھ تو آپ اسر ائیل کے ساتھ کرنا چاہتے تھے،اوراب بھی یہی کرناچاہتے ہیں مگر آپ کواپنے ہی کھیل میں شکست ہو گئی ہے۔اِسے کہتے ہیں "مظلوم نماظالم"\_

# مسكه تشمير:

غیر تقسیم شدہ ہندوستان میں 1946ء کے اگریزوں کے پیش کر دہ کیبنٹ مشن پلان کے تحت کا گریس اور مسلم لیگ کی مخلوط حکومت بنائے جانے پر دونوں فریقین میں اتفاق ہو چکا تھا۔ کا نگریس کی منظوری کے باوجود پنڈت نہرونے اس پلان کومستر دکر کے ہندوستان کی تقسیم کاراستہ کھول دیا۔ نہرونے ایسا کیوں کیا؟ اس کی سب سے اہم وجہ جو سامنے آتی ہے وہ یہ کہ نہروزرعی اصلاحات کے ذریعے ہندوستان سے جاگیر داری نظام کا خاتمہ چاہتا تھا۔ لیکن جاگیر داروں پہ مشتمل مسلم لیگ کو یہ بات منظور نہ تھی۔ انہی اختلاف میں ایک یہ اختلاف بھی تھا کہ نہروکی خواہش تھی کہ Frincely States کی کہ آیا اُسے ایک آزادریاست

·

کے طور پہر ہناہے یا ہندوستان میں الحاق کرناہے۔ جبکہ نو آبادیاتی برطانیہ یہ حق ریاست کے نواب یاراجہ کو دینا چاہتا تھا جس کو مسلم لیگ کی پُر زور تائید حاصل تھی۔ بہر حال انڈییپٹرنس آف انڈیا 1947 کے ایکٹ میں اس بات پر اتفاق کیا گیا کہ نوابی ریاست یار جواڑے کا حکمر ان ہی آزادر ہنے یا بھارت اور پاکستان میں سے کسی ایک ریاست کے ساتھ الحاق کا فیصلہ کرے گا۔ جناح اس طریقۂ کار کے زبر دست حامی تھے۔

اسی ایکٹ کے تحت تشمیر کے راجہ نے تشمیر کو ایک آزاد ریاست رکھنے کا فیصلہ کیا (تفصیلات کے لئے شیخ عبد للد کی خود نوشت "آتش چنار" ملاحظہ سیجئے) اِسی طرح حیدر آباد دکن کی دولت مندریاست نے بھی آزاد رہنے کا فیصلہ کیا۔ لیکن ابھی پاکستان بنے چند ماہ ہی ہوئے تھے کہ پاکستان کی جانب سے قبائلی لشکر نے تشمیر کی کمزور ریاست پر حملہ کر دیا جسے جہاد کشمیر کانام دیا گیا۔ جزل اکبر نے این کتاب "Raiders of Kashmir" میں اس بات کا محلہ کر دیا جسے جہاد کشمیر کانام دیا گیا۔ جزل اکبر نے این کتاب "Raiders of Kashmir" میں اس بات کا محل کے اعتراف کیا ہے کہ دراصل اُس قبائلی لشکر کو پاک فوج کی سر پر ستی اور رہنمائی حاصل تھی۔ آپ اُنہیں اُس وقت کا طالبان سمجھ سکتے ہیں۔ اُس وقت سے پاکستانی اسٹید بلشمنٹ اور قبائلی مجاہدین کا اتحاد شر وع ہوا جو آئ تک جاری ہے۔

اکثر پاکستانی مفکر اور تاریخ دان امریکہ کو 1979-1988ء کے افغان جہاد کے دوران مجاہدین اور طالبان کا خالق قرار دیتے ہیں۔ لیکن حقیقت توبیہ ہے کہ پاکستان کے پرور دہ قبائلی مجاہدین کی تاریخ بہت پر انی ہے۔ یہ اُسی وقت سے شروع ہو جاتی ہے جب پاکستان کا وجو دعمل میں آیا اور جب کہ اس وقت پاکستان امریکہ کے ساتھ کسی قشم کے بین الا قوامی اتحاد جیسے Seato میں شریک تک نہ تھا۔

جب ریاست کشمیر کے حکمر ان ہری سنگھ نے بید دیکھا کہ اُس کی کمزور ریاست ایک بڑے ملک کی Proxy فوج سے مقابلے کی سکت نہیں رکھتی تو اُس نے بھارت سے مد د طلب کرلی۔ بھارت نے اس موقع سے فائدہ اُٹھا یا اور نہرونے بھارت کی مدد کو کشمیر کے بھارت کے ساتھ الحاق کے ساتھ مشروط کیا۔ ناچار ہری سنگھ کو بھارت کی بیہ شرط ماننی پڑی۔ یوں انڈیپیڈنس آف انڈیا 1947 کے ایکٹ کی روسے بھارت کوریاست کشمیر کو اپنے ملک میں

شامل کرنے کا قانونی حق مل گیا۔ بھارتی فوج نے قبائلی لشکر کو پیچیے دھکیلنا شروع کیالیکن اقوام متحدہ کی جانب سے جاری کر دہ سیز فائر کے تحت اُسے رک جانا پڑا اور تشمیری ریاست کے ایک بڑے جھے کو وہ واپس لینے میں کامیاب نہ ہوسکا۔ یہی حصہ اب پاکستان میں "آزاد کشمیر" کہلا تاہے جبکہ بھارت میں اسے پاکستانی مقبوضہ کشمیر کے نام سے جانا جاتا ہے۔

ریٹائرڈایئرمارشل اصغرخان نے اپنے کئی بیانات میں پاکستانی قبائلی لشکر کشی کو پاکستان کی ایک بہت بڑی غلطی قرار دیا ہے۔ اُن کے مطابق طاقت کا یہ تھیل شروع کر کے پاکستان نے ازخو د بھارت کو تشمیر پہ قبضہ کرنے کا جواز مہیا کیا۔ دراصل پاکستان نے انڈ پنڈنس آف انڈیا 1947ء کے ایکٹ کی پاسداری میں بدنیتی سے کام لیا۔ وہ دونوں جہانوں کا مز الوٹنا چاہتا تھا۔ ایک طرف تو اُس کا خیال تھا کہ حیدر آباد دکن کا حکمر ان نظام برطانیہ سے اپنے مضبوط تعلقات کی بنا پر اپنی ریاست کو آزاد رکھنے میں کا میاب ہو جائے گا۔ اسی لئے جناح نے برطانیہ کے پیش کر دہ اُس تجویز کی جمایت کی جس کے تحت نوابی ریاست کے حکمر ان کو ہی ریاست کی قسمت کا فیصلہ کرنا تھا۔ نظام اپنی بے پناہ دولت سے نومولو دیا کستان کی کفالت کر رہا تھا۔ اس لئے پاکستان حیدر آباد کو آزاد ریاست کے طور پہ دیکھنا چاہتا تھا۔ دوسر می جانب پاکستان کا خیال تھا کہ وہ اپنی پڑوسی ریاست کشمیر پر بزور شمشیر قابض ہو جائے گا۔ لیکن ہوااس کے بالکل برعکس۔

ایک جانب توپاکستان نے کشمیر پر فوج کشی کر کے خو داُسے بھارت میں شامل ہونے پہ مجبور کیا۔ دوسری جانب بھارت نے طاقت کے ذریعے دکن پراُسی طرح قبضہ کر لیا جیسے کہ پاکستان نے قلات کی ریاست پر قبضہ کیا۔ اسے کہتے ہیں نہ خداہی ملانہ وصال صنم نہ یہاں کے رہے نہ وہاں کے رہے۔ یہاں پر بھی عربوں کی طرح پاکستان نے ہی جنگ وجدل کے کھیل کی ابتدا کی اور لواپنے دام میں خو دصیاد آگیا۔

بھارت کی بلیک میلنگ کے تحت تشمیر کے الحاق پر تشمیری عوام میں غم و غصہ پایا گیا۔ اُنہیں اس بات پر غصہ تھا کہ تشمیر پاکستان اور بھارت کے در میان ایک لوٹ کامال بن گیا تھا۔ چنانچپہ تشمیر میں اپنی ریاست کی آزادی کے لئے

ایک قومیت پرست، جمہوری اور سیاسی جدوجہد کا آغاز ہوا جس میں کشمیری مسلمان اور ہندوشانہ بہ شانہ شریک سے سے جبکہ پاکستان نے کشمیر پہ قبضے کے خواب کو مجھی بھی فراموش نہ کیا۔ وہاں پائی جانے والی سیاسی بے چینی سے فائدہ اُٹھانے کے لئے پاکستان نے ایک بار پھر 1965ء میں کشمیر پہ حملہ کیا۔ اس بار پاکستان نے سوچا کہ کیونکہ لائن آف کنٹر ول ایک متنازعہ سر حدہے اس لئے یہاں حملے کے نتیجہ میں جنگ یہاں تک ہی محدود رہے گی۔ لیکن اس دفعہ بھی اندازے میں غلطی ہوئی اور بھارت نے پاکستان کوفل سکیل جنگ کی صورت میں جواب دیا۔ پاکستان کوبھاری نقصان اُٹھانا پڑا۔

یا کتان نے کشمیریوں کی قومی جدوجہد (نیشنلسٹ موومنٹ) کومذہبی جدوجہد میں تبدیل کر کے اُسے نا قابل تلافی نقصان پہنچایا ہے۔اس کانقطہ عروج ضیاءالحق کا دورِ آ مریت ہے۔اُس وقت سے لے کر آج تک پاکستانی اسٹیبلشنٹ کی پروردہ جہادی تنظیمیں مسلسل یا کتانی نوجوانوں کو فوجی تربیت دے کر کشمیر میں دراندازی کے لئے بھیجتی رہی ہیں۔اس بیر ونی مداخلت کی وجہ سے بھارتی حکومت کو کشمیر میں بنیادی شہری حقوق معطل کرنے کا جواز مل گیاجس کی لپیٹ میں کشمیر کے عام شہری بھی آ گئے۔ مجاہدین نے ہندو کشمیریوں کا قتل عام کیاجس کی وجہ سے ہندو آزادی کشمیر کی تحریک سے علیحدہ ہونے اور اپنی جان بچانے کے لئے ہما چل پر دیش، ہریانا، پنجاب اور بھارت کے دیگر علاقوں کی طرف بھاگنے پر مجبور ہو گئے۔ بیرایک المیہ تھا کہ تشمیر کی آزادی کے نام پر غیر کشمیریوں نے کشمیریوں کا قتل عام کیا۔ کشمیر کے Cause کو بین الا قوامی سطح پر نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔ اب تک اس تحریک کو مقامی کشمیریوں کی قومی جدوجہد سمجھا جار ہاتھالیکن اس مہذب اورجمہوری طریقے سے چلائے جانے والی تحریک کو دہشت گر دی میں تبدیل کر دیا گیا۔ دنیا کو بیر جاننے میں زیادہ دیرنہ لگی کہ کشمیر میں گڑبڑ مقامی شہری نہیں بلکہ پاکستان سے آئے ہوئے جہادی پھیلارہے ہیں۔ کشمیری جدوجہد کا حال بھی تحریک آزادی فلسطین جبیباہوا۔ایک قومی تحریک کومذہبی رنگ دے دیا گیا۔ یوں تشمیریوں کوعالمی ہمدر دیوں سے محروم ہونا پڑا۔

گرایا۔ اُس وقت خو دیا کتانی عوام کا حق خو دارادیت کہاں گیا تھا؟

مزے کی بات میہ ہے کہ تشمیری عوام کے حق خود ارادیت کی بات زیادہ ترپاکتان کے فوجی آمروں نے کی ہے جن میں ضاء الحق سر فہرست ہے۔ دنیااس بات پہ کتنا ہنستی ہوگی کہ بیچاس لا کھ عوام کے حق خود ارادیت کی بات کرنے والے خود الله الله میں فہرست ہے۔ دنیااس بات بہ کتنا ہنستی ہوگی کہ بیچاس لا کھ عوام کے حق خود ارادیت (Right of Self-detevnination) پامال کرکے اقتدار پہ قابض ہوجاتے ہیں۔ فوجی آمروں نے بار بارعوامی مینڈیٹ کی توہین کرتے ہوئے منتخب حکومتوں کو

ای طرح بھارت دوسرے ملک ہے آئے ہوئے گور بلالڑاکوں کے خلاف آبنی ہاتھ استعال نہ کرے ہوئیا کرے؟ اکثر اسلامی ملکوں بشمول عراق، بمن، سعو دی عرب، شام، ایر ان وغیرہ میں توخو داپنے ملک کے باغی شہریوں کا قتل عام کیا گیا ہے۔ کیایا کتان نے 1971ء میں مشرقی پاکستان میں اپنے ہی شہریوں کا قتل نہیں کیا تھا؟ کیا 1992۔ 3 میں کر ایکی میں تخریب کاروں کے خلاف آپریشن میں پاکستانی رینجرز نے ماورائے عدالت قتل نہیں کئے؟ کیا آج بھی بلوچتان میں قوم پرست بلوچوں کاخون نہیں بہایا جارہا؟ کیا 1985۔ 6ء میں ایم آرڈی کی تحریک کے دوران ضیاء الحق نے سندھ کی عوام کے خلاف فضائی بمباری نہیں کر آئی؟ آج بلوچی اور کل کو کسی اور تحریک کے دوران ضیاء الحق نے سندھ کی عوام کے خلاف فضائی بمباری نہیں کر آئی؟ آج بلوچی اور کل کو کسی اور شہریوں کے دوران ضیاء الحق کے باتھ گھن بھی پس جا تا ہے اس طرح بد قسمتی ہوئی کاروائی ملک تواپنے شہریوں کے بعدی گیہوں کے ساتھ گھن بھی پس جا تا ہے اس طرح بد قسمتی سے بھارتی فوج کی کاروائی میں بہت سے بے قصور شہریوں پر بھی نزلہ گر الیکن اس میں بھارتی فوج جتنی قصور وار ہے اُس سے زیادہ پاکستانی جہادی تنظیمیں اور اُن کی سرپرست قو تیں ہیں۔ اُن کو کیا حق پہنچتا ہے کہ دہ کسی دوسرے علاقے میں جا کر وہاں جہادی تنظیمیں اور اُن کی سرپرست قو تیں ہیں۔ اُن کو کیا حق پہنچتا ہے کہ دہ کسی دوسرے علاقے میں جا کہا ہے گیایا کستان اُسے پوری قوت سے کیلئے کی کو شش نہ کرے گا آ جائیں تو کیا کستان اُسے بر داشت کرے گا گا کیایا کستان اُسے بر داشت کرے گا گا کیایا کستان اُسے بر داشت کرے گا گا کیایا کستان اُسے بر داشت کرے گا گا گیایا کستان اُسے پوری قوت سے کیلئے کی کو مشش نہ کرے گا؟

انسانی حقوق کی خلاف ورزی کی بات کرتے ہیں؟ جبکہ وہاں صور تحال کو بگاڑنے کے ذمہ داری بھی وہ خو دہی ہیں۔

اسے کہتے ہیں "اُلٹا چور کو توال کو ڈانٹے"۔

### يوريي نوآبادياتي نظام كاردِ عمل:

اسلامی دنیا میں پچھلی صدی کے پور پی نو آبادیاتی راج کے خلاف بہت می شکایات اور رخبشیں پائی جاتی ہیں۔ وہ اسے اپنے ممالک میں ہونے والے تمام مسائل کی وجہ قرار دیتے ہیں۔ نو مبر 2005ء میں فرانس میں ایک ہفتے تک مسلم تارک الوطن نوجو انوں نے سخت ہنگامہ آرائی اور توڑ پھوڑ کی۔ اس ہنگامہ آرائی کا عذر بھی اسی شکایت کو بنایا گیا، کئی نمایاں فرانسیسی نژاد مسلم شخصیات نے فرانسیسی حکومت سے ماضی کے نو آبادیاتی گناہوں کی معافی کا مطالبہ بھی کیا جو اُن کے بزدیک ہنگاموں کورو کئے کے لئے ضروری تھی۔ چیرت کی بات بیہ ہے کہ پور پی نو آبادیاتی نظام کی عمر تو بہت مختصر سی ہے۔ یہ تقریباً 1850ء میں شروع ہو کر 1920ء میں زوال پذیر ہو گئی۔ جبکہ ہم اسلامی تاریخ کے اُس طویل دور کو کیوں بھول جاتے ہیں جب ساتویں صدی سے لے کرستر ویں صدی تک تقریباً ایک ہزار سال تک مسلم تو سیع پہندی اور سامر اجیت کا دور دورہ رہا؟ جس کا نقطہ عروج قرونِ و سطی کی سلطنت عثانیہ شخی۔

اس سلطنت کا دور اپنی نو آبادیوں کے لئے کتنا منصفانہ تھا۔ اس کا اندازہ اس جھوٹی سی مثال سے لگایا جاسکتا ہے کہ یورپ کے مفتوحہ ممالک کی عوام پریہ فرض تھا کہ وہ اپنی نرینہ اولاد کا پانچواں حصہ (ہرپانچ بچوں میں سے ایک سلطنت عثانیہ کو غلام کی حیثیت سے حوالے کریں۔ یورپی نو آبادیاتی نظام تو کئی لحاظ سے اپنی نو آبادیوں کے لئے ایک نعمت ثابت ہوا۔ مثلاً یہ برطانوی راج ہی تھا جس نے ہندوستان میں جمہوریت، آئین، قانون کی بالادستی اور جدید علوم وغیرہ کو متعارف کیا۔ اگر وہ نو آبادیاتی نظام بُر ابھی تھا تو بھی اُس کا شکار صرف مسلمان ہی نہیں رہے بلکہ دوسرے مذاہب کے لوگ مثلاً ہندو، بدھسٹ، سکھ وغیرہ بھی اُس کے زیر اثر رہے ہیں۔ لیکن آج ہندویا بلکہ دوسرے مذاہب کے لوگ مثلاً ہندو، بدھسٹ، سکھ وغیرہ بھی اُس کے زیر اثر رہے ہیں۔ لیکن آج ہندویا

.

بدھسٹ تو یورپ میں ہنگامہ آرائی نہیں کررہے۔وہ تو وہاں دہشت گر دی کی کاروائیوں میں ملوث نہیں ہیں۔ اسلامی دنیاہی برطانیہ یا یورپ کواپنے ہر مسئلے کا ذمہ دار کیوں تھہر اتی ہے؟

اس مضمون کے پہلے جصے میں بیہ بات تفصیل سے لکھی جا پچکی ہے کہ اسلامی دنیا کے اپنے خلاف ہونے والی نا انصافیوں کی کہانیاں نہ صرف مبالغے پر مبنی ہیں بلکہ اکثر تو بالکل بے بنیاد ہیں۔ مسلمان اقلیتیں غیر مسلم ممالک میں نہایت امن وسکون کی زندگی بسر کر رہی ہیں۔اگر کہیں کوئی مسلم ہے تو وہ خود اُن کا پیدا کیا ہوا ہے۔ جبکہ اسلامی دنیا میں غیر مسلم اقلیتوں کے ساتھ انتہائی غیر انسانی سلوک ہور ہاہے جس میں جدید مسلم ممالک جیسے ملائشیا،انڈو نیشیا، یا کستان اور بنگلہ دیش بھی شامل ہیں۔

مسلم دنیای بے بنیاد شکایات صرف وہاں تک ہی محدود نہیں جہاں مسلمان اقلیتی مذہبی گروہ کی حیثیت سے رہ رہے ہیں بلکہ وہاں بھی ہیں جہاں وہ اکثریتی آبادی رکھتے ہیں۔ مثلاً افغانستان اور عراق جہاں امریکہ کے زیر قیادت بین الا قوامی اتحادی افوائ اُن دہشت گرد قوتوں سے برسر پیکار ہیں جوخود اسلامی ممالک کے لئے بھی انتہائی سگین خطرہ ہیں۔ ان محملوں کوجو از بناکر مغربی ممالک کے خلاف نفرت کو فروغ دیا جارہا ہے۔ لیکن یہ تو محض ایک ججت ِ ناتمام ہے۔ ورنہ یہ نفرت تو اُس سے کہیں پر انی ہے۔ ماضی قریب میں مسلمانوں نے جس میں القاعدہ اور اُس کالیڈر اسامہ بن لادن سر فہرست تھے، امریکی فوج کی سعودی عرب میں موجودگی کو امریکہ کے خلاف نفرت کاجو از بنایا۔ گویا یہ بھی مغرب کا اسلامی دنیا پر ایک ظلم تھا۔ حالا نکہ امریکی فوج سعودی عرب میں خود سعودی عرب کی درخو است پر آئی تھی کیونکہ سعودی عرب کو ایک اور اسلامی ملک عراق سے جان کے نوح سعودی عرب کی دوسرے اسلامی ملک عراق سے جان کے نظر سے وہاں قیام بھی اُس کا ایک جرم ہے۔ آج جب عراق سے خطرہ ٹلتا نظر آتا ہے تو سعودی عرب کو بین مضرب کا سیال ملک کی مدد کے لئے فوج بھی بنا اور اُس خطے کی حفاظت اور استحکام کے نظر سے وہاں قیام بھی اُس کا ایک جرم ہے۔ آج جب عراق سے خطرہ ٹلتا نظر آتا ہے تو سعودی عرب کو بین میں موجود القاعدہ کی عشکری قوت اور ایک دوسرے اسلامی ملک ایر ان سے خطرہ ہیات نظر ہے۔

کیاافغانستان اور عراق پر امریکی اور اُس کے اتحادیوں کی فوجی کاروائی ہی اسلامی دنیامیں مغرب کے خلاف پائے جانے والے غم وغصہ کی وجہ ہے؟ کیااسلامسٹوں کی دہشت گرد کاروائیاں انہی کارد عمل ہیں؟ مضمون کے اگلے جھے میں ان نقاط کا جائزہ لیا جائے گا۔

(چاری ہے)

### <u>تو کعبہ ٹوٹ جاتاہے</u>

اگرتمہارے روزے بر داشتِ نفس و آزمائش سے کوٹ کر بھرے ہیں تو پھر بجلی نہ ہونے پر شہر الکبیر (رمضان) میں حاصل کر دہ ساراصبر اس وقت کہاں جاتا ہے جب تم واپڈا کو مغلظات سناتے ہو؟ کوئی یہ کیو نکر مان لے کہ صبح سے شام تک بھوکے رہ کرتم صابر اور ہر حال میں شاکر ہو چکے ہو؟ یہ تو صرف بھوک پر صبر کرنے کا نتیجہ ہے، اس کے علاوہ اگر بات کریں نفسیات کے سراب کی، جس کو اگر میں لفظوں میں صاف صاف لکھتا ہوں توامت کے صبر کا پیانہ جو گالیوں سے بھراہے چھلک جاتا ہے۔

·

اور ایک گر جاگھر برباد ہو جاتا ہے، دیکھوتم روزانہ کتنے کعبے توڑتے ہو،جب تم ایک بھوکے کے دل کی آواز کوڈرامہ بازی کہتے ہو توتم الله اور رام جی کوڈرامے باز کہتے ہو کیا تمہیں تمہاراوجو دینے والاڈرامے باز ہو سکتا ہے؟ ڈرامے بازی تووہ ہے جو تشمیر کی اساس یہ بھارتی اور پاکستانی جرنیل کرتے ہیں ، ڈرامے بازی تو پر تھوی اور غوری ہے ، ڈرامے بازی تووا بکہ بارڈر پر جئے ہند اور پاکستان زندہ باد کے بلند و بالا نعرے اور جانوروں کی طرح دونوں جانب سے بھا گتے چند فوجی اور مر غول کی اٹرائی کی طرز کے لگنے والے ہو کرے ہیں، ڈرامے بازی تو سر بجیت اور ثناءاللہ کا انتقامی قتل ہے، ڈرامے بازی تو "تم ہندو"اور "میں مسلمان" کہناہے،ڈرامے بازی تو پاکستان کو گالیاں دے کے نصرت فتح علی خان کو سنناہے،ڈرامے بازی تو بھارت کو گالیاں دے کے بڑے شوق سے اے آرر حمان کوسنناہے ،ڈرامے باز زمین نہیں ہوا کرتی ،ڈرامے باز انسان ہوا کرتے ہیں، ڈرامے باز فنکار ہو تاہے،اور تم سیجے فنکار ہو، سیا فنکار تسمیر سی ہی کا شکار ہو تاہے اور بھو کا ہی مر تاہے۔ جہاں خدار ہتاہے وہاں خوشحالی ہوتی ہے، تم نے اور میں نے خدا کومسجد، مندر میں بند کر ڈالا ہے دیکھومسجد میں مولوی رہتاہے، مندر میں گھنٹی بازینڈت اور گر جاگھر میں اسقف،سب ہی خو شحال ہیں، خداکے نام یہ پچھلے کم از کم پچھلے تین ہز ارسال سے اس طبقے کو کمائی کی کوئی فکر نہیں،اللہ توان کی بونور سل دوائی ہے جس کوانھوں نے گلہ بھاڑ بھاڑ کے تمہارانشہ بناڈالا ہے۔ خود کوڈھونڈووہیں اللہ بھی مل جائے گا،خود کوٹٹولوتمہارے اندر ایک بہت بڑااناالحق بیٹھاہے،خود میں گھوموتمہارے اندر صفا ومر وامر وج ہے،خود کو سنو تمہارے اندر گھنٹیاں تو کیاسارامندر جھجن کر تاہے،خود میں گروتمہارے اندر کی مسجد کاصحن ہز اروں مسجودوں کی جگہ رکھتاہے اور اس وسیع کا ئنات میں اپنے وجو د کامز ہلو تو آس پاس والے سب انسان نظر آئئیں گے کیونکہ خود کو سمجھنا دوسروں کو سمجھناہے اور دوسروں کو سمجھنے سے دل نہیں ٹوٹا کرتے اور دل تو کعبہ ہے، تو پھر کعبہ نہیں ٹوٹے گا،اگر ایسانہیں کروگے تو کعبہ ٹوٹ جا تاہے۔

#### میں تو آئینہ ہوں

کتے اور گھر کے مکینوں میں بنیادی فرق تو یہ ہو تاہے کہ کتا گھر کے باہر کھڑا، بیٹھاہر آتے جاتے پہ بھو نکتار ہتاہے،اس کا کام ہر نا معلوم شخص پر بھو نکناہو تاہے چاہے وہ اس گھر کی حجیت مرمت کرنے آیا ہو یعنی گھر کے فائدے کے واسطے،اب مکینوں کا کر دارکتے کے کر دارسے بلکل مختلف ہو تاہے، گھر کے مکین دل وجان سے گھر کوصاف رکھتے ہیں، پو دوں کو پانی دیتے ہیں الغرض اگر سینکڑوں میل دور جاکر نوکری بھی کرنی پڑجائے تواس سے بھی نہیں کتراتے۔ ہمیں نا گوار گزرنے والی بات کہہ ڈالتاہے۔

پچیلی پانچ دہائیوں سے ہماری ذات کو ایک مخصوص پر ویگنڈے کے ذریعے امید کے لحاف میں ایبالپیٹا جاچکا ہے کہ ہم ماسوائے ایپ کسی دو سرے کو خاطر میں ہی نہیں لاپاتے، نماز، روزے، تنبیح، بھارت، اسر ائیل، امریکا، کرکٹ، جنت، جہنم اور کئی دو سرے ایسے نفسیاتی نیج ہیں جو ہمارے ذہنوں کو لیستی سے بلندی کی طرف کے سفر کو روکنے کے لیے بودیے گئے ہیں، ایک عام پاکستانی کے ذہن میں اپنے بچوں کو کھانا کھلانے سے زیادہ بھارت سے جنگ کرنے کو جی چاہتا ہو گایا پھر بچوں کو کیڑے بہنانے سے زیادہ مسجد کے لیے نئی صفوں کی خرید اری ذہن میں آتی ہوگی، جنت اور جہنم کے کھیل نے ایسا آ د بوچا ہے کہ انسانیت کو چھوڑ کر حیوانیت کے قریب تر ہوتے جارہے ہیں حالا نکہ یہ بات قابل فکر ہے کہ جنت یا جہنم میں اگر کوئی جاتا بھی ہو تو اس کا کم انسان ہونا تولاز می شرط ہے۔

متذکرہ بالا نے اپنا پھل لے آئے ہیں، آج اگر کوئی بھی تمہیں تمہاری غلطی بتاتا ہے تو تم اس بیچارے کی بچھلی سات نسلوں تک کو گالیوں سے نوازتے ہو، اس کی بات کا جواب تمہارے پاس صرف اس کی ذات پر تنقید ہی ہو تا ہے، تمہارے منہ سے لفظ نہیں آگ نگلتی ہے، جوایک بات کی دلیل ہے کہ تمہارے اندر کا صبر جنت، جہنم، اسر ائیل، بھارت، امریکا، نماز، روزے اور نیکی جیسے بیجوں نے تلف کر ڈالا ہے اور تم کیونکہ ایک بیمار ہوائی لیے اپنے اندر کی بیاری ختم کرنے والے کی باتوں تک کو بلاجواز بھوائی کہہ دیتے ہو، بالکل اس بوڑھے کی طرح جو کہ دھے کا مریض ہے لیکن پھر بھی حقہ پینے کے واسطے ڈاکٹر کے سارے کی دھرے یہ دو گالیاں جڑکے مٹی ڈالنا ہے۔

الفاظ کے معنی نہیں بدلا کرتے، ہاں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ الفاظ اپنے نفسیاتی اثرات بدل ڈالتے ہیں، اللہ اکبر کانعرہ تمہارے اندر کی نفسیاتی گندگی سے اٹھنے والی بد بو کا ایساسپرے بن چکاہے کہ ہر وہ بات جس کا مناسب جو اب تمہارے پاس نہیں ہے، تم الگلے کو یہود و نصاری کہہ کریے نعرہ بلند کر ڈالتے ہو، تم اللہ کو بلند نہیں کرتے بلکہ اپنے اندر کے نفسیاتی بھوت کی لئکی ہوئی گردن کو اونچا کرنے کی بے ہو دہ کو شش کرتے ہو، مذہب کو تم نے سچائی سے بچانے والی دوائی بناکر اپنی ذات پر چھڑک ڈالا ہے، تم ہم ادھ مووئے ہو چکے ہیں، جو جوئے شیر ہماری منتظر تھی اس سے دو سرے کب کے لطف اندوز ہو چکے، اب تمہیں، ہمیں خود بہندی کے آسیب سے فکانا ہے اور نئی جوئے شیر اپنی نسلوں کولا کر دینی ہے۔

تم تحفظ ختم نبوت کے لیے گلے پھاڑتے ہولیکن کسی کی سات سال کی بیٹی کی ردا تار ہونے پہ تمہیں موت پڑ جاتی ہے اور تم اسی طرح خشوع و خضوع کے ساتھ نمازیں پڑھ کے درود کے ورد میں مصروف ہو جاتے ہو، وہ انسان اپنی مال کی کیسے عزت کر سکتا ہے جو دو سرول کی بیٹی کو کپڑے دھونے، برتن مانجھنے اور بیچے پیدا کرنے کی مشین سمجھے، بیہ ادھ موئی غیرت ابنائے آدم اگر کھو پڑی کو اس کے اصل کام پہلگادیں تو یقین جانیں پورامغرب منہ میں انگلیاں لیے جیرانیت کی حدول کو چھوئے۔

میں تو آئینہ ہوں، میر اکام تمہیں یہ دکھانا ہے کہ تمہارے ماتھے پر سیاہی لگی ہے، اور دامن پر داغ، اب اس داغ کو دھونا اور سیاہی کوصاف کرنا تمہار اپناعمل ہے، لیکن اس سے پہلے کہ تم میری بات کو سمجھو تمہاری خود پسندی تمہیں سیاہی صاف کرنے اور داغ پہ توجہ دینے سے پہلے تمہیں مجھے گالیاں دینے پہاکساتی ہے جس کا نتیجہ تو یہ ہے کہ تم اپنی اصلیت دکھا کرویسے ہی جینا پسند کرتے ہو جیسا کہ آئینہ دکھنے سے پہلے۔

میں تو آئینہ ہوں، توڑ ڈالوگے تو تمہیں تمہارے اصل روپ کے سینکڑوں جھے نظر آنے لگیں گے، میں تو آئینہ ہوں ٹوٹ کر بھی تمہارے وجود کاعذاب بن جاؤں گا، تمہارے وجود کی خباشت تمہارے علاوہ سینکڑوں کو دکھاڈالوں گا، میں تو آئینہ ہوں میرے کام کو سمجھونہ کہ توڑنے کی تدبیر۔

> میں تو آئینہ ہوں ٹوٹ کے بکھر جاؤں گا تمہارا چیرہ ہزار آئکھوں کو پھر د کھاؤں گا

#### <u>نامعقوليت</u>

مسلمانوں کی دواقسام ہیں۔ایک وہ جو قر آن وحدیث کو بغیر کسی چوں وچرا کے سندمانتے ہیں،اور دوسری قسم وہ جواحادیث کا مکمل یا جزوی انکار کرتی نظر آتی ہے۔اس دوسری قسم پہ مشتمل گروہ ان مسلمانوں کاہے کہ جو قر آن کے واضح معنوں کی (بسا او قات بالکل الٹ) تاویل کرتے ہیں تا کہ کسی طرح یہ ایک معقول ذہن کے لئے قابلِ قبول بن جائے۔

تقریباً"1200 سال سے بخاری کا ذخیرہ عدیث جمہور مسلم امد کے لئے قر آن کے بعد مستند ترین درجہ رکھتا چلا آرہاہے۔" مسلمان، خصوصاً سنی مسلمان، قر آن کے علاوہ احادیث کو بھی راہنمائی کا ذریعہ سیھتے ہیں۔ یہ احادیث محمد کی زندگی کی کہانیاں ہیں جو محقیقین نے دوسوسے تین سو ہجری کے در میان جمع کی تھیں۔ ان میں سب سے زیادہ مشہور اور معتبر وہ ہیں جو بخاری اور اس کے شاگر دمسلم نے اکٹھی کیں اور یہ احادیث ِ صحیحہ کہلاتی ہیں۔ جس کا مطلب ہے درست، محکم اور مستند۔ ان کے صحیح .

کہلانے کی وجہ بیہ ہے کہ ان احادیث نے "علم الحدیث" کی سخت کسوٹی سے گزر کریہ مقام پایا ہے۔

آج کل مسلمانوں میں انکارِ حدیث کے ایک نئے رجحان کا اضافہ ہوا ہے۔ یہ احادیث کی صحت کا لیکخت انکار کرتے دکھائی دیے ہیں۔ اس انکار میں یہ حضرات اس حد تک گزر جاتے ہیں کہ مسلمانوں کی میجارٹی کے نزدیک انتہائی قابلِ احترام سمجھے جانے والے ان مولفین حدیث کو جھوٹا اور "مسلمان کے روپ میں مجوسی" تک کہہ ڈالتے ہیں کہ جنہوں نے سخت جانفشانی سے تدوین حدیث کا یہ کارنامہ سرانجام دیا ہے۔ ان مولفین نے یہ احادیث "ایجاد" نہیں کی تھیں کہ ان کو اس قدر بر ابھلا کہا جائے۔ انہوں نے تو ان احادیث کی محمد اور اس کے صحابہ تک کے راویان کی فہرست (عنعنہ) مرتب کی۔

ابتدائی مسلم محقیقن نے حدیث کو صحیح تبھی قرار دیا کہ جبوہ فن روایت اور فن درایت کے اصولوں پہ پوری اتر تی ہواوراس کے علاوہ وہ قر آن وسنت کے خلاف بھی نہ جاتی ہو۔

آج کے دور میں کوئی بھی فن روایت کی بنیاد پہ کسی حدیث کو قبول یارد کرنے کے قابل نہیں ہے۔ کیونکہ ان کی روایت کرنے والوں کو مرے ہوئے بھی ہز ارسال سے زائد عرصہ بیت گیا اور ہمارے پاس ایساکوئی طریقہ نہیں ہے کہ ہم ان راویان کی جانچ کر سکیں۔ اس وقت ہمارے پاس احادیث کی مصداقیت کا پیانہ فقط فن درایت اور ان کا قر آن کے ساتھ موازنہ ہے۔ مسلم اسکالر آصف افتخار کہتے ہیں کہ: "حدیث کو کسی موضوع کے متعلق اسلامی تعلیم کامصدقہ مصدر تبھی تسلیم کیا جائے گا کہ جبوہ قر آن وسنت کے مطابق ہو یامر وجہ انسانی فطری قوانین و عقل کو مطمئن کرتی ہواور ان کے خلاف نہ جاتی ہو"۔ وہ یہ بھی لکھتے ہیں کہ: "امام ابنِ علی جوزی نے کہااگر شمصیں کوئی حدیث عقل سلیم یاکائناتی حقائق کی نفی کرتی نظر آئے تواس کو جعلی (من محروب) سمجھو، اس کے راویان کی معتریت پر گفتگو بے معنی ہے۔ ایسی احادیث بھی مشکوک ہیں جو نہایت چھوٹے سے عمل کے بہت ہی بڑے بدلہ کا وعدہ کرتی ہیں یاوہ کہ جو بے سرویا ہیں"۔

اب اگر پچھ احادیث کو عقلِ سلیم (کامن سینس) سے پر کھیں اور ابنِ علی جوزی کی بات کو بھی ذہن میں رکھیں تو ہمیں ایس بہت ساری احادیث نظر آتی ہیں کہ جو "صحیح" کہلائے جانے کے باوجو دبھی اوپر بیان کئے گئے ٹیسٹ پہ پوری نہیں اتر تیں، مثال کے طوریر:

صحيح بخاري، كتاب المظالم والغصب

باب:اس کا ثواب جس نے شاخ یا کوئی اور تکلیف دینے والی چیز راستے سے ہٹائی

حدیث نمبر 2472

حد ثناعبد الله، أخبر نامالك، عن سمى، عن أبي صالح، عن أبي هريرة-رضى الله عنه-أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال

·

"بينمار جل يمثي بطريق، وجد غضن شوك فأخذه، فشكر الله له، فغفرله".

ہم سے عبداللہ بن یوسف تنیسی نے بیان کیا، کہاہم کو امام مالک نے خبر دی، انہیں سمی نے، انہیں ابوصالے نے اور ان سے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ایک شخص راستے پر چل رہاتھا کہ اس نے وہاں کا نٹے دارڈالی دیکھی۔اس نے اسے اٹھالیا تو اللہ تعالیٰ نے اس کا بیہ عمل قبول کیا اور اس کی مغفرت کر دی۔

یہاں اجرکی مقد ارعمل سے کہیں زیادہ ہے، اور اگر ہم ابنِ علی جوزی کی محکم بات کو مدِ نظر رکھیں تو یہ حدیث جھوٹی نظر آتی

ے۔

یہ مثال بظاہر معمولی معلوم ہوتی ہے لیکن در حقیقت ایسانہیں ہے۔ محض ایک صحیح حدیث کو غیر صحیح ثابت کر کے (یا مشکوک کھہرا کے )ہم نے ان تمام احادیث کے مستند ہونے کو بھی مشکوک کھہر ادیا ہے کہ جو "صحیح" کا در جہر کھتی ہیں۔ لہذایہاں پر بیہ ثابت ہو تاہے کہ باوجو داس کے کہ 90 فیصد مسلمان بخاری اور مسلم کے ذخیر ہء حدیث پر ایمان رکھتے ہیں، اور باوجو داس کے کہ یہ احادیث قر آن کے بعد مستند ترین کا در جہر کھتی ہیں، بہر حال اس قدر قابلِ اعتبار بھی نہیں ہیں۔

آئے اب ایک اور حدیث لیتے ہیں اور اس کا کامن سینس کے ساتھ تجزیہ کرتے ہیں کہ آیا یہ کامن سینس کے میعاریہ پوری اترتی ہے یا نہیں۔ لیکن اس سے پہلے لگے ہاتھوں کامن سینس کی تعریف بھی بیان کر لیتے ہیں۔ کیونکہ ایک مشہور مقولہ ہے کہ:
"کامن سینس وہ سینس ہے کہ جو زیادہ کامن نہیں ہے"۔ اور چونکہ مذہبی لوگ جو واقعات کو عقائد کی عینک لگا کر دیکھتے ہیں ان کے کامن سینس کے میعارات مختلف ہیں۔

مثال کے طور پر، ایک درست عقل سلیم کہتی ہے کہ مر دوزن کی ذہنی استعداد ایک ہی ہے۔ یقیناً مر دوں میں بھی اور خواتین میں بھی کم عقل افراد پائے جاتے ہیں لیکن اس کا تعلق ان کی جنس ہے۔ کسی بھی سنجیدہ سائنسی تحقیق ہے بھی بیات ثابت نہیں ہوئی کہ مر دوعورت کے نچ ذہانت کی مقدار میں کوئی فرق پایاجا تا ہے۔ ہر منطق شخص یہی متبجہ اخذ کرے گا کہ عورت اور مر دبر ابر ہیں۔ اس کے علاوہ یہ بات بھی سب ہی جانتے ہیں کہ تمام مر دایک جیسی ذہنی صلاحیتیں نہیں رکھتے لیکن اس کے باوجود قانون کی نظر میں سب بر ابر ہیں۔ آئن سٹائن کی گواہی کی بھی اتن ہی اہمیت ہے کہ جتنی نذیر خان کی گواہی گی۔ سائنس، قانون اور عقل سلیم سب ہی تسلیم کرتے ہیں کہ عورت اور مر دکے حقوق بر ابر کے ہونا چاہئیں۔ جعلی اور غلط عقائد کی بنیاد پر عقل سلیم کو جھٹلا دیاجا تا ہے۔ اسلام میں کا من سینس کی تعریف مختلف ہے۔ جیرت اور قدر سے جعلی اور غلط عقائد کی بنیاد پر عقل سلیم کو جھٹلا دیاجا تا ہے۔ اسلام میں کا من سینس کی تعریف مختلف ہے۔ جیرت اور قدر سے کہ بچس ان کا من جی سے ان کا مرتبہ بلند ہوجا تا ہے اور خاوند کے تہ نگین ہو کے اس کی سز اسہہ کر زندگی گزار ناہی ان بیں۔ ان کا خیال ہے کہ مجاب سے ان کا مرتبہ بلند ہوجا تا ہے اور خاوند کے تہ نگین ہو کے اس کی سز اسہہ کر زندگی گزار ناہی ان کی بہتر ہے۔ ان کو اس بات کا بھی یقین ہے کہ وہ ذوانت میں مر دسے کمتر ہیں اور رہی بھی کہ ان (عور توں) کی زیادہ تعداد

\_\_\_\_\_

جہنم میں جائے گی کیو نکہ محمہ نے ایسا کہا تھا۔

چنانچہ جب ہم کامن سینس کا ذکر کرتے ہیں تواس سے مراد مذہبی افراد کی کامن سینس نہیں، بلکہ وہ کامن سینس ہے کہ جو
"اصل" سائنس کے مطابق ہے اور جس کے وضع کرنے والے "اصلی" سائنسدان ہیں۔ یہاں لفظ "اصلی" پہ زوراس لئے ہے
کہ تمام مذاہب نے اپنے جعلی فلنفی، جعلی سائنسدان اور اپنی اپنی جعلی سائنس بھی وضع کرر کھی ہے۔ مورس بو کائی اور کیتھ
مُور جیسے فراڈیوں نے قر آن سے جو سائنس نکال رکھی ہے یہ سائنس نہیں ہے۔ یہ فقط اپنے بینک اکاؤنٹ بھرنے کے لئے
گھڑی گئی جہالت کی چُوسیٰ ہے جو مسلمان بخوشی چُوستے پھررہے ہیں کہ وہ یہی کچھ سنناچاہتے ہیں جو یہ نو سر باز انہیں سناتے ہیں۔
آئے دیکھتے ہیں کہ درج ذیل حدیث سائنسی اور کامن سینس کے معیار پہ پوری ارتی ہے یا نہیں:

صحیح بخاری، کتاب التوحید والر د علی الحبهیمة

باب: سورة ہو دمیں اللہ کا فرمان" اور اس کا عرش پانی پر تھا"" اور وہ عرش عظیم کارب ہے"۔ حدیث نمبر 7418

\_\_\_\_\_\_

بھی تھامنے کے لئے آسان کی ضرورت نہ تھی؟

اس حدیث میں کھلی سائنسی جہالت اور ناقص ترتیبِ تخلیق ہے۔

کیاز مین نظام شمسی کار کن نہیں؟ نظام شمسی کہ جو بجائے خود کا ئنات میں موجود اربوں کہکشاؤں میں سے ایک در میانے در جے
کی کہکشال کا ایک معمولی۔۔۔ انتہائی معمولی ساحصہ ہے۔ کیا کوئی شخص، بشمول مورس بو کائی کے جس نے اپنابینک اکاؤنٹ
محر نے کے لئے قر آن میں سے بہت ساری سائنس دریافت کی (لیکن مسلمان ہونے سے اجتناب ہی برتا) ہمیں یہ بتاسکتے ہیں
کہ اس کا کون ساحصہ سائنسی ہے؟

پس ہم یہ نتیجہ اخذ کرسکتے ہیں کہ اوپر بیان کر دہ حدیث چو نکہ کامن سینس اور مسلمہ اصولوں کے خلاف ہے لہذا من گھڑت ہے۔ لیکن کھہر بیئے، یہاں ایک دو سر امسکہ اٹھ کھڑ اہور ہاہے اور وہ یہ کہ حدیث قر آن کے مطابق بھی ہے۔ ملاحظہ فرمایئے: "یہاں تک کہ جب وہ سورج ڈو بنے کی جگہ پہنچا اسے ایک سیاہ کیچڑ کے چشمے میں ڈو بتاپایا اور وہاں ایک قوم ملی۔ ہم نے فرمایا اے ذوالقر نین یا تو تُو انہیں عذاب دے یاان کے ساتھ بھلائی اختیار کرے"

" پھر ایک سامان کے پیچھے چلا، یہاں تک کہ جب سورج نکلنے کی جگہ پہنچا اسے الیی قوم پر نکلتا پایا جن کے لئے ہم نے سورج سے کوئی آڑ نہیں رکھی" (القر آن 86،89،90)

گر سورج تو"ہر جگہ" نکاتا ہے یا اگر مزید تکنیکی نظر سے دیکھیں تو کہیں سے بھی نہیں نکاتا۔ سورج طلوع ہونے کی جگہ کامشاہدہ کرنے کے لئے کہیں بھی جانے کی ضرورت نہیں۔ اس بات سے ہمیں اندازہ ہو تا ہے کہ مجمد کو واقعتاز مین کے چیٹا ہونے کا یقین تھا اور یہ کہ سورج زمین کے ایک سرے سے طلوع ہو تا ہے اور دو سرے سرے پہ غروب۔ ایک حدیث سے ہمیں اس کا ثبوت بھی ملتا ہے۔

### صحیح بخاری، والیوم 4، کتاب 54، نمبر 421

ابود ہر سے روایت ہے:

رسول نے غروبِ آفتاب کے وقت مجھ سے پوچھا، "کیاتم جانتے ہو کہ (غروبِ آفتاب کے وقت) سورج کہاں جاتا ہے؟ میں نے جواب دیا کہ اللہ اور اس کار سول ہی بہتر جانتے ہیں۔ اس نے کہا" یہ چلتا جاتا ہے حتیٰ کہ عرش کے نیچے سجدہ کرتا ہے اور دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت طلب کرتا ہے، جو کہ اسے مل جاتی ہے (اور ایک وقت آئے گا کہ جب) وہ اجازت طلب کرے گا اور اسے نہ ملے گی بلکہ اسے حکم دیا جائے گا کہ جہاں سے آیا ہے اسی طرف لوٹ جائے، اور پھریہ مشرق سے نکلے گا۔ یہ اللہ کے اس بیان کی تشر تک ہے:

"اور سورج چلتاہے اپنے ایک تھہر اؤکے لئے، یہ حکم ہے زبر دست علم والے کا" (القر آن 36:38)۔

.

یہاں ہمارے پاس ایک حدیث قر آن کے مطابق ہے اور دوسری حدیث اس کی تصدیق بھی کررہی ہے۔ یہ حدیث سائنس اور کامن سینس کے توخلاف ہے لیکن قر آن کے خلاف نہیں۔ اگر ہمارے ذہن میں اب بھی کوئی شبہ ہے کہ محمد کے خیال میں زمین چیٹی نہیں تھی تو درج ذیل آیات سے وہ شبہ رفع ہو جانا چاہئے۔

"كيابهم نے زمين كو بچھونانه كيااور پہاڑوں كوميخيں" (القر آن 78:6،7)

بچھونا، یا پھیلانے سے کسی چیٹی چیز ہی کا تصور ہی قائم ہو تاہے۔ عربی لفظ مھد کا مطلب بستر ہے اور بستر چیٹے ہی ہوتے ہیں۔ یہ بیضوی نہیں ہوتے۔اور اس کے علاوہ پہاڑوں کا کر دار بھی میخوں کی طرح زمین کو ملنے سے رو کنانہیں ہے۔

کیا یہ احادیث قر آن کے مطابق نہیں ہیں ؟جو صریحاً یہ بیان کررہی ہیں کہ زمین چیٹی ہے اور سورج ایک کنارے سے طلوع ہو

کر دوسرے کنارے پر ایک کیچڑوالے پانی میں غروب ہو جاتا ہے۔ کیا آسان پہ کوئی تخت بھی موجود ہے کہ سورج جس کے نیچ
عاجزی کا اظہار کرتے ہوئے دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت مانگتا ہے؟ یہ تصور احتقانہ سالگتا ہے۔ قدیم زمانے میں لوگوں کا یہ
عقیدہ تھا کہ زمین پانیوں پہ تیر رہی ہے۔ پانیوں کے کناروں پہ او نیچ پہاڑ ہیں جن کے پارلامتناہی خلا ہے۔ مجمد کی کا کنات کے
بارے میں تصویر کشی اس دورِ جاہلیت میں ضرور عقل کے مطابق ہوگی لیکن آج کے سائنسی دور میں ہر گزنہ ہیں۔
کا کنات کا یہ غلط تصور مجمد کی اپنی دریافت ہر گزنہ تھا بلکہ یہ اس دور کی روایات کے مین مطابق تھا۔

آیئے ایک اور حدیث کا مطالعہ کرتے ہیں۔

#### صیح بخاری، کتاب الانبیاء

باب: الله تعالیٰ کاسورة البقره میں بیہ فرمانا، اےرسول! وہ وقت یاد کر جب تیرے رب نے فرشتوں سے کہامیں زمین میں ایک (قوم کو) جانشین بنانے والا ہوں۔

حدیث نمبر 3333

حد ثنا أبوالنعمان، حد ثناحماد بن زيد، عن عبيد الله بن أبي بكر بن أنس، عن أنس بن مالك-رضى الله عنه-عن النبي صلى الله عليه وسلم قال" إن الله و كل في الرحم ملكافيقول يارب نطفة ، يارب علقة ، يارب مضغة ، فإذا أراد أن يخلقها قال يارب، أذكر أم يارب أنثى يارب شقي أم سعيد فما الرزق فما الأجل في تبيت كذلك في بطن أيه".

ہم سے ابوالنعمان نے بیان کیا، کہا ہم سے حماد بن زید نے بیان کیا، ان سے عبید اللہ بن ابی بکر بن انس نے اور ان سے انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے ماں کے رحم کے لئے ایک فرشتہ مقرر کر دیا ہے وہ فرشتہ عرض کر تا ہے اے رب بیہ نطفہ ہے، اے رب بیہ مضغفہ ہے، اے رب بیہ مضغفہ ہے، اے رب بیہ علقہ ہے۔ پھر جب اللہ تعالیٰ اسے پیدا

کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو فرشتہ پوچھتا ہے اے رب، یہ مرد ہے یاعورت۔اے رب، یہ بند ہے یانیک،اس کی روزی کیا ہے اور اس کی مدتِ زندگی کتنی ہے۔ چنانچہ اسی کے مطابق مال کے پیٹے ہی میں فرشتہ سب کچھ لکھ لیتا ہے۔

یہ حدیث ایک مذاق معلوم ہوتی ہے۔ خالی اس نتھے سے فرشتے کا تصور ہی مضحکہ خیز ہے کہ جوعورت کے رحم کے سامنے کھڑا مر دعورت کے اختلاط کامنظر دیکھتے ہوئے اللہ سے نطفے کی استدعا کر رہاہو تاہے۔ کیاہم اس حدیث کو بھی جعلی قرار دے کررد کر دیں؟ یہ واضح طور پر گھڑی ہوئی معلوم ہوتی ہے اور کامن سینس کے بھی خلاف ہے۔

گریہ ان کے کامن سینس کے خلاف کیوں نہیں گئی کہ جنہوں نے اسکو 1200 سال پہلے روایت کیا۔ ہمارے لئے یہ احمقانہ بات ہے لیکن ان کو یہ احمقانہ کیوں معلوم نہ ہوئی جو بارہ سوسال سے اس کو پڑھے اور مانے چلے آرہے ہیں۔ چند سوسال پہلے کامن سینس سمجھتی تھی کہ زمین چیٹی ہے۔ تمام فلسفی اور پیغیر بھی اسی بات پر متفق تھے۔ لیکن آج ایسانہیں ہے۔ کیوں؟ کیا ہم یہ کہہ رہے ہیں کہ جو احادیث ہمارے جدید کامن سینس سے متصادم ہیں وہ جعلی ہیں؟ جبکہ یہی احادیث گزشتہ ادوار کیا ہم یہ کہ ہم احادیث کو محض اس بنیا دیہ رد نہیں کر سکیں گے کہ یہ ہمارے کامن سینس کے مطابق سچ سمجھتی جاتی تھیں۔ ہمارانقطہ یہ ہے کہ ہم احادیث کو محض اس بنیا دیہ رد نہیں کر سکیں گے کہ یہ ہمارے کامن سینس کے خلاف جاتی ہے۔ مسلمانوں نے یہ فرض کر لیا ہے کہ چو نکہ محمد اللہ کار سول ہے چنانچہ وہ غلط نہیں ہو سکتا چنانچہ وہ احادیث کو دوبارہ پر کھتے ہیں اور جو جو ان کو موجو دہ سائنس اور کامن سینس سے متصادم نظر آتی ہیں ان کورد کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

یہ طریقہ کارانتہائی جانبدارانہ ہے۔ ہم ان ثبوتوں کو کیو نکررد کرسکتے ہیں جن سے محد کا جھوٹا ہونا ثابت ہور ہاہو؟ کیا محض اس

لئے کہ ہم نے اس کا سچاہونا فرض کر لیا ہے؟ ایک حقیقی عدالت کو تمام ثبوتوں خواہ وہ اچھے ہوں یابر ہے، ان کا تجزیہ کرناچاہئے۔
محد کے دعوے کی سچائی جاننے کے لئے پہلے ہمیں اس بات کا فیصلہ کر لیناچاہئے کہ ہم کون سی طرف ہیں؟ آیا ہم جیوری ہیں یا پھر مزم کے وکیل ہیں۔ مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد یقیناً و کالت ہی کا انتخاب کرے گی۔ وہ یہ جانناہی نہیں چاہیں گے کہ محمد واقعتاً نبی تھا بھی یا نہیں کیو نکہ یہ سوال ان کے ذہن میں اٹھتا ہی نہیں۔ انہوں نے اس کو اللہ کا پیغیبر جو مان لیا ہے۔ وہ اس موضوع کے حوالے سے جانبدار ہیں ان کا مقصد محمد کے بارے میں سچائی جاننا نہیں بلکہ کسی بھی طریقے سے، دھونس دھاند کی سے اسے بے گناہ قرار دلوانا ہے۔

یبی وجہ ہے کہ آج بہت سے پڑھے لکھے مسلمان احادیث میں موجود خرافات دیکھتے ہیں توان کی مصد اقیت کا سرے سے انکار کر دیتے ہیں۔ چونکہ بیشتر احادیث عجیب وغریب ہیں چنانچہ تمام احادیث کا یک بیک انکار کرنے کا آسان حل ان کو یہی نظر آتا ہے کہ بخاری و مسلم ہی کوبدنام کر دیا جائے نہ رہے گا بانس نہ بجے گی بانسری۔ وہی بخاری و مسلم کہ جو سینکڑوں سالوں سے مسلمانوں کے ہاں مکرم و محترم ہیں۔

·

یہ سر اسر ناانصافی اور جانبدارانہ تعصب ہے۔ بخاری، مسلم اور دیگر محد ثین نے احادیث نہیں "گھڑیں"، انہوں نے محض ان کو جمع کیا ہے۔ یہ غیر اخلاقی حرکت ہے کہ ان اسکالرز اور محقیقن کی محنتِ شاقہ کو بیک بنی و دو گوش جھوٹ کا پلندہ قرار دے دیا جائے محض اس بنیاد پر کہ اس سے محمد کی شان پہ حرف آتا ہے اور محض اس وجہ سے کہ یہ آج ان کی "کامن سینس" میں نہیں سار ہیں۔ سار ہیں۔

پچھ احادیث یقیناً من گھڑت ہیں، لیکن بہت ساری حقیقی ہیں۔ اگر آپ کے پاس موجود کر نسی نوٹوں میں پچھ جعلی نوٹ شامل ہو جائیں تواس کا میہ مطلب تو نہیں کہ تمام رقم پچینک دی جائے محض اس وجہ سے کہ اصل و نقل کا امتیاز مشکل ہو گیا ہے۔ اگر چہ بیہ اچھی بات ہے کہ مسلمان محض احادیث ہی پہ بھر وسہ نہ کریں کیونکہ یہ محض اسلام کی تاریخ ہے، ان سے البتہ ہم محمہ اور اس کی زندگی کے بارے میں ضرور جان سکتے ہیں۔ اگر ہم احادیث اور تاریخ کا سرے سے ازکار کر دیں تو محمہ نامی شخص کی نبوت کو کیسے ثابت کریں گے ؟ اگر سب کی سب (یا بیشتر) من گھڑت ہیں کہ جو کسی شیطانی شخص یا گروہ کی کارستانی ہے تو پھر ہم یہ کہیہ سکتے ہیں کہ اس شیطانی شخص یا گروہ نے قر آن بھی نہیں گھڑا ہے اور اسلام سارے کاسار اہی ایک مین گھڑت واستان نہیں ہے؟ حدیث کے بارے میں پچھ نہیں جان سکتے۔ ان کے بغیر مسلمان میہ تک نہیں جان صلے کہ نماز کس طرح ادا کرنی ہے اور روزہ کیسے رکھنا ہے۔ احادیث پر تواسلام کی بنیادیں استوار ہیں۔

کامن سینس اور معقولیت کی بنیاد پر احادیث کا انکار کرنے سے ایک دوسر ابڑامسکلہ بھی اٹھے کھڑ اہور ہاہے۔وہ یہ کہ پھر قر آن کی الیمی اوٹ پٹانگ آیات کا کیا کیا جائے گا؟ کیا ہم قر آن کی ان آیات کا انکار بھی کر پائیں گے کہ یہ بھی احادیث کی طرح غیر منطقی ہیں ؟

اور بیہ وہ لکیر ہے کہ جس کو مسلمان کبھی عبور نہیں کرے گا۔ چنانچہ وہ بیہ کرتے ہیں کہ ان کی باطنی تشریخ کر دیتے ہیں۔ ان کی تاویلیں نکالتے ہیں۔ اگر چہ غور کیا جائے تو صرف تاویل اور باطنی تفسیر کی ضرورت ہی اس بات کا ثبوت ہے کہ یہ آیات مبہم (یعنی نامکمل) ہیں اور ان کے مطالب واضح نہیں ہیں۔

معتزلین کوسب سے پہلے اس چیز کااحساس ہوا۔ تصوف کی بنیاد بھی قر آن کے ساتھ باطنی معنی منسلک کرنے پر ہے، مثلاً یہی وجہ ہے کہ معراج بھی ان کے نزدیک ایک باطنی واقعہ ہے۔

مسلمانوں کے دوطبقے ہیں۔ پہلاوہ ہے جو کہ ہر قسم کے قاعدے قانون، عقل وانصاف سے بالاتر ہو کر محمہ کے ہر فعل کو درست جانتے ہیں۔ پہلاوہ ہے جو کہ ہر قسم کے قاعدے قانون، عقل وانصاف سے بالاتر ہو کر محمہ کے ہر فعل کو درست جانتے ہیں۔ وہ اپنے پیغیبر کی ایک نوسالہ بچی سے شادی کا انکار نہیں کی شہوت پر ستی اور دیگر غیر اخلاقی حرکات کا انکار نہیں کی یا قبائل کی نسل کشی کی پر دہ داری کرتے ہیں۔ اس کے زناء بالجبر، اس کی شہوت پر ستی اور دیگر غیر اخلاقی حرکات کا انکار نہیں کرتے بلکہ ان کے نزدیک وہ انسانیت کا مکمل نمونہ ہے اور اس کے اعمال پہر انگلی اٹھانے کاکسی کو کوئی حق حاصل نہیں۔ وہ سمجھتے

.

ہیں کہ محمہ کے اعمال ہی اخلاقیات مرتب کرتے ہیں نہ کہ اخلاقیات کو محمہ کا کر دار جانجنے کا پیمانہ بناناچاہئے۔ دوسر اطبقہ محمد کے بارے مندرجہ بالاشر مناک تاریخی حقائق کا افکار کرتاہے اور فراہم کر دہ ثبوتوں کو یاتو یکسر مستر دکر دیتاہے یاالی تاویلیں پیش کرتاہے تاکہ موجودہ جدید معاشرے کووہ قابلِ اعتراض نظر نہ آئیں۔اور یہ طبقہ اعتدال پہند مسلمان کہلا تاہے۔دوسرے الفاظ میں، مسلمانوں کا اعتدال پہند گروہ وہ ہے کہ جو محمد کے بارے میں کڑوے پہچ کو جھٹلا تاہے بالکل ریت میں سر دیئے شتر مرغ کی مانند۔

پہلے طبقے کی ایمانداری کی تعریف نہ کرنازیادتی ہے۔ بہت سے بزعم خوداعتدال پیند مسلمان قرآن میں موجود جبر و بہیمیت کو دوسرے انداز میں پیش کرتے ہیں۔ وہ اس وقت کی آیات کو پیش کرتے ہیں کہ جس وقت محمد کمزور تھااور اس کی تعلیمات میٹھی تھیں جبکہ وہ مدینہ میں بیان کی گئ سخت آیات کو نظر انداز کر دیتے ہیں جب محمد نے اپنے قدم جمانے شروع کر لئے تھے۔ چنانچہ اعتدال پیند کہلانے والا گروہ نامعقولیت کی حد تک ان چیزوں کا افکار کرتا ہے کہ جو آج تک امتِ مسلمہ کے نزدیک بالکل درست تھیں۔ اور ایساکرنے کے لئے وہ ہر طرح کی جانبداری برتا ہے ، بچ جھوٹ ملاکر کسی نہ کسی طرح اسلام کو مذہب حق شابت کرنے کے لئے کو شال ہے خواہ اس کے لئے اس کوڈیڑھ ہز ارسال سے رائج اسلام اور اسلامی قوانین ،عبادات و شریعت کی نفی کر کے نئے سرے سے اسلام مرتب ہی کیوں نہ کرنا پڑے۔ خواہ اسے فراڈیوں کی مرتب کر دہ جعلی سائنس ہی کاسہارا کیوں نہ لینا پڑے۔

بشكريه على سينا

#### مولوی بمقابله سور

دوسروں کی بیویوں پر کون چڑھ دوڑ تاہے، مولوی یاسور؟

ہمارے امام، مولوی، اور ملاسور کے حرام ہونے کی درج ذیل وجوہات بتاتے ہیں:

1. سور د نیاکاغلیظ ترین جانورہے، گندگی پیند کر تاہے اور غلاظت اس کی مرغوب غذاہے حتی کہ اپنا پیشاب اور پاخانہ بھی کھاجا تا ہے.

2. سور ہم جنس پرست جانور ہے ، جنسی تسکین کے لیے نر اور مادہ میں تمیز نہیں کرتا.

3. سور نہایت بے غیرت، بے شرم، اور بے حیاجانور ہے. یہ دنیا کا واحد جانور ہے جو دوسرے سوروں کو اپنی بیوی سے ہمبستری

کی دعوت دیتاہے.

4. سوراس قدرزہریلا جانورہے کہ ا ژدہے کے ڈسنے سے بھی نہیں مرتا.

ہم سادہ لوح مسلمان آنکھیں بند کر کے اپنے پیارے مولویوں کی باتوں بلکہ خرافات پر ایمان لے آتے ہیں، ہمیں اپنی یہ روش بدلناہوگی، آج کے بعد مولویوں کی کوئی بات بلا تحقیق اور بلا تصدیق ہر گز قبول نہ کریں، اب آپ مولویوں سے چند سوالوں کے جواب دریافت کریں:

آپ نے سوروں پر تحقیق کب اور کہاں کی؟

اس تحقیق میں کتنے سور شامل تھے؟

آپ نے اس تحقیق لینی سوروں کی عادات اور حرکات کامشاہدہ کرنے میں کتنے سال لگائے؟

کیاسوروں کی گندی فطرت اور بے حیائی کے مناظر آپ نے اپنی آئکھوں سے دیکھے؟

سوروں کا زکاح کون پڑھا تاہے؟

آپ کو پیر جان کر حیرت ہوگی کہ ہمارے مولویوں نے سوروں پر تبھی کوئی تحقیق نہیں کی ،انہوں نے بس سنی سنائی باتوں کی بنیاد پر سوروں پر الزامات بلکہ فتو سے لگادیئے ، یوں مولوی حضرات قر آن کے ایک واضح حکم کی خلاف ورزی کے مر تکب ہوئے ہیں:

"اور (اے انسان!) تواس بات کی پیروی نہ کر جس کا تجھے (صحیح) علم نہیں، بیشک کان اور آئکھ اور دل ان میں سے ہر ایک سے بازپر س ہوگی." (عرفان القر آن 17:36)

مولوی سور پر الزامات تولگاتے ہیں مگر انہیں ثابت کرنے کے لیے ان کے پاس کوئی شہادت یا ثبوت نہیں ہے، نیزیہ بھی ایک حقیقت ہے کہ مولوی سور سے جتنی نفرت کرتے ہیں اتنابغض انہیں شیطان سے بھی نہیں ہے، کوئی سور بھول کر بھی مولوی کے سامنے آجائے تواس کازندہ نجے جانامشکل ہے، لھذا ہمیں مولویوں کی اند ھی تقلید سے بچناہوگا، ہمیں وہی بات قبول کرنی چاہیے حقائق جس کی تصدیق کریں،سوروں کے بارے میں چند حقائق درج ذیل ہیں، یہ سائنسدانوں کی برسوں کی تحقیق کا نتیجہ ہیں،سور نہایت ذہین جانور ہے اور اس کی سکھنے کی صلاحیت کتے سے بہتر ہوتی ہے.

سور کی سو نگھنے کی حس بہت تیز ہے.

سور کی زبان میں ذائقه کی 15 ہزار کلیاں ہوتی ہیں جبکه حضرت انسان کی زبان میں صرف9 ہزار .

سور کی جلد میں پیننے کے غد دود نہیں ہوتے ، لھذاوہ پانی یا کیچڑ کے ذریعے گر میوں میں اپنے جسم کو ٹھنڈ ار کھتاہے .

سور گندگی پیند نہیں کر تا مگر ضرورت کی وجہ سے گر میوں میں بدن پر کیچڑ مل لیتا ہے جو کہ نہ صرف اس کی جلد کو سورج کی تپش سے بچاتی ہے بلکہ اسے مکھیوں اور حشرات سے بھی تحفظ فراہم کرتی ہے .

سور کا شار صفائی پہند جانوروں میں ہو تاہے، یہ اپنے کھانے پینے اور رہائش کی جگہ کے قریب کسی قسم کی گندگی یاغلاظت بر داشت نہیں کرتا.

سور اپنے علاقے میں کسی غیر نرسور کی موجو دگی پیند نہیں کرتا، نیز افزائش نسل اور علاقے کی حفاظت کے معاملے میں بیہ سخت جنگجو ہے .

سور کی جسمانی ساخت اور بہت سے اندرونی اعضا کی بناوٹ اور فنکشن انسانوں سے مشابہت رکھتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ <u>اگر کسی</u> انسان کے دل کا والو خراب ہو جائے توڈاکٹر اسے سور کے دل کا والولگادیتے ہیں.

سور کے دانت بھی انسانی دانت کی طرح مظبوط ہیں اور وہ اپنی غذا چبا کر کھا تاہے،اس کی وجہ بیہ ہے کہ سور کا نظام ہضم انسانوں کے نظام ہضم جیسا ہے،لہذاانسان کی طرح سور بھی صرف چبائی ہوئی غذا ہضم کر سکتا ہے.

کیٹ اسکین کی دریافت سوروں پر ہونے والی تحقیق کی مرہون منت ہے،اس ٹیکنالوجی کی بدولت ڈاکٹر سر جری کے بغیر ہی انسانوں اور جانوروں کے اندرونی اعضا کا معائنہ کر سکتے ہیں . ·

سوروں کے بارے میں مندرجہ بالاحقائق کی روشنی میں مولوی کے بیشتر دعوے غلط ثابت ہو چکے ہیں، مولوی بیچارے کو تو یہ بھی معلوم نہیں کہ اژدہاز ہریلانہیں ہوتا،وہ اپنے شکار کوڈستانہیں بلکہ اپنے جسم کے شکنجے میں حکڑ کر مار دیتااور سالم ہی نگل جاتا ہے.

مولوی کو کیسے معلوم ہوا کہ ہر سور کی ایک بیوی ہوتی ہے؟ کیاسوروں کا نکاح بھی مولوی پڑھاتے ہیں؟

ہمارے پاس ایسی کوئی شہادت نہیں کہ کوئی سور دو سرے سوروں کو اپنی زوجہ سے ہمبستری کی دعوت دیتا ہے، لیکن ہمیں معلوم ہے کہ مولوی دو سرے مر دوں کی بیویوں پر چڑھ دوڑنے کا کوئی موقع کبھی ضائع نہیں کرتا، حلالہ بھی مولوی کی ایجاد ہے اور بیہ اسے حلوے سے بھی زیادہ مر غوب ہے، حلالہ کے پر دے میں مولوی دو سروں کی بیویوں سے صحبت یعنی بدکاری کرتا ہے اور ساتھ ہی اس "خدمت 'دکا بھاری معاوضہ بھی وصول کر لیتا ہے.

ہم نہیں جانتے کہ سور جنسی تسکین کے لیے نر اور مادہ میں تمیز نہیں کرتے،البتہ ہمیں معلوم ہے کہ بعض مولوی قر آن پڑھنے کے لیے آنے والے بچوں کو بھی نہیں بخشتے،ان کی جنسی ہوس اس قدر شدید ہوتی ہے کہ وہ بچہ اور پچی میں تمیز کرنا بھی بھول جاتے ہیں.

میری ایک امریکن دوست نے جس کا تعلق ایک کسان فیملی سے ہے ایک دلچسپ واقعہ سنایا، ایک دن وہ گھر سے باہر نکلی تواسے
کھیتوں میں ایک نرسور کھلا ملا، وہ اسے ہانک کر باڑے میں لے گئی اور اس جگہ بند کر دیا جہاں ایک اور نرسور پہلے سے موجو دتھا،
تھوڑی دیر بعد اس کا باپ گھر آیا تواس نے اسے نرسور کے بارے میں بتایا، باپ نے بیٹی کو سر زنش کی کہ دونرسوروں کو کبھی
ایک جگہ بند نہیں کرتے، وہ لڑتے ہیں اور ایک دو سرے کو مار ڈالتے ہیں، دونوں باڑے کی طرف چل دیئے، وہاں جاکر دیکھا تو
دونوں سور لڑ بھڑ کر شدید زخمی ہو چکے تھے.

# رج کتھوں لینے لبھے ہلاکو خان دکی ہور

حسن بن صباح 1050ء میں ایران کے شہر طوس (مشہد) میں پیداہوا۔ 1071ء میں مصر گیااور وہاں فاطمی خلیفہ المستنفر نے اسکی قابلیت سے متاثر ہو کر اسے اپنے خاص داعی کی حثیت سے ایران میں اسمعیلی دعوت پھیلانے کیلئے بھیجا۔ 1090ء میں حسن نے کوہ البر زمیں الموت نامی قلعے پر قبضہ کر لیا۔ بعد میں کئی دوسرے قلعے بھی اس کے قبضے میں آگئے۔ حسن نے 1094ء میں مصر کے اسماعیلیوں سے قطع تعلق کرنے کے بعد اپنے آپ کو" شیخ البجال" نامز دکیااور قلعہ الموت کے پاس کے علاقے میں مصر کے اسماعیلیوں سے قطع تعلق کرنے کے بعد اپنے آپ کو" شیخ البجال" نامز دکیااور قلعہ الموت کے پاس کے علاقے

میں چھوٹی میں ریاست قائم کر لی۔ حسن نے ایک جماعت منظم کی جس کے اراکین فدائی کہلاتے تھے۔ ان فدائیوں کی سر فروشی کا بیدعالم تھا کہ حسن کے حکم پر اپنے ہیٹ میں چھرا تک گھونپ لیتے یا قلعہ سے کو دکر جان دے دیتے۔ حسن بن صباح نے ایک انتہائی خوبصورت باغ لگوایا اور اس میں نہایت خوبصورت لڑکیاں رہتی تھیں۔ حسن کئی بار دوچار فدائیوں کو حشیش بلا کر اس باغ میں پہنچادیتا، ہوش میں آنے پر فدائی یہ سوچتے کہ وہ حقیقی جنت میں ہیں۔ عبد الحلیم شر رکاناول "فر دوس برین" اسی لیس منظر کو سامنے رکھ کر لکھا گیا ہے۔ بعد میں لڑکیاں ان کو جام کو تڑکے بہانے دوبارہ بھنگ بلادیتیں اور عالم بے ہوشی میں انہیں اس "جنت" سے باہر نکال دیاجاتا۔ فدائیوں کا کام حسن کے حکم پر نالپندیدہ لوگوں کو قتل کرنا تھا۔ حسن نے جب کسی کو قتل کروانا ہو تا تو کسی ایک فدائی کو دوبارہ جنت کی سیر کاوعدہ کرتا۔ اور یہ بھی یقین دلاتا کہ بفر ضِ محال اگر وہ اس مہم میں مارا بھی گیا تو بھی آخرت میں اُسے ہمیشہ کیلئے جنت مل جائے گی۔ فدائین جنت کی خواہش اور حشیش کے نشے میں جائیاری اور بہادری کے بڑے بڑے کرشے انجام دیتے تھے۔ حشیش کے استعال کی وجہ سے فدائیوں کو حثاشین (بھنگ نوش) جائیاتی ہوئی کہا جاتا ہے۔ فدائیوں کو حثاشین (بھنگ نوش) جائی تھی۔ ذدائیوں کو جاہد اور انہیں ان کی دہشت کی کاروائیوں کو جہاد ہونے کااحساس دلایا جاتا تھا۔ جائی تھی۔ فدائیوں کو جاہد اور انہیں ان کی دہشت کی کاروائیوں کو جہاد ہونے کااحساس دلایا جاتا تھا۔

حثاشین کا پہلا شکار سلجو تی سلطان ملک شاہ تھا، جسے زہر دے کر ہلاک کیا گیا۔ اس کے بعد سلجو تی سلطان الپ ارسلان کا وزیر نظام الملک طوسی فدائین کے خنجر کا شکار بنا۔ کچھ عرصہ بعد نظام الملک کے دوبیٹوں کو بھی قتل کر دیا گیا۔ ایکے ایگے شکار حمص اور موصل کے دوشہز ادے تھے جنہیں نماز پڑھتے ہوئے ہلاک کیا گیا۔ سلجو تی سلطان سنجر شاہ کے وزیر عبد المظفر علی اور اس کے دادا چکر بیگ کو قتل کیا گیا۔ اس کے بعد یکے بعد دیگر ہے بہت سے مقتدر لوگ پُر اسر ار طریقے سے ہلاک ہوتے مہت سے مقتدر لوگ پُر اسر ار طریقے سے ہلاک ہوتے مہت ان میں خلفاء، سلا طین ، اُمر اءاور علماء سبھی لوگ شامل تھے۔ مسلمان تو ایک طرف بہت سے عیسائی بھی فدائیوں کے ہاتھوں قتل ہوئے۔ عیسائی بھی فدائیوں کے ہاتھوں قتل ہوئے۔ عیسائیوں میں سب سے اہم نام طرابلس کے حکمر ان ریمنڈ کا لیاجا تا ہے۔ لیکن ایک چیز جوصباح کے فدائین کو جہارے خود کش حملہ آوروں کے برعکس مجھی عام فدائین کو جہارے خود کش حملہ آوروں کے برعکس مجھی عام فدائین کو واپنا شکار نہیں بنایا۔

فدائین کھلے عام دن دہاڑے لوگوں کے سامنے اپنی وار داتیں انجام دیتے تھے۔اُن کا ہتھیار ایک زہر آلود خنجر ہو تاتھا۔ کبھار فدائین قتل کی بجائے دھمکی آمیز خط کسی کے سرہانے چھوڑ دیتے تھے۔ جس سے اُن کا مقصد بغیر قتل کے بھی حاصل ہو جاتا۔ دہشت انگیزی کی بیہ تحریک اتنی منظم تھی کہ قرب وجوار کے تمام بادشاہ فدائین کے نام سے تھرتھر کا نیتے تھے۔ صلاح

الدین ایوبی پر بھی قاتلانہ حملے ہوئے، جن سے وہ ہر بار پچ گیا۔ قتل کی اِن وار داتوں سے بیچنے کیلئے صلاح الدین ایوبی نے حسن بن صباح کی طرف دوستی کا ہاتھ بڑھایا۔

حسن بن صباح نے طویل عمر پائی اور اس کے مرنے کے بعد رکن الدین نے جماعت کی باگ ڈور سنجالی۔ فدائیوں کا قلعہ "قلعہ الموت" کہلا تا تھا۔ وشوار گزار پہاڑ کے اوپر واقع ہونے اور فدائین کی جانثاری کی وجہ سے اس قلعہ کونا قابل تسخیر سمجھا جاتا تھا۔

کہاجا تا ہے کہ چنگیز خان کے پوتے منگول بادشاہ منگوخان پر حملہ کرنے کیلئے بھی ایک فدائی روانہ کیا گیا، جوبد قتمتی سے پکڑا گیا۔ منگوخان کو بہت غصہ آیا اور اس نے حسن بن صباح کو سزاد سے کیلئے اپنے جھوٹے بھائی ہلا کوخان کو روانہ کیا۔ ہلا کوخال نے ہمیشہ سے نا قابلِ تسخیر سمجھے جانے والے قلعہ الموت کی اینٹ سے اینٹ بجادی، حسن بن صباح کے جانشین اور آخری شیخ الجبال رکن الدین خور کو گر فقار کر لیا گیا، اور آسے اس کے تمام بچوں اور ہزاروں فدائیوں سمیت بڑی بے رحمی سے قتل کر دیا۔ مر د تو مر د ہلا کو خان نے عور توں کو بھی نہیں بخشا، حسن بن صباح کی جنّت کی حوریں بھی قتل کر دی گئیں۔

آج مذہبی انتہا پیندوں نے حسن بن صباح کی جگہ لے لی ہے۔ طالبان اور خود کش جملہ آور جنت کے حصول کی خواہش میں فدائین کاروپ دھارے کھڑے ہیں۔ شالی وزیر ستان قلعہ الموت کا منظر پیش کررہا ہے۔ وہی دہشت، وہی چالیں، وہی حرب قدائین کاروپ دھارے کھڑے ہیں۔ شالی وزیر ستان قلعہ الموت کا منظر پیش کررہا ہے۔ وہی دہشت، وہی چالیں، وہی حرب آج بھی کم عمر نوجو انوں کی آئھوں پر پٹی باندھ کر انہیں کسی لڑکی کے نسوانی اعضا چھونے کا موقح دے کر جنت کے حسین سپنے دکھائے جاتے ہیں، اور پھر اُسے خود کش جملہ کرنے کی ترغیب دی جاتی ہے، بالکل جیسے حسن اپنے فدائی روانہ کر تا تھا۔ میرے دلیس کے خود کش فدائیوں کو کون روکے گا؟، یہ موت کا کاروبار کیسے ختم ہو گا؟۔ حل کی کوئی صورت نظر نہیں آرہی، آگھیں کسی مسیحا کو کھوجتے کھوجتے پھر اگئ ہیں، پچھ سمجھ نہیں آتی، کیا کریں؟، کہاں جائیں؟۔۔۔۔۔۔

اج کھوں لیائے لیھ کے ہلا کو خان اک ہور

### مجاز مؤمن کی جانے پناہ

الله، شیطان اور فرشتوں کی تجسید کے سبب جو مسائل اٹھ کھڑے ہوتے ہیں ان سے بیچنے کے لیے انہیں مجازیر محمول کر دیاجا تا ہے لہذااللہ ایک ابدی اچھائی اور شیطان ایک ابدی بر ائی بنادی جاتی ہے تاہم یہ عقیدہ خود اپنے ہی بوجھ کے بنچ دب کرڈ ھیر ہو جاتا ہے ، ظاہر ہے ایک ابدی اچھائی مجازی جلدوں کو بھوننے کی مجازی دھمکی کیوں دے گی اگر ابدی بر ائی آدم کو مجازی طور پر سجدہ کرنے سے انکار کر دے جس کی وجہ سے اسے اور اس کے چیلوں کو مجازی طور پر جہنم میں جلایا جائے گا؟

جب مؤمن ان مقدس تحریروں کو جن پروہ اعتقاد رکھتاہے مطحکہ خیز پاتاہے تووہ مجاز میں اپنی جائے پناہ ڈھونڈ تاہے۔۔ چنانچہ قر آن میں عورت کومارنے کا حکم مجازی ہے، نوح کی کشتی بھی ایک مجازی کشتی ہے بلکہ جب مؤمن کو اللہ اور شیطان کی مستقل موجودگی کی منطقی توجیہ نہیں ملتی جو غصہ کرتے، خوش ہوتے اور دھمکیاں دیتے ہیں تووہ انہیں بھی مجازی اصطلاحات میں بدل دیتا ہے۔

بلکہ یہ تو پچھ بھی نہیں، مو من اس سے بھی دوہاتھ آگے نکل جاتا ہے، وہ مجازی چیز وں کے لیے نماز پڑھتااور روزے رکھتا ہے،

بلکہ وہ تو یہ تک سجھتا ہے کہ یہ مجازی چیزیں ایک حقیق کتاب کے ذریعے اس سے مخاطب ہونا چاہتی ہیں، اور اس حقیق کتاب کے
اندر مجازی احکامات ہیں جن کا کام اس کی زندگی کو ان مجازی احکامات کے ذریعے آسان اور منظم بنانا ہے تا کہ وہ ان پر ایمان اور
اطاعت کی انتہاء کو پہنچ جائے اور پھر مرنے کے بعد یہ مجازی ہستی اسے ایک مجازی جنت میں بھیج دے گی یا پھر ایک مجازی جہنم
میں اسے مجازی طور پر سزادی جائے گی، تعجب خیر امریہ ہے کہ اس بے چارے مؤمن کو حقیق بھوک اور پیاس گئی ہے بلکہ وہ
ان لو گوں کو مارنے کے دریے ہوتا ہے جو ان مجازی چیزوں کو نہیں مانتے وہ بھی اس امید پر کہ اس کے صلے میں یہ مجازیات اسے
عبازی جنت میں جگہ دلوائیں گی جہاں اسے 72 مجازی حوروں کی صحبت نصیب ہوگی اور وہ شر اب وشہد کی مجازی نئر وں سے اپنی
پیاس بچھا سے گا، مجازی مصحکہ خیز انتہاء میں مؤمن اپناملک و گھر چھوڑ کر اللہ کے ایک مجازی گھر کی زیارت کرنے نکل کھڑا ہوتا
ہے، اللہ کے اس مجازی گھر کی حقیقی زیارت میں مؤمن بہانی میں جب اسے حقیق بھر مار تا ہے اور یہ یقین کر لیتا ہے کہ اس
نے واقعی ایک حقیقی شیطان کو پتھر مارے ہیں لیکن جب اسے حقیقت حال کاسامنا کروایا جاتا ہے تو وہ ایک بار پھر مجاز میں اپنی
جائے پناہ ڈھونڈتے ہوئے کہتا ہے کہ شیطان ابدی برائی کی ایک مجازی تعبیر ہے۔

مجاز ان مؤمنین کی ہمیشہ سے پہندیدہ جائے پناہ رہی ہے جو فرسودہ اور سخت قسم کی مقد س تحریروں کی تاویل کر کے ان میں سے زیادہ گہر سے اور بلیخ معانی کشید کرناچاہتے ہیں تا کہ انہیں اپنی انسانی حس اور اعلی اخلا قیات سے ہم آ ہنگ کر سکیں، جدت پہند مؤمن کے دماغ میں یہ تصادم کی ایک در دناک اور جر اہمند انہ حالت ہے جو شعوری یالا شعوری طور پر مذہبی خرافات کو مستر د کرتاہے مگر وہ معاشرتی اور مذہبی دباؤکا شکار ہو تاہے، سب سے بڑا دباؤ موت کا خوف یا اس مجازی خدا کی مجازی سز ائیں ہیں جن کا ایمان نہ لانے کی صورت میں وہ شکار ہوگا، مجاز مذہبی عقائد کی فرسودگی اور مؤمن کی عقلیت پہندی کے مابین ایک در میانہ حل سے۔

کوئی بھی عام یہودی،عیسائی یامسلمان واقعتاً اس بات پریقین نہیں رکھتا کہ کہ زمین کی عمر چھ ہز ارسال ہے، یاحواء آدم کی پسلی سے بر آمد ہوئی، یانو ح نے جاندار انواع کے چھ ارب جوڑے قطب شالی سے افریقہ تک اور ایمازان کے جنگلوں سے لے کر اسٹر یلیاو قطبِ جنوبی تک جمع کیے اور انہیں ٹائینک سے بھی کئی گنابڑی کشتی میں ٹھونس دیا، اور موسی نے واقعتاً بحر احمر کو اپنے اُس ڈنڈے سے چیر ڈالاجو قبل ازیں سانپ بن گیاتھا، یا مسے واقعی دوہز ارسال پہلے آسان کی طرف اڑگیاتھا، یا صلعم نے حقیقتاً ایک پروں والے گدھے پر سوار ہو کر روشنی کی رفتار میں سفر کرتے ہوئے ساتویں آسان کاسفر کیا۔۔ سبھی کسی نہ کسی سادہ شکل میں ان قصوں پر یقین تور کھتے ہیں مگر مضحکہ خیز لگنے والے حصوں کو نظر انداز کرنے کی کوشش کرتے ہیں تا کہ ان کا ایمان منطقی نظر آئے،مسئلہ یہ ہے کہ مذہبی تحاریر جامد ہوتی ہیں اور اپناپول خود ہی کھولتی نظر آتی ہیں چاہے کوئی بھی انہیں ہاتھ نہ لگائے، اسی لیے مجاز مذہبی تحاریر میں ہر غیر منطقی اور نامعقول کو منطقیانے اور عقلیانے کا ایک بہترین اوزار ہے۔

البتہ بن لادن ٹائپ کے متعصب یہودی، عیسائی اور مسلمانوں کے ہاں کا ئناتی مظاہر کی توجیہ میں عقل اور منطق کا کوئی کر دار نہیں ہو تا، لہذاوہ اپنی اپنی انسانی حس اور مذہبی تحاریر کی بیس ہو تا، لہذاوہ اپنی اپنی انسانی حس اور مذہبی تحاریر کی بدصورتی میں کوئی توازن بیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں، اس طرح وہ تمام ترانسانی اخلاقیات، اصول اور علوم کا افکار کر دیتے ہیں جو مذہبی تحاریر ہی اخلاق، اقد ار اور علوم کا واحد منبع ہیں، بلکہ وہ تو چاہتے ہیں کہ ساری دنیا بلکہ طبیعاتی قوانین تک کو ان مذہبی تحاریر کے مطابق چلانا چاہیے چاہے وہ کا میاب نہ ہو کیونکہ ان کے خیال میں مسئلہ ہمیشہ انہیں لا گو کرنے کے طریقوں کی خامی میں مضمر ہے ناکہ مذہبی تحریر میں کوئی خرابی ہے۔

بہر حال مؤمن کا اپنی مذہبی تحاریر کے دفاع میں مجاز کا سہار الینا اور قابلِ تغیر تاویلیں نکا لناوہ آخری تھیڑ ہے جومؤمن ان مقدس تحاریر پر لعنت بھیجنے سے قبل ان کے منہ پر مار تاہے، یہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ مؤمن کی انسانی حس اور اخلاقیات اعلی مر اتب طے کر رہی ہیں، وہ بنیادی طور پر ہمارے زمانے سے مختلف زمانے سے آنے والی تحاریر جو ہماری زبان نہیں بولتیں اور اپنے زمانے کی اخلاقیات کی قیدی ہیں کا انکار کر تاہے، یہ مذہبی تحاریر کی انہاء پیندی کا انکار ہے، ابر اہیمی مذاہب کی ہولناکی کی تاویل کے لیے مجاز کی طرف رجوع کر نادر اصل انسانیت کی طرف رجوع کے اور اس ہولناکی کا انکار ہے جن سے یہ مقدس کتابیں ائی پڑی ہیں۔

#### <u> وسلوم کا ناشور</u>

جرمن اور جاپانیوں کا وہم تھا کہ وہ نا قابلِ شکست ہیں، پوری دنیاجنگ کے نتائج سے آگاہ تھی اور جانتی تھی کہ نازی ہار رہے ہیں، لیکن اسکے باوجو دوہ حملوں سے باز نہیں آرہے تھے۔ مسلمانوں کی طرح انکو بھی وہم تھا کہ وہ نا قابلِ تسخیر ہیں۔انکواس احمقانہ خواب سے بیدار کرنے اور اس نہ رکنے والی جنگ کا خاتمہ ضروری تھا۔ چنانچہ ایٹم بم استعال کیا گیا۔ درست ہے کہ ·

ہز اروں بے گناہ لوگ مرے لیکن جنگ تواختنام پذیر ہوئی،لا کھوں لو گوں کی جانیں پچ گئیں اور آج جاپانی خو د بھی اس واقعے کو بھیانک خواب سمجھ کر بھول گئے ہیں اور امریکہ سے انکے بہت اچھے مراسم ہیں۔

کچھ لوگ نائن الیون کامواز نہ ہیر وشیما اور ناگاسا کی سے کرتے ہیں گر ایسا کر ناغلط ہے۔ ایٹم بم کا استعال ایک طویل ، تکلیف دہ اور لا یعنی جنگ کا خاتمہ تھا۔ جبکہ دوسر کی طرف نائن الیون توایک شیطانی جنگ کا آغاز ہے جو مسلمانوں نے ڈیڑھ ہز ارسال پر انے بد وُوانہ معاشر ہے کو دنیا پر مسلط کرنے کے لئے شروع کی ہے۔ ذاتی طور پر میں سمجھتا ہوں کہ اچھا ہوا ، کم از کم دنیا کی آئکھیں تو تھلیں انکواحساس تو ہوا کہ اسلامی عفریت جاگ رہا ہے اور انکونگنے کے لئے پر تول رہا ہے۔ جاپان پہ اتحادیوں کے فیصلہ کن حملے نے چند ہز ار کے عوض لا کھوں جانوں کو تو بچالیا۔ نائن الیون نے کیا کیا ؟ پوری دنیا میں دہشت گر دی اور بدا منی کی لہر دوڑادی۔ نائن الیون سے کیا بھی جاسکتا ہے ؟ کیا ہماری عقل کی آئکھوں میں اسقدر موتیا اتر آیا ہے ؟ کیا ہماری عقل کی آئکھوں میں اسقدر موتیا اتر آیا ہے ؟

بعض مسلمان ان مذہبی دہشت گردوں سے لا تعلقی کا ظہار کرتے بھی نظر آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ چندلوگ سارے عالم اسلام کی ترجمانی نہیں کرتے۔لیکن وہ یہ بتانے سے قاصر ہیں کہ ان دہشت گردوں نے کونسا عمل اسلام کے خلاف کیا ہے۔ دہشت گرد مسلمان (باعمل مسلمان) اپنے ہرعمل کو قرآن وسنت سے جسٹیفائی کرتے ہیں۔

بعض افراد کافی حد تک روش خیال ہیں اور سمجھتے ہیں کہ یہ مذہبی دہشت گر دی غلط ہے اور ہمیں موجودہ دور کے تفاضوں کے مطابق جینا چاہئے اور صرف امن وبھائی چارے والی تعلیمات پر عمل کرتے رہناچاہئے۔ لیکن میر اان سے سوال ہے کہ اگر آپ اسلام کو بطور مذہب قبول کرتے ہیں تو آپ کس طرح کسی کو اس پہ عمل کرنے سے روک سکتے ہیں یابراجان سکتے ہیں ؟ ہو سکتا ہے آپ برائی نہ کریں، اسلام کی شیطانی تعلیمات کو نہ اپنائیں اور صرف وبا تیں جو اچھی معلوم ہوں ان پر عمل کریں۔ لیکن پھر بھی در حقیقت آپ انکے ہاتھ مضبوط کر رہے ہیں جو اسلام کی شیطانی تعلیمات پر عمل کررہے ہیں، جو فساد (جہاد) کے لئے اسلحہ اکھٹا کرتے ہیں، جو امن کے نام پر دنیا میں انار کی پھیلارہے ہیں۔

آپ بھلے کفار کی گردن اتار نے میدان میں نہ اتریں، لیکن جولوگ آپکے قرآن کی آیات پڑھ کر ایساکرتے ہیں کیا آپ انکوبرا
کہہ سکتے ہیں؟ کس بنیاد پر؟ آپ چاہیں یانہ چاہیں، دہشت گردوں کو آپکی مورل سپورٹ حاصل ہے۔ جس کتاب سے آپ نے
اپناطر زِحیات منتخب کیا ہے وہ بھی تو اس کتاب پہ عمل کر رہے ہیں آپ کس بنیاد پر انکے عمل کر غلط اور اپنے عمل کو صحیح قرار
دے سکتے ہیں؟

اور ویسے بھی اگر عقل کی بنیادپر آپ قر آن میں سے اچھی اچھی باتیں چن سکتے ہیں اور بری بری باتیں نظر انداز کر سکتے ہیں تو پھر قر آن کی ضر ورت ہی کیوں؟ کیاعقل کافی نہیں؟ اگر آپ مسلمان ہیں تو آپ قر آن پر ایمان رکھتے ہیں اور اسکی پیروی کو نجات کا ذریعہ سیھتے ہیں۔ نیم مسلم یا نیم غیر مسلم کوئی چیز نہیں۔ یا آپ مسلمان ہیں یا نہیں ہیں۔ اگر مسلمان ہیں تو قر آن پر ایمان رکھتے ہیں اور اسمیں موجود کسی چیز کوبر انہیں کہہ سکتے۔ اور اگر آپ کی عقل و شعور ایک چیز کوبر انجی جانتی ہے۔ آپ اس پر عمل بھی نہیں کرتے لیکن ساتھ میں اسکی نفی کرنے کو بھی تیار نہیں تو پھر مجھے افسوس سے آپکواطلاع دینا پڑے گی کہ آپ منافق ہیں۔ بر ائی کوبر ائی جانتے ہوئے بھی پشت پناہی کر کے آپ زیادہ بڑے مجر م بن رہے ہیں۔

عمل نہ کرنے کے باوجو داگر آپ ان شیطانی اعمال کو اپر ووکرتے ہیں تو کس بنیاد پر آپکایہ خیال ہے کہ آپ ایچھے انسان ہیں؟ گفتگو اور دلائل کے مسلمان قائل نہیں۔ انکے نزدیک انکی ذمہ داری "حق اور سچے بات" پہنچادینا ہے۔ یہی اتمام ججت ہے۔ اب فریق مخالف کے پاس یہی راستہ ہے کہ یا تو مسلمانوں کے دعووں پر بالغیب ایمان لے آئے اور بغیر بحث و دلائل کے تسلیم کر لے کہ یہ حق کاراستہ ہے یا انکی حکمر انی تسلیم کر کے ہتھیار ڈال دے یا مرجانے کے لئے تیار ہو جائے۔ اور کوئی راستہ ہے ہی نہیں۔

جو مذہب ہمیں بر داشت کرنے کو تیار نہیں، ہم اسکو بر داشت کرنے سے انکار کرتے ہیں۔ کیا ہمارا یہ مطالبہ غلط اور براہے کہ ہم آپکو یہ کہتے ہیں کہ اپنے بچوں کو مت سکھاؤ کہ ہم (غیر مسلم) کا فر اور دنیا کی بدترین مخلوق ہیں اور ہمیں قتل کرکے وہ ان دیکھے خدا کے حضور بہت بڑے انعام کا حقد ار قرار پائے گا؟ کیا ہم اس صورت میں آپکے دوست بن سکتے ہیں کہ جبکہ آپکے نزدیک جنت میں جانے کا تیز ترین اور مستند ترین طریقہ ہے کہ ہمیں قتل کر دواور ہماری عور توں کو اغوا کرکے ریپ کر لو؟ بچوں کو غلام بنالو؟

### خرد کی زیروست ہس وحرمی

سورہ مائدہ آیت 32 میں ارشاد خداوندی ہے کہ من قتل نفس بغیر نفس اونساد فی الارض فکانما قتل الناس جمیعا، ترجمہ: جس انسان نے کسی دوسرے انسان کو قصاص اور فساد کے علاوہ قتل کیا تو گویا اس نے پوری انسانیت کو قتل کر دیا۔۔۔ اب ذراسورہ الانفال کی آیت 65 میں خدائی بیان سنتے، یا بھا النبی حرض المو منین علی القتال، ترجمہ: اے نبی مومنین کو قتال پر ابھاریخ، خدا نے اپنے پنجبر کو محض دوصور توں میں ایک انسان کو قتل کرنے کی اجازت دی ہے لہذا اب ہم تحقیق کریں گے کہ غزوہ بدر، احد، خندق اور خیبر میں مرنے والے کفار ان دوصور توں میں شامل ہوتے ہیں یا نہیں، سبسے پہلی بات توبیہ کہ ان جنگوں میں مرنے والے لوگ قصاص کے زمرے میں توبالکل نہیں آتے، کیونکہ قصاص دراصل ایک معروف اسلامی قانون ہے جس کے مطابق قاتل کو قتل کر دیا جاتا ہے باقی پکی دوسری صورت یعنی فساد، اب ہم تحقیق کریں گے کہ ان لوگوں کا فساد کے بیا تھا جو بدر، احداور خندق وغیرہ میں مارے گئے، ہم خداکے کلام قرآن ہی سے پوچیس گے کہ فساد کی بنیاد کیا ہے چنانچہ سورہ کیا تھا جو بدر، احداور خندق وغیرہ میں مارے گئے، ہم خداکے کلام قرآن ہی سے پوچیس گے کہ فساد کی بنیاد کیا ہے چنانچہ سورہ

کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے خد ااور اسکے رسول پر مگر وہ ایمان لانے والے نہیں، گویافساد کی بنیاد خد ااور اس کے رسول پر ایمان نہ لانا ہے سواب ہم ایمان کی تعریف بیان کریں گے ،ایمان کا بنیادی مادہ امن سے ہے جبکہ اس کے اصطلاحی معنی جو یہال پر مر ادہیں اعتماد یا یقین کے ہیں چنانچہ جمہور علماء اسلام کے مطابق ایمان کے معنی بن دیکھے خدایر یقین کرنا جبکہ جدیدروشن خیال اہل اسلام علماء کے مطابق بن دیکھے مگر عقل کے مطابق یقین کرنے کے ہیں، ایمان کے جو بھی معانی لئے جائیں بہر حال اس کی تعریف یہاں پر آ کررک جاتی ہے کہ خدااور اس کے رسول پریقین کرنا، اصول معقولات پیہ ہے کہ جو شخص بھی خدا کے نبی ہونے کا دعوی کرتاہے اول تواس کی ذمہ داری ہے کہ وہ خدا کا وجو د ثابت کرے ،اگر بالفرض وہ خدا کا وجو د ثابت کرنے میں کامیاب ہو جاتاہے پھراسے بیہ ثابت کرناہو گا کہ وہ واقعی خدا کانبی ہے، تب کہیں جاکر کسی کواس بات کا قائل کیا جاسکتاہے کہ وہ یقین کرلے، مگراس کے برعکس اسلام اور اس کے لانے والے کی پیرضد ہے کہ بغیر کسی ٹھوس منطقی ثبوت کے لوگ نہ صرف اس کے خدائے واحد یعنی اللہ کو تسلیم کرلیں بلکہ یہ بھی تسلیم کرلیں کہ وہ اس اللہ کی جانب سے بھیجا ہوا یعنی اس کا پیغیبر ہے، پنجمبر نے اپنی قوم والوں کو توایمان نہ لانے کے عوض فسادی قرار دے کر ابدی نیند سلا دیا تو کیا اس پنجمبر کے اپنے بھی اس کے ایمان کوتسلیم کرتے تھے اس پر ہم ابھی بحث کر لیتے ہیں کیونکہ یہ نقطہ بنیادی ہونے کے علاوہ بہت اہم ہے، دنیا کامسلمہ اصول ہے کہ ایک انسان کی شخصیت کو اس کے والدین سے بڑھ کوئی نہیں جان سکتا چنانچہ ابھی ہم اسی کسوٹی پر پیغمبر اسلام کو پر کھتے ہیں پیغمبر اپنی ماں کے پیٹے میں ہی تھے کہ ان کے والد عبد اللہ فوت ہو گئے تھے، جبکہ غالباً6سال کی عمر میں اس کی والدہ آمنہ فوت ہو گئی تھی،اس کے بعد پیغمبر کی دیکھ بھال اس کی کزن ام ہانی کرنے لگی جبکہ اسی دوران پیغمبر کے داداعبد المطلب نے بھی حتی الوسع آپ کی پرورش کی جب دا دافوت ہو گئے تو پیغیبر کی مستقل پرورش کا ذمہ آپ کے چیاا بوطالب نے اپنے سرلے لیا، ابو طالب قریش کے معتبرین میں سب سے زیادہ ذہین اور بذلہ سنج تھے ابوطالب نے پیغیبر کو بچین ہی سے کاروباری سر گرمیوں میں اپنے ساتھ کرلیاتھا، گویاابوطالب پنیمبرکیلئے ایک باپ کی حیثیت رکھتے تھے چنانچہ جب پنیمبرنے نبوت کا اعلان کیاتو آپ نے بار ہاابو طالب کو اپنے اس نئے دین کی دعوت دی مگر ابو طالب آخری دم تک پیغیبر کی دعوت کوٹھکر اتنے رہے حتی کہ ایک مشہور روایت کے مطابق پیغیبر ابوطالب کو مرتے وقت پیہ کہتے سنائی دیتے ہیں کہ چیا آج تومیرے کان میں کلمہ پڑھ دے کل قیامت کے دن میں خدا کے سامنے گواہی دوں گا کہ تم نے کلمہ پڑھاتھا، قار ئین ابوطالب کا جواب سنتے، نہیں بالکل نہیں،لوگ کیا کہیں گے کہ موت کے ڈرسے تھیتے کا دین قبول کرلیا (مسلم رقم 24) قارئین پنجیبر کی اس قدر حوصلہ شکنی پر پنجیبر کاخداہٹ دھرم بن کر فوراً پینتر ابدل لیتا ہے جنانچہ اب وہ اپنے پیغمبر کو تسلی دیتا ہے کہ: انک لاتھدی من احبت و لکن اللہ پھدی من پشاء، ترجمہ: بے شک توہدایت نہیں دے سکتااہے جس سے تومحبت کر تاہے بلکہ ہدایت توخدادیتاہے جسے چاہتاہے، (سورہ قصص

56) قارئین اب آیئے اس اہم نقطہ کی جانب جہاں سے ہم نے آغاز کیا تھا کہ وہ لوگ جو بمان نہیں لاتے وہ فسادی ہیں پس ان کو قتل کرنانہ صرف جائز ہے بلکہ اس کے عوض تومومنین کو جنت ملے گی ملاحظہ سیجئے سورہ توبہ ،ان اللہ اشتری من المومنین القسهم واموالهم بان لهم الجنة ، ترجمہ: بے شک خرید لیاہے مومنین سے ان کے خدانے ان کی جان اور مال جنت کے بدلے (سورہ توبہ 111) قارئین آپنے دیچہ لیا کہ پینمبر کے باپ یعنی اس کے چیا کے انکار پر پینمبر کاخدا کتنی ہٹ دھر می سے اس کے لئے سہولت پیدا کر رہاہے جبکہ عوام کیلئے کچھ اور ہی ضابطہ ہے ، یا بھاالنبی جاھد الکفار والمنافقین واغلظ علیهم ، ترجمہ: اے نبی جہاد کرو کفار اور منافقین کے ساتھ اور ان پر سختی کرو (سورہ توبہ 73) یہاں پر سوال یہ پیداہو تاہے کہ کیا پیغمبر کے چیاابوطالب کفار میں سے نہیں تھے؟ کیا پیغمبر نے خود ان پر اتمام حجت نہیں کیا تھا؟ قارئین آپ نے دیکھ لیا کہ پیغمبر اپنے چیا کواپنے دین میں داخل کرنے کیلئے اپنی تمام تر کوششیں صرف کر چکے تھے مگر اس سب کے باوجود بھی پینمبر کے بچیا پنے بھینیج کے خدااور اس پر ایمان نہ لاسکے، اب دوسر اسوال ہیہ ہے کہ پھر پیغمبر نے کیوں اپنے چیا کو زندہ چھوڑ دیا کیوں ان کے خلاف جہاد نہیں کیا کیوں ان کے خلاف تلوار نہیں اٹھائی، کہیں ایساتو نہیں کہ پیغمبر کے خو د ساختہ ہٹ د ھرم خدا کو شرم آرہی تھی کہ وہ اب اپنے پیغمبر کو اینے محسن چیاکے خلاف تلوارا ٹھانے کا حکم کیسے دے گا گویا پیغمبر کے خداکا ضمیر گوارا نہیں کررہاتھا قارئین اچینہے میں پڑنے کی ضرورت نہیں بالکل یہی وجہ تھی کہ ایک باپ نما جیاجس نے کل کلاں مجھے یال پوس کر بڑا کیا ہے اب اس کے خلاف کیسے تلوار اٹھاؤں ہماری البحصن بھی یہی ہے کہ جب پیغمبر اپنے باپ نما چیا کو مسلمان نہ کر سکے تو پھر دیگر عوام کے خلاف تلوار اٹھانے کا کس بنیاد پر جواز نکال رہے ہیں اگر کفار کے خلاف تلوار اٹھاناضر وری ہے تو پھر ابوطالب کیسے پچ نکلا، کیاان کاشار کفار میں نہیں تھا اگر ان کاشار کفار میں نہیں تھاتو پھر اس وقت کے تمام کفار کاشار بھی کفار میں نہیں کیا جاسکتا، قارئین گھر کی بات تھی نااس لئے تو خدانے خود مداخلت کر دی اس کے برعکس عوام کا انکار سامنے آیا تو فوراً خداا پنی منشاء کو پس پشت ڈال کر اپنے پیغمبر کو حکم دے ر ہاہے کہ ان کفار کے خلاف تلوار اٹھاؤ، قار ئین یقین کریں ایباا قرباء پر ور اور ہٹ د ھرم خدامیں نے تو آج تک کسی مذہب میں بھی نہیں دیکھا۔

### منمب اور فلسفه میں کیا فرقے؟

کیا فلنے کا مذہب سے کوئی تعلق ہے؟ کیا مذہب فلنے کی کوئی قشم ہے؟ کیا ہم اسے مذہبی فلنفہ کہہ سکتے ہیں؟ کیونکہ اکثر و بیشتر ہمیں اسلامی فلنفہ، یہودی فلنفہ یاعیسائی فلنے کی اصطلاحات سننے کو ملتی ہیں؟

کیا فلسفہ اور مذہب میں کوئی مشابہت ہے؟ کیا یہ دونوں ایک ہی سکے کے دورخ ہیں؟

مشرقِ بعید کے مذاہب میں جیسے بدھ مت یا تاؤمیں ہمیں مذہب اور فلنفے کا بیہ تداخل ملتاہے جس کی وجہ شاید ہیہ ہے کہ مشرقی فلاسفر فلنفے کو عوام الناس تک پہنچانے کی کوشش کررہے تھے یہی وجہ ہے کہ مشرقی فلنفہ بشمول اسلامی فلنفے کے صوفیات اور پُراسر اربت میں ڈوب گیااور یونانی فلنفے سے متاثر ہونے کے باوجو داس جیساعقلی فلنفہ پیدا نہیں کر سکا۔

یہ درست ہے کہ بعض او قات ایبالگتاہے جیسے مذہب اور فلنے میں پچھ مکسنگ ہے تاہم تثابہ کے باوجو دیہ مکسنگ محض غلط فہمی پر مبنی ہے۔

فلسفہ اور مذہب جن مسائل پر بحث کرتے ہیں وہ بادی النظر میں ایک جیسے لگتے ہیں جیسے اچھائی اور برائی کیا ہے؟ اچھی زندگی گزارنے کا کیامطلب ہے؟ حقیقت کی فطرت کیا ہے؟ ہم یہاں کیوں ہیں؟ اور ہمیں کیا کرناچا ہیے؟ ایک دوسرے کے ساتھ ہماراسلوک کیسا ہوناچا ہیے؟ اور زندگی میں سب سے اہم چیز کیا ہے؟

چنانچہ یہ واضح ہے کہ دونوں میں کافی مشابہت پائی جاتی ہے یوں فلسفے کو مذہب یا مذہب کو فلسفہ سمجھنے کی غلط فہمی پیدا ہوسکتی ہے،
توکیا اس کا مطلب ہے کہ ہمار اسامنا ایسے دو مختلف الفاظ سے ہے جن کا معنی و مفہوم ایک ہی ہے ؟ نہیں۔۔ یہ درست نہیں ہے،
دونوں میں بہت سارے جوہری فرق ہیں بھلے ہی بادی النظر میں ان دونوں کی دلچسبیاں ایک جیسی ہی کیوں نہ لگیں۔۔ مثال
کے طور پر مذہب میں مقدس دن ہوتے ہیں جیسے عید، میلاد، محرم، کرسمس و شادی غیر ہ، اور مقدس رسومات بھی ہوتی ہیں
جیسے نمازیں، جج و غیر ہ۔۔ جبکہ فلسفے کے طالب علم کسی قسم کے مراسم کے پابند نہیں مثلاً کالجوں میں افلاطون اور ہیگل کو پڑھنے
سے پہلے وہ ہاتھ نہیں دھوتے اس کے بر عکس مذہبی تعلیمی اداروں میں طالب علموں کو قر آن پڑھنے سے پہلے وضوء کرنا پڑتا
ہے۔۔

دوسرااہم فرق بیہ ہے کہ فلسفہ عقل کو ترجیح دیتا ہے اور تنقیدی فکر کو جلا بخشاہے اور ان پر زور دیتا ہے جبکہ مذاہب عقلیت پیندی سے صرف بقدرِ ضرورت ہی استفادہ حاصل کرتی ہیں ، ان کا زیادہ زور خالص اندھے ایمان اور منطق ، عقل اور ججت کی نفی کرناہو تاہے اور بیراسی پر زور دیتے نظر آتے ہیں۔

کچھ فلاسفر ایسے بھی گزرہے ہیں جنہوں نے دعوی کیاہے کہ انسان محض عقل سے حقیقت دریافت نہیں کر سکتااور انسانی عقل کی محدودیت بیان کرنے کی کوشش کی مگر اس کا مطلب بہر حال بیہ نہیں کہ فلسفہ اور مذہب ایک ہی چیز بن جائیں گے۔۔ کیوں ؟۔۔ پڑھناجاری رکھیں۔

آپ کو ایسا کوئی بھی حقیقی فلاسفر جیسے ہیگل، کانٹ یارسل ہے کہتے ہوئے نہیں ملے گا کہ اس کا فلسفہ کسی ماڈل کے خدا کی طرف سے وحی کیا گیا ہے، فلاسفر مولویوں کی طرح نہیں ہیں، وہ یہ نہیں کہتے کہ ان کے دعوے کو بغیر بحث کے ایمانی طریقے سے قبول کر ناچا ہے، ایسے دعوے مذہب کی خاصیت ہوتے ہیں جو ہر چیز کو بالآخر خدا پر ایمان یاوحی تک پہنچاد بتا ہے جو کسی آسانی بھوت کی نازل کر دہ ہوتی ہے، چیز وں کو مقد س وغیر مقد س، پاک وناپاک میں تقسیم کر نامذاہب کی بنیادی خوبی ہے جو فلسفے میں نہیں، مذہب اپنے ماننے والوں کو تحریر وں کا نقد س سمھا تا ہے جنہیں وہ مقد س کتابیں کہتے ہیں جبکہ فلسفہ اپنے طالب علموں کو سقر اطیا ابن رشد کی کتابوں کی تقدیس کرنے کا نہیں کہتا اور ناہی ڈیوڈ ہیوم کی کتابوں کو پڑھنے سے پہلے وضو کرنے کی تلقین کر تا ہے، اس کے علاوہ اکثر مذاہب کا مجزوں پر ایمان ہو تا ہے جو اصولی طور پر کسی بھی طرح کے سائنسی یا طبعی قانون کے خلاف ہوتے ہیں، یہ ایسے واقعات ہوتے ہیں جن کاکائنات کے قوانین کے دائرہ کارکے اندرو قوع پذیر ہونانا ممکن ہوتا ہے۔

ہر مذہب میں مجزات بنیادی اہمیت کے حامل ہوتے ہیں اور بیشتر او قات اس مذہب پر ایمان کی اساس بھی، یہ تقریباً تمام مذاہب کی ایک بنیادی اور مشتر کہ خاصیت ہے جس کا فلنے میں کوئی وجو د نہیں، مثال کے طور پر نیشتے کسی کنواری کے بطن سے پیدا نہیں ہوا، ہیوم نے کبھی پانی کو شر اب میں بدلنے کی کو شش نہیں کی، سپینسر نے ڈنڈوں سے سمندر کو چیر نے کی کو شش نہیں کی، سپینوزانے سلیمان کی طرح کسی چیو نٹی سے بات کرنے کی کبھی جمافت نہیں کی اور ناہی کبھی فر شتوں نے سارٹر کاسینہ چیر کر اس کا دل دھویا ہے۔۔ چنانچہ اگر مذہب اور فلسفہ کے پچھ مسائل مشتر کہ بھی ہوں تو اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ ایک چیسے ہیں، اس کے برعکس مشتر کہ مسائل کے باوجو د دونوں ان مسائل کو الگ الگ طریقے سے دیکھتے ہیں اور سبجھتے ہیں۔

ہمیں فلسفہ اور مذہب میں فرق کو اچھی طرح سمجھناہو گاتا کہ مذہب کے شکار نہ ہو جائیں خاص طور سے جب مذہب خو د کو اس طرح سے پیش کرنے کی کوشش کرتاہے گویا کہ وہ اس زندگی کا فلسفہ ہو.

### بول کہ لیس آزاہ ہیں تیر<u>ہ</u>

قدیم عقلی علوم میں انسان کی تعریف حیوان ناطق کے الفاظ کے ساتھ کی جاتی ہے، کیونکہ وصف حیوانیت میں انسان دیگر تمام حیوانات کے ساتھ شریک ہے، مگر جو وصف انسان کو دیگر حیوانات سے ممتاز کرتا ہے وہ نطق ہے۔ نطق عربی زبان کالفظ ہے جس کامفہوم بولنا ہے۔ اور انسان اپنے مافی الضمیر کا اظہار الفاظ کے سانچے میں ڈھال کر کرتا ہے۔ اسلئے اساس تومافی الضمیر ہے اور نطق اس مافی الضمیر کو دوسروں تک پہنچانے کا ایک ذریعہ ہے۔ اس تمہید کا مقصد انسانی حیات میں نطق کی اہمیت کو اجاگر کرنا ہے کہ اس کر گارض پر دیگر مخلو قات کے جوم میں نوع انسانی کا تعارف ہی اس کا وصفِ نطق ہے۔ گویا ہر انسان اس دنیا میں بولنے اور اظہار رائے کا بنیادی حق لے کرپیدا ہو تاہے۔ انسانی زندگی میں بولنے اور اظہار رائے کی اس قدر اہمیت کے باوجو دہم تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو معلوم ہو تاہے کہ انسان کو اپنے اس پیدائش حق کے حصول کیلئے انتہائی تگ و دواور مشکل ترین حالات کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ استحصالی قوتوں نے آزاد کی اظہار رائے کو اپنے اقتدار کے راہتے کی رکاوٹ سمجھتے ہوئے ہمیشہ اس کی نیخ کئی ہے ، اور اپنے استحصالی کو دوام دینے کیلئے ، انسانی شعور کی ترقی کی راہ میں ہر ممکنہ رکاوٹ کھڑی کر کے اپنے ذاتی مفاد کی خاطر بنی نوع انسانی کے اجتماعی مفاد کے مستقبل کے ساتھ کھلواڑ کیا۔

آزادی اظہار رائے کے راستے میں آنے والی ان تمام ترپابندیوں اور مشکلات کے باوجود کوئی نہ کوئی جویائے حق گاہے بگاہے علم بغاوت بلند کر تار ہا، اور اپنے بچے کے اظہار کیلئے ان تمام ترپابندیوں کو چیلنج کرتے ہوئے اپناس حق سے دستبر دار ہونے سے انکار کر تار ہا۔ آج جب ہم تاریخ کے اور اق پلٹتے ہیں تو ہمیں تاریخ کے سنہرے اور اق پر افلاطون، ابن رشد، گیلیلیو، مارٹن لوتھر، جیسے عظیم در خشاں ستارے تو جھلملاتے نظر آتے ہیں مگر ان استحصالی طاقتوں کا ذکر صرف اسلئے تاریخ کا حصہ ہے کہ تاریخ کے ان تاریک کر داروں نے ان روشن ساروں کے چہروں پر جیکنے والی روشنی کو نوچناچاہتھا۔ بہر حال آزادی کے متوالوں اور جابروں کے در میان یہ رسہ کشی ہنوز جاری ہے اور جدید تہذیب کے اس دور میں بھی اس کشکش کا خاتمہ نہیں ہو سکا، جر اور یا بندی کا نقش کہن اپنی بقاء کیلئے ابھی تک کوشال ہے حالا نکہ وہ اپناوجود کا منطقی جو از کھو بیٹھا ہے۔

تاریخ کے مطالعہ سے ہی ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ شاہ اور پروہت ہو مولوی، پنڈت، پادری، ربی کی اہمیشہ گھ جوڑ رہاہے، اور پروہت نے حصولِ حق کے لئے اٹھنے والی ہر آواز کو دبانے کی خاطر شاہ کاساتھ دیا۔ پروہت نے شاہ کے خلاف عموماً اسی وقت آواز بلند کرنے کی ہمت کی جب خو دیروہت کا مفاد خطرہ کے شکار ہوا۔ مذہبی رہنماؤں نے بسااو قات خو دبھی آزاد کی اظہار رائے کی پابندیوں کاسامنا کیا، اور پابندی لگانے والوں پر شدید نقطہ چینی بھی کی، لیکن جرت انگیز طور پر جب انہی مذہبی پیشواؤں یاان کے متبعین کو اقتدار اور غلبہ حاصل ہو اتو انہوں نے بھی آزاد کی اظہار رائے پر پابندیاں عائد کرنے میں کوئی عار محسوس نہیں کیا۔ ان مذہبی پیشواؤں کا بیہ رویہ انہائی نا قابل فہم ہے کہ اپنے مفاد و مقصد کیلئے جب ان کی آزاد کی پر پابندی گے تو بیا احتجاجی رویہ اختیار کرتے ہیں، مگر جب یہ خو دافتدار پاکر اس قسم کی پابندیاں عائد کرتے ہیں تو انہیں اپنی بقاء اسی جبر اور پابندی میں مضمر نظر آتی ہے۔ حالا نکہ اگر اظہار رائے کی راہ میں عائد تمام رکاوٹوں کا خاتمہ کرکے اسے آزاد اور حوصلہ افز ا

ماحول میں پھلنے پھولنے کا موقع فراہم کیا جائے توانسانی شعور کے ارتقاء کی رفتار اپنی قدر تی گنجائش کے مطابق ترقی پذیر ہوسکتی سر

آزائ اظہاررائے کے حوالے سے جب ہم نہ ہب کارویہ دیکھتے ہیں توانبہائی حیرت کا سامنا کرنا پڑتا ہے کہ ایک طرف تو نہ ہب کا بید و عویٰ ہے کہ نہ نہ ہب خدا کی جانب بہ دعویٰ ہے کہ نہ نہ ہب ہی آزادی اظہاررائے سے سب سے زیادہ نحوف زدہ بھی نظر آتا ہے۔ یقیناً یہ خوف کی کمزوری کی نشاندہ کی کرتا ہے ور نہ جب ایک فہ ہبی نظریہ خدا کی جانب سے بیش کردہ ہے تو یقیناً اسے کی بھی طور پر رو کرنا آسان نہیں ہونا چاہئے۔ جو نظریہ جب ایک فر تبی نظریہ خدا کی جانب سے بیش کردہ ہے تو یقیناً اسے کی بھی طور پر رو کرنا آسان نہیں ہونا چاہئے۔ جو نظریہ کرنا ایک مشکل امر ہو تواضحے والے سوالات پر پریشانی بھی لاحق نہیں ہونی چاہئے اور نہ کوئی خوف لاحق ہونا چاہئے۔ جو نظریہ جس قدر قطعیت کے ساتھ اپنے حق اور تی ہوئے کاد عویٰ کر سے گا اسے ای قدر تقید کی سخت کسوٹی کا سامنا بھی کرنا پڑے گا۔ آزماکش کی اس بھٹی میں سے گذر نے سے کندن ہونے کی صلاحیت رکھنے والے نظریہ کو کیوں انکار ہو سکتا ہے ؟۔ اس آزماکش سے ایشین طور پر وہ گھر اے گا جے اپنے کھوٹے ہونے کا تھیں یا شک ہو گا۔ اگر میں کوئی نظریہ بیش کروں اور بچھے اسکی حصحت پر کامل بھین ہو وہ بحد تشکی سوالات پر کوئی پریشانی نہیں ہونی چاہئے۔ جھے پریشانی صرف ای وقت بی لاحق ہو سکتی ہو منہ ہوئی کے میان نظریہ کو جود خطرے میں نظر آئے اور میں دیانت داری کے نقاضوں کو پامال کرتے ہوئے خقائیت اور سچائی کے مقاسلے میں انظریہ کو خطرہ اور جود خطرے میں نظر آئے اور میں دیات داری کے نقاضوں کو پامال کرتے ہوئے خقائیت اور سچائی کے مقاب کی ہوئی کی کو مشش کروں۔ میں توایک انسان ہوں جس کے نظر میہ کو خطرہ اور جود خطرہ اور جود خطرہ اور جود خطرہ اور جود خطرہ کیا ہوئی کی کو مشش کو میں کرنے ہوئی دور دخوالی ذات انسان کی دعوے دار ذات کے وجود کرانے دار کا دی کو بیں شکوک و شبہات پیرا کرتی ہوئی۔

طرفہ تماشہ یہ ہے کہ ایک طرف مذہب یہ وضاحت کرنے کی کوشش کرتاہے کہ انسان اور دنیاکا وجود کس طرح ظہور پذیر ہوا، اور ان کی تخلیق کا مقصد ومنشا گیاہے۔ اور دوسری جانب جب مذہب کی بیان کر دہ وضاحتوں کا انسان اپنے علم اور تجربہ کی روشنی میں مطالعہ کرتاہے اور اس ضمن میں ان وضاحتوں پر جو سوالات اٹھتے ہیں مذہب ان کی حوصلہ شکنی کرتا نظر آتا ہے، اور انسانی جذبہ تشکیک کو مطمئن کرنے میں نہ صرف ناکام رہتاہے بلکہ اس جذبہ کو سرد کرنے کیلئے نامعقول پابندیاں عائد کرنے کی کوشش کرتاہے، جن یابندیوں کو انسانی فطرت ہمیشہ سے رد کرتی نظر آتی ہے۔

انسانی شعور وادراک آزاد کی اظہار رائے کی قدر وقیمت جان چکاہے، پابندیوں کا دور اب لَد چکاہے، بجھتے ہوئے چراغ کی ٹمٹماتی ہوئی کو کی مانند اربابِ جبر آخری سانس لے رہیں ہیں۔ اب اس نئی اور بدلتی ہوئی دنیا میں اپناکوئی مقام اور کر دار متعین کرناہے توقت کے تقاضوں کو سمجھناہوگا، اور اقوام عالم میں عزت و سر فرازی کے جینے کی تمناہے توشئے عہد کے بیانوں کو اپناناہوگا۔

## اے ملرو تمحاری خیر نحیں

یہ ای میل ایک حضرت کی طرف سے موصول ہوئی ہے جس میں صاحب نے اپنانام بتائے بغیر اور کسی بھی طرح کی تمہید کے بغیر لکھا:

قال الملحدون لا بي حنيفه: في اى سنه وجدر بك؟ قال: الله موجود قبل التاريخ والازمنه لا اول لوجوده، قالو: زيد منك اعطاء ناامثله من الواقع. قال لهم: ماذا قبل الاربعه؟ قالوا: ثلاثه. قال لهم: ماذا قبل الثلاثه؟ قالوا: اثنان. قال لهم: ماذا قبل الاثنين؟ قالوا: واحد. قال الهم: وما قبل الواحد؟ قالوا: لا شيء قبله فكيف بالواحد الحقيقي وجوالله! انه قديم لا اول لوجوده. قالوا: في اى جهه يتجبر بك؟ قال: لواحضر تم مصباحا في مكان مظلم الى اى جهه يتجبر النور؟ قالوا: في كل مكان. قال: اذا كان بذرا النور الصناعى فكيف بنور السهاوات والارض. قالوا: عرفنا ثيبًا عن ذات ربك؟ ابى صلبه كالحديد اور سائله كالماء؟ ام غازيه كالدخان والبخار؟ فقال: بل جلستم بجوار مريض مشرف على النزع الاخير؟ قالوا: جلسنا. قال: بل كلم بعد ما اسكته الموت؟ قالوا: لا. قال: بل كان قبل الموت يشكم و يتحرك؟ قالوا: نعم. قال: ما الذي غيره؟ قالوا: خروج روحه. قال: اخرجت روحه؟ قالوا: تعم. قال: مفوالى بذه الروح المناح و شيئاعنها. قال: اذا كانت الروح المخلوقه لا يمكنكم الوصول الى كنهما فكيف تريدون منى ان اصف لكم الذات العليه.

#### ترجمه:

دہریوں نے ابی حنیفہ سے کہا کہ تمہارارب کس سال وجو دمیں آیا؟ کہا: اللہ تاریخ اور زمانوں سے پہلے سے موجو دہے اس کے وجو دکا کوئی اول نہیں ہے، انہوں نے کہا: ہمیں حقیقی واقعاتی مثالیں دیں. ان سے کہا: چار سے پہلے کیا ہے؟ انہوں نے کہا: تین سے کہا: تین سے پہلے کیا ہے؟ انہوں نے جو اب دیا: ایک ہے ان سے کہا: تین سے پہلے کیا ہے؟ انہوں نے جو اب دیا: ایک ہے پہلے کیا ہے؟ انہوں نے جو اب دیا: ایک کہا: ایک سے پہلے کیا ہے؟ انہوں نے جو اب دیا: اس سے پہلے کچھ نہیں ہے ۔ کہا: اگر حسابی ایک سے پہلے کچھ نہیں ہے تو حقیقی واحد اللہ سے پہلے پچھ کہا ہے ہو سکتا ہے! وہ قدیم ہے اس کے وجو دکا کوئی اول نہیں ہے . انہوں نے کہا: تمہارارب کس سمت میں ہے؟ کہا: اگر تم کوگ اندھیری جگہ نہا کہا: ہر جگہ: کہا: اگر مصنوعی نور کا یہ عالم ہے کوگ اندھیری جگہ میں کوئی چراغ لے آؤتوروشنی کس طرف جائے گی؟ انہوں نے کہا: ہر جگہ: کہا: اگر مصنوعی نور کا یہ عالم ہے

تو آسانوں اور زمین کے نور کا کیاعالم ہو گا۔ انہوں نے کہا: اپنے رب کی ذات کے بارے میں ہمیں کچھ بتاؤ؟ کیاوہ لوہ کی طرح سخت ہے یا پانی کی طرح مائع ہے؟ یا بخار اور دھوئیں کی طرح گیسی ہے؟ کہا: کیا کبھی تم لوگ کسی مرتے ہوئے مریض کے پاس بیٹے ہو؟ انہوں نے کا نہاں بیٹے ہیں ۔ کہا: کیا مر نے سے پہلے بولتا اور جیٹے ہو؟ انہوں نے کا نہاں بیٹے ہیں ۔ کہا: کیا مر نے سے پہلے بولتا اور حرکت کرتا تھا؟ کہا: ہاں ۔ کہا: اسے کس چیز نے تبدیل کیا؟ کہا: اس کی روح کے نگلنے نے ۔ کہا: کیا اس کی روح نگل گئ؟ کہا: ہاں ۔ کہا: اس روح کی خاصیت کے بارے میں مجھے بتاؤ کیا ہے لوہے کی طرح سخت ہے؟ پانی کی طرح مائع ہے؟ یاد ھوئیں اور بخارات کی طرح گیسی ہے؟ کہا: ہم اس کے بارے میں کچھ نہیں جانے ۔ کہا: اگر تم مخلوق روح کی حقیقت تک نہیں پہنچ سکتے تو تم مجھ سے کیسے طرح گیسی ہے؟ کہا: ہم اس کے بارے میں کچھ نہیں جانتے ۔ کہا: اگر تم مخلوق روح کی حقیقت تک نہیں پہنچ سکتے تو تم مجھ سے کیسے مطالبہ کرتے ہو کہ میں تم کو ذات عالیہ بیان کروں .

مؤمنین اپنے آپ کو کیسے بے و قوف بناتے ہیں؟ اپنے آپ سے جھوٹ بول کر عقل و حکمت سے کس طرح دور ہوتے ہیں؟ اگر انسان اپنی عقل استعال کرے اور تھوڑے سے غور اور ذراسے شک سے کام لے تواس کے لیے یہ جاننا قطعی مشکل نہیں ہو گا کہ یہ مناظرہ خالصتاً گھڑ اہوا ہے اور ابی حنیفہ سے بے جامنسوب ہے .. اور پھر اللہ معاف کرے ای میل جھینے والا یہ کیوں فرض کر رہاہے کہ میں ملحد ہوں؟

صحر ائی ممالک کی وہ قدیم تحاریر بھی جنہیں باربار سناسنا کر لوگوں کے کان پکائے جاتے ہیں کوئی واضح اصل نہیں رکھتیں کیونکہ ان کی دستاویز سازی سالوں اور تاریخوں میں کی ہی نہیں گئی ہے۔۔ حدیث کے راوی یہ نہیں بتاتے کہ صلعم نے کب کوئی حدیث کی ، یعنی نہ سال کا پیتہ ہو تا ہے نہ دن کا۔۔ کیونکہ ان احادیث کی اکثریت بعد میں گھڑی گئی ہے جس کی بنیاد صحر اء کی زبانی ثقافت پر ہے اس طرح یہ گھڑی ہوئی کہانیاں اسلام پر کافی اثر انداز ہوئیں اور اسے وہ شکل دے دی جس میں یہ آج دو سروں کا خون چو سنے کے دریہ ہے۔۔ آج کے دور میں بھی لوگوں کو ایسے قصے کہانیاں گھڑنے سے کون روکتا ہے؟ آج تو آسانی بھی زیادہ ہے، اور ھر اُدھر سے پچھ سفید اور پچھ سیاہ جھوٹ جمع کیا اور انٹر نیٹ پر ایک نئی اسلامی پھلجڑی چپوڑ دی، مؤ منین اس میں کوئی مضا نقتہ نہیں سبچھتے کیونکہ ان کے خیال میں ان کی نیت اچپھی ہوتی ہے ، مسلم ممالک کی ہر طرح سے شکست خور دہ اور لیکی ہوئی عوام ایسی کہانیوں پر فورایقین کر لیتی ہے ، کیونکہ وہ بھی یہی پچھ سننا چاہتے ہیں۔۔ آپ جو سننا چاہتے ہوں اس پر فوراً یقین کر لیتے عوام ایسی کہانیوں پر فورایقین کر لیتی ہے ، کیونکہ وہ بھی یہی پچھ سننا چاہتے ہیں۔۔ آپ جو سننا چاہتے ہوں اس پر فوراً یقین کر لیتے ہیں۔۔ یہ جو سنا پیارانیانی نفسیات کا ایک پہلو ہے۔

اس مناظرے کے متن کی ذراسی جانچ پڑتال ہی بتاتی ہے کہ کسی قدیم تحریر میں لفظ: وو من الواقع میکا استعال ممکن نہیں کیونکہ اس جملے کا تعلق جدید عربی سے ہے جو بیسویں صدی میں ہی ظاہر ہوا ہے اور قدیم عرب کی زبان اور شاعری میں اس کا کبھی استعال نہیں کیا گیا.

پھر دہریوں کولاجواب کرنے کے لیے ابو حنیفہ ان سے ہر عد دسے پہلے کاعد دیو چھتے ہوئے ایک سے پہلے تک لے جاتا ہے جس پروہ کہتے ہیں کہ ایک سے پہلے کچھ نہیں ہے ؟؟!اگر یہ ملحدین کم سے کم پرائمری پاس بھی ہوتے تو ابو حنیفہ کو یہ کہ کرلاجواب کر دیتے کہ ایک سے پہلے منفی ایک ہے ، پھر منفی دو ، پھر منفی تین۔۔اس طرح منفی کروڑ۔۔ارب۔۔کھرب۔۔۔۔انفینٹی تک۔۔کون کہتا ہے کہ ایک سے پہلے کچھ نہیں ہے ؟

پھر ملحدین رب کی ذات کے بارے میں پوچھتے ہوئے کہتے ہیں کہ کیاوہ لوہ کی طرح سخت، پانی کی طرح مائع یا گیسی ہے؟ اس کا تعلق بھی جدید علوم سے ہے، عرب نے اپنے قدیم علمی تصانیف میں کبھی مادے کی حالتوں کی ان صفتوں میں زمرہ بندی نہیں کی۔ لفظ وفو غازیہ مسجمی جدید عربی نہانوں سے عربی میں مستعمل ہوا۔۔ والنور الصناعی مسجمی جدید عربی ہے یہ ووالقمر الصناعی مسجمی جدید عربی ہے یہ ووالقمر الصناعی مسجمی سیٹ لائیٹ کی طرح ہے، ایسے الفاظ نہ تو کبھی ابو حنیفہ نے سنے ہوں گے اور ناہی کبھی بولے ہوں گے۔

پھر ابو حنیفہ بو چھتے ہیں کہ انسان کو مرنے کے بعد کس چیز نے تبدیل کیا جس پر ملحدین جواب دیتے ہیں کہ روح نے۔۔۔

بر پیلگ۔۔ یہ کون سے دہر یے ہیں جو روح پر یقین رکھتے ہیں؟ ای میل سیجنے والے کو میر اجواب ہے کہ یہ تحریر کسی ایسے مؤمن نے گھڑی ہے جواپ آپ میں یہ خواب دکیورہا تھا کہ وہ ملحدین کو لاجواب کر دے گالیکن در حقیقت وہ ملحدین کی ججت کی طاقت اور منطق کی ہر تری کو انڈر اسٹمیٹ کر رہا تھا اور وہ غالباً یہ سب لا علمی میں ہی کر رہا تھا کیو نکہ ملحدین کی اکثریت اپنی فرندگی، معاشر تی اور علمی رتبے کی حفاظت کے لیے اپنے خیالات کا اظہرار نہیں کرتے، در حقیقت وہ ایک پسی ہو تی کی آقلیت ہیں، مگر وہ اپنے فکری مواقف تک ایسے ہی نہیں پہنچ گئے۔۔ ان کے پاس ایسی منطق اور ججت ہوتی ہے جو اس تحریر کے مصنف کے کبھی پنے نہیں پڑے گی جس طرح کی اس نے تحریر لکھی ہے، اور اگر ملحدین کسی آزاد معاشر ہے میں ہوتے جو فکر کی قدر کر تاہو تو اس شخص کو زمین پر رکیدتے اور اسے اسلامی ممالک کا مسخرہ بنادیتے جس طرح کی اس نے بودی منطق پیش کی ہے۔۔ عقل کی تو ہیں ایمانی غیبیات کو مانے والوں کی عادت بن چگ ہے کو نکہ اسلامی ممالک میں ان کے سامنے کھڑا ہونے والا کوئی نہیں ہے، اور جب تک قانون ان کی رائے کی پشت پناہی اور خوالف رائے کو شختی سے کپاتار ہے گایہ اس طرح خرافات میں غرقان رہیں اور جب تک قانون ان کی رائے کی پشت پناہی اور خود بی ان پر یقین کرتے اور اپنے آپ کو گر اہ کرتے رہیں تا کہ انہی کے۔ بمیں کیا ہے۔۔ ایس بو دی با تیں کھتے رہیں تا کہ انہی کے۔ بمیس کیا ہے۔۔ ایس بو دی با تیں کھتے رہیں اور خود بی ان پر یقین کرتے اور اپنے آپ کو گر اہ کرتے رہیں تا کہ انہی کے۔ اللہ کا قول ان پر صادق آ جائے کہ دو اظلونا کو کئن کا نو اانفسیم یظلون۔

لو گول کواپنے عقائد بدلنے پر قائل کرنابہت مشکل کام ہے، خاص طور سے جب عقیدہ مذہبی یاسیاسی ہو، آپ چاہے کتناہی ان کے دعول کے تضادات ان کے سامنے رکھیں اور عقلی وعلمی دلائل دیں غالب امکان یہی ہے کہ وہ اپنے ایمان پر قائم رہیں گے۔۔ آخراس کی کیاوجہ ہے؟ ہم بچین سے ہی کچھ مفاہیم کو قبول اور مستر دکرتے ہیں، یہ وہ خیالات ہوتے ہیں جو ہمارے والدین، سکول ٹیچر ، مسجد کاشخ ،
میڈیا کے ذریعے سیاسی تلقین ہمارے ذہن میں ڈالتی ہے، وقت کے ساتھ ساتھ ہم بھول جاتے ہیں کہ یہ خیالات کس طرح ہمارے دماغ میں ڈالے گئے ؟ یوں ہم انہیں اپنے خیالات سمجھنا شروع کر دیتے ہیں اور یہ لاشعوری طور پر ہماری شخصیت سازی میں اپناکر دارا داکرتے ہیں پھر ہم میر یقین کر لیتے ہیں کہ ہم ان خیالات سے متفق ہیں بھلے ہی شعور ان کی مز احمت کر رہا ہموں میں اپناکر دارا داکرتے ہیں پھر ہم میر یقین کر لیتے ہیں کہ ہم ان خیالات سے متفق ہیں بھلے ہی شعور ان کی مز احمت کر رہا ہموں اور ان کے فکری تضاد کو مستر دکر رہا ہمو ، ہم انہیں شک کاموقع دیے بغیر ان کا دفاع شروع کر دیتے ہیں، بچپن میں کی گئی ہرین واشنگ پھر میں لکیر کی طرح ہوتی ہے ، اعتقاد چاہے کتنا ہی بو داکیوں نہ ہواسے اپنی جگہ سے ہلایا نہیں جاسکتا۔ ایک پر انی فلم میں ہی دارا دا ہم ہوتا ہے ۔ دوقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وہ ہیر واپنی بیٹی کے خلاف وہی کر دارا دا دا دار تا ہے جو کسی دو سرے طبقے سے تعلق رکھنے والے لڑے کے عشق میں گر فنار ہوجاتی ہے ، اور شختی میں ایس کے خلاف وہی کر دارا دا احتیار کر تاہے جو اس نے ماضی میں اس کے خلاف افتیار کیا ہوتا ہے تا کہ اس عشق کوشادی پر منتج ہونے سے روکا جاسکے۔ اختیار کر تاہے جو اس نے ماضی میں اس کے خلاف اختیار کیا ہوتا ہے تا کہ اس عشق کوشادی پر منتج ہونے سے روکا جاسکے۔

یمی وجہ ہے کہ آپ کو معاشرے میں ایسے بڑھے لکھے لوگ کثیر تعداد میں ملیں گے جو خرافات پر یقین رکھتے ہیں جیسے انجینئر،
سائنسدان وغیر ہ۔۔ گزشتہ رمضان بیاری کے سبب مجھے ڈاکٹر کے پاس جانا پڑا، ڈاکٹر نے مجھ سے پوچھا کہ کیا مجھے روزہ ہے؟ نفی
میں جواب دینے پر اس نے پوچھا کیوں؟ میں نے جواب دیا: کھانے سے روزہ رکھنے پر مجھے کوئی اعتراض نہیں ہے مگر طویل
دورانیے تک پانی نہ بیناصحت کے لیے مضر ہو تاہے اور آپ ڈاکٹر حضرات ہی تولوگوں کو کثرت سے پانی پینے کی نصیحت کرتے
ہیں، ہے نا؟ ڈاکٹر صاحب نے ذرامنہ خراب کرتے ہوئے جواب دیا: درست! مگریے رمضان ہے اور اس کی اپنی برکت ہے۔۔

میرے ایک دوست نے جواد بی آثار اور فن پاروں کو جمع کرنے کا دلد ادہ ہے اور خاصا تعلیم یافتہ شخص ہے نے مجھ سے ایک بار
کہا کہ فلسطینی – اسر ائیلی مسئلے کی پیچیدگی کی وجہ سے ہے کہ آسانی کتابیں بشمول قر آن کے یہ گواہی دیتی ہیں کہ یہود کی عربوں سے
پہلے وہاں موجود سے ایک تعلیم یافتہ شخص عبر انیوں کی خرافات پر مشتمل زبانی تاریخ پریقین کیوں رکھتا ہے جسے وہ آج تک کسی
بھی آر کیالا جیکل کھد ائیوں سے ثابت نہیں کر سکے ؟ یہودیوں کو کبھی کوئی ثبوت نہیں ملنے لگاچاہے وہ پورابیت المقد س کھود
ڈالیں۔۔۔ وجہ بڑی سادہ ہے۔۔ میر ادوست کتابی طور پر پڑھا لکھا اور عقلی طور پر جاہل ہے، اسے سکول میں پڑھایا گیا کہ قر آئی
قصے تاریخی طور پر درست ہیں جیسا کہ ثابت شدہ علمی تاریخ ہوتی ہے حالا نکہ مذہبی کتابوں کے قصوں کو کوئی بھی سائنس قبول
نہیں کرتی اور ایساایک بھی مؤرخ نہیں ہے جو اپنے آپ کا اور اپنے پیشے کا احترام کرتا ہوان کو کوئی اہمیت دیتا ہو۔

------···

اس سے معلوم ہو تاہے کہ بحیین میں بچوں کو عقل اور شک سے متضاد تعلیم دیناہی اس مظہر کی ایک اہم وجہ ہے جوایک دردناک حقیقت ہے۔۔ ہمیں بچوں کو سکھاناچاہیے کہ وہ کسی بھی طرح کے مفاہیم اور نظریات کو مطلق حقیقت کے طور پر نہ لیں اور ان پر شک اور ان کی جانچ پڑتال کرناسیکھیں۔۔اگر ہم حکومت اور معاشر سے پر چھائے اسلام پیندوں کی طرف سے تھویا ہوا تعلیمی نصاب نہ بدل سکیں توبہ تعلیم ہمیں انہیں گھر پر دینی چاہیے۔

اوپر کی باتوں کا منفی پہلویہ ہے کہ ہمیں پیش کر دہ کسی بھی چیز کو قبول یا مستر دکرنے کے لیے ہمارے اندر تنقیدی تشکیمی سوچ کی ہمیشہ کمی ہوتی ہے مگر اس کا ایک مثبت پہلو بھی ہے۔۔اسلامی ممالک میں ایسے لوگوں کی کمی نہیں جنہوں نے بڑے ہو کر بچین میں سکھائی پڑھائی گئی افکار کو مستر دکر دیا۔۔میرے خیال سے ان معاملات کو پیش کرنے اور ان پر گفتگو کرنے سے بہت سارے لوگوں کو سطحی عقائد کی دیوار گرانے میں مد دیلے گی چاہے وہ بڑے ہی کیوں نہ ہوگئے ہوں اور چاہے یہ عقائدہ بچپن سے ہی ان کے دماغوں میں کیوں نہ شونسے جاتے رہے ہوں۔۔ آپ کا کیا خیال ہے؟

#### حماقت کا وانرہ کار (حصہ اولی)<u>۔</u>

ایک محترم دوست نے جسٹس (ر) مفتی تقی عثانی صاحب کی تحریر "عقل کا دائرہ کار" بذریعہ ای میل ارسال کی۔ مفتی صاحب پاکستان کی ایک مشہور و معروف شخصیت اور کئی اسلامی کتب کے مصنف ہیں چنانچہ انکی تحریر کو دلجمعی سے پڑھا۔ مطالعے ک دوران کچھ عجیب ہی کیفیت طاری رہی، یقین نہیں آرہاتھا کہ امتِ مسلمہ کی معروف اور کلیدی عہدوں پہ تعینات شخصیات ایس سطحی اور غیر منطقی اپروچ رکھتی ہیں۔۔۔خواص کا بیہ حال ہے توعوام بیچاری کیا بیچتی ہوگی ؟

> "عقل کے دائرہ کار''گاسر سری احاطہ بھی کم از کم تین قسطوں کا متقاضی ہے۔ پیشِ خدمت ہے پہلی قسط۔ حصہ اول

تمہید میں ہیں جسٹس (ر)صاحب ایک بات واضح کر دیتے ہیں کہ بنیاد پرستی کوئی گالی نہیں بلکہ اسکامطلب ہیہ ہے کہ قانون، معیشت،سیاست اور زندگی کے ہر شعبے کو اسلامائز کر دینا اور اسکوایک ہز ارچار سوسال پر انے اصولوں کے تحت چلانا اور ریاست کے نظام کا دین اسلام کے تابع ہونا۔ اکثر روشن خیال قشم کے سکالریا تو کھل کریہ بات نہیں کہتے، یا پھر اسلام کو نئے دور کے نقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنے کی بات کرتے ہیں۔ اب یہ ایک الگ گفتگو ہے کہ اسلام نئے دور کے نقاضوں سے ہم آ ہنگ ہونے کے قابل ہے بھی یا نہیں۔ اسلئے ہم یہاں صرف مفتی تقی عثمانی صاحب ہی کی بات پہ توجہ مر کو زکئے رکھیں گے۔ انکا یہ ہونے کے قابل ہے بھی یا نہیں۔ اسلئے ہم یہاں صرف مفتی تقی عثمانی صاحب ہی کی بات پہ توجہ مر کو زکئے رکھیں گے۔ انکا یہ

کھل کر ببانگ ِ دہل کہنا کہ" ریاست، قانون، سیاست، معیشت اور ہر شعبہِ زندگی کو چو دہ صدی پر انے اصولوں کے تحت چلانا ہی دراصل اسلامی نظام کا قیام ہے" لا کُق شخسین ہے کہ کم از کم انہوں نے کوئی لگی لپٹی تو نہیں رکھی۔ وسیع تر مفاد کی خاطر حجموٹ بولنے اور سچائی کو شوگر کوٹ کرنے سے اجتناب کر کے ایک توانہوں نے ہمیں خواہ مخواہ کی کوفت سے بچایا اور پھر اپنی سید ھی، کھری اور بے لاگ شخصیت کا بھی اظہار کیا۔

طالبان کیا کررہے تھے؟ وہ یہی تو کررہے تھے جو جسٹس (ر) تقی عثانی صاحب نے ارشاد فرمایا ہے۔ یعنی اسلام کا نفاذ بعینہ اس شکل میں جس شکل میں بید ڈیڑھ ہز ارسال پہلے نافذ ہوا تھا۔ عورت کو مر دکے دستِ نگر کرنا، انسان کے بنیادی حقوق سلب کرنا، عدم بر داشت، تشد داور مذہب کی بنیاد پر انسانوں کی تفریق ہی وہ ڈیڑھ ہز ارسال پر انااسلامی نظام ہے جسکا عملی مظاہرہ طالبان نے کرکے دکھایا اور جسٹس ریٹائر ڈمفتی تقی عثانی صاحب جیسے افر ادجس نظام کے نفاذ کے لئے جانے یا انجانے میں کوشاں بیں۔

اسلامائیزیشن کیوں؟اس عنوان کے تحت وہ اس بات کاجواب دیتے نظر آتے ہیں کہ ہم ملکی قوانین کوچو دہ سوبلکہ بعض کیسز میں ہز ارہاسال پر انی مذہبی تعلیمات کے سانچے میں کیوں ڈھالناچاہے؟ سیولر یالا دین ریاست کے پاس نظام حکومت کا کوئی اصول موجود نہیں بلکہ وہ کہتے ہیں کہ ہمارے پاس عقل، مشاہدہ اور تجربہ موجو دہے جسکی بنیاد پہ ہم فیصلہ کرسکتے ہیں کہ ہمارے دور کی ضروریات، تقاضے اور مصلحتیں کیاہیں، چنانچہ ہم ایکے مطابق اپنے قوانین ڈھال سکتے ہیں اور بدلتے حالات میں ہم اسکے اندر تبدیلی لاسکتے ہیں اور بدلتے حالات میں ہم اسکے اندر تبدیلی لاسکتے ہیں اور ترقی کرسکتے ہیں، لیکن کیا عقل آخری معیارہے؟اللہ کے عطا کئے گئے دیگر حواس کی طرح عقل کھی حدہے آخری معیار نہیں کریاتے اسی طرح و عقل کی بھی حدہے کہ جس سے آگے وہ کام نہیں کریاتے اسی طرح و عقل کی بھی حدہے کہ جس سے آگے وہ کام نہیں کریا نے اسی طرح و کی الٰہی " یعنی علوم الٰہیہ کا دائرہ کار شروع ہوتا ہے۔

یہاں مفتی تقی عثانی صاحب ایک بہت ہی بنیادی سوال کاجواب دیئے بغیر ایک غیر ثابت شدہ مفروضے پر اپنے مقد مہ کی بنیاد رکھتے ہیں۔ یعنی یہ فرض کرتے ہوئے کہ ایک قادرِ مطلق ہستی (اللہ / گاڈ) موجود ہے جوانسان کوبذریعہ "وحی" ایسے علوم سے آگاہ کر تاہے جہاں عقل انسانی پہنچنے سے قاصر ہے۔ ایک آسمانی ہستی کو علم کاماخذو منبع تصور کرنے سے قبل کیا یہ ضروری نہیں ہے کہ اس کاوجود ثابت کیا جائے ؟ آپ عوام الناس پر ایک ایسانظام حکومت اور ضابطہ حیات لاناچاہ رہے ہیں کہ جووحی کے تابع ہے اور جسکاعقلی و منطقی تجزیہ ناممکن ہے لیکن آپ اس وحی کے منبع اور ماخذ کو نظر انداز کر رہے ہیں۔ کس قادرِ مطلق ہستی کی بات ہور ہی ہے یہاں؟ گاڈ، بھگوان، خدا، اللہ۔۔۔ بیثار مذاہب اور مکاتبِ فکر بھرے ہوئے ہیں، کس کے خدا کی بات ہو رہی ہے بہاں؟ گاڈ، بھگوان، خدا، اللہ۔۔۔ بیثار مذاہب اور مکاتبِ فکر بھرے ہوئے ہیں، کس کے خدا کی بات ہو رہی ہے بیان آپ اور کونسا باطل ؟ ایک مذہب کی تعلیمات آپ پوری دنیا پر مسلط کرنا چاہتے ہیں تو آپائے فرض بنا

\_\_\_\_\_

ہے کہ پہلے اپنے مذہب کی حقانیت اچھی طرح واضح کر دیں اور اسکے سورس (منبع) کی ثبوت کے ساتھ وضاحت کریں۔ جب پوری دنیا پر ایک نظام حکومت مسلط کرنے کی بات ہور ہی ہے تو خالی کہہ دینا کافی نہیں ہو گا۔

بہر حال چلیں شک کا فائدہ دیتے ہوئے وقتی طور پر بیہ تسلیم بھی کر لیتے ہیں کہ اللہ یا گاڈ کا وجو دہے،اس نے انسان بھی بنائے، جنات بھی فرشتے بھی شیطان بھی۔اب ہم مولا ناصاحب سے سوال کرتے ہیں کہ اس قادرِ مطلق ہستی کی "وحی" کی تصدیق کس طرح ہوگی؟اگر شیطان کسی فرشتے کے بھیس میں آگر بید دعویٰ کر دے کہ وہ خدا کا بھیجا ہوا فرشتہ ہے اور انسانیت کی راہنمائی کے لئے ایک نسخہ عہدایت لے کر آیا ہے یاڈ ائر یکٹ غیبی آواز کے واسطے سے ہمکلام ہو کر یہ چال چلے توہم کس طرح اسکے جال سے نکلیں گے؟ ہمیں اسکے لئے عقل کا سہار الیناہو گایا نہیں؟ ہمیں کیسے معلوم ہو گا کہ وحی کا ماخذر حمانی ہی ہے ناکہ شیطانی۔

چنانچہ انکے یہاں تک کے بیان میں دوبنیادی ایر رہیں

نمبر ایک: خداکا ثبوت پیش کئے بغیر اسکی وحی کو علم کامل کاماخذ قرار دینا۔

نمبر دو: وحي رحمان اور وحي شيطان ميں امتياز بغير عقل کے کس طرح ہو گا۔ چو نکہ وحی احاطہ ہی ان مسائل کا کرتی ہے کہ جنکا ادراک بقول مفتی صاحب، عقلِ انسانی کے بس سے باہر ہے۔

آگ "عقل دھو کہ دینے والی ہے" کے عنوان کے تحت مولاناصاحب نے فرمایا کہ آجکل عقل پرستی کابڑازور ہے اور کہاجاتا ہے کہ ہر چیز کو عقل کے میزان میں رکھ کر اور تول کر اختیار کریں گے لیکن عقل کے پاس کوئی ایساضابطہ اور اصول نہیں ہے جو عالمی حقیقت رکھتا ہوا ور جسکو ساری دنیا کے انسان تسلیم کر کے اچھائی بر ائی کا معیار تجویز کر سکیں۔
ایک عالمگیریا آفاتی (یونیورسل) قائدہ اور اصول ہے جسے سنہری اصول کہاجاتا ہے۔ اگر مولاناصاحب مذہبی تعلیمات کے عین مطابق، عقل کو اکثر معاملات میں ایک طرف رکھ دینے کی عادت کی وجہ سے اس آفاقی اصول سے لاعلم ہیں تواسمیں کسی دوسرے کی خطاہر گزنہیں۔ سنہری اصول اچھائی اور بر ائی ناپنے کا ایک انتہائی مؤثر پیانہ ہے، جسکے مطابق "کسی دوسرے کے ساتھ وہ سلوک نہ کریں جو آپ نہیں چاہتے کہ آپ کے ساتھ کیا جائے۔ اور آپ جس طرح کے سلوک کا مستحق خود کو سبجھتے ساتھ وہ سلوک نہ کریں جو آپ نہیں چاہتے کہ آپ کے ساتھ کیا جائے۔ اور آپ جس طرح کے سلوک کا مستحق خود کو سبجھتے ہیں، دوسرول کے ساتھ بھی ویسائی سلوک روار کھیں "۔ اس اصول کو پیمانہ بنا سیخ اور آپ اچھائی اور برائی میں باآسانی تمیز کر

انکابہ اعتراض کہ "عقل کوئی ایساعالمگیر اور متفقہ اصول پیش کرنے سے قاصر ہے جس سے اچھائی اور برائی میں تمیز کی جاسکے"،
یہاں ختم ہو جاتا ہے اور تکنیکی اعتبار سے انکاپورامقد مہ ہمارے اوپر پوچھے گئے دوسوالوں اور یہاں عقل کے حق میں دی گئ
مسلمہ دلیل پیش کرنے کے ساتھ ہی ڈھیر ہو جاتا ہے۔ بہر حال آگے دیکھتے ہیں کہ مولاناصا حب مزید کیاار شاد فرماتے ہیں۔
فرماتے ہیں آپ تاریخ اٹھا کے دیکھتے جائے اسمیں آپ کو یہ نظر آئے گا کہ اس عقل نے انسان کو اسے دھو کے دیئے ہیں جسکا
کوئی شار اور حدو حساب ممکن نہیں ، اسکے لئے میں تاریخ سے چند مثالیں پیش کرتا ہوں۔

ان بے شار اور بے حدو حساب مثالوں میں سے چند مثالیں پیش کرنے کا وعدہ کرکے وہ بمشکل ایک ہی مثال پیش کر پائے ہیں۔
یقینا "مزید بھی ہوں گی اور ہم اپنی روز مرہ زندگی میں بھی ایسی انفر ادی غلطیاں ڈھونڈ سکتے ہیں۔ عقل کی ایک بڑی خوبی یہ ہے
کہ بیہ وسعت پذیر ہے ، ہیہ گزشتہ غلطیوں سے سبق سیکھتی ہے ، اپنے اور دو سروں کے تجربوں سے سبق حاصل کرتی ہے اور بطورِ
مجموعی ، بہتر سے بہترین کی طرف گامز ن رہتی ہے۔ انفر ادی عقل اور اجتماعی معاشر سے کی عقل میں امتیاز ضروری ہے۔ عقل
اور سنہری اصول کی بنیاد پر جو قوانین مرتب کئے جاتے ہیں وہ انفر ادی نہیں بلکہ اجتماعی عقل ہوتی ہے اور اسکے پیچھے ہز اروں
سال کا تجربہ اور سبق پہناں ہو تا ہے۔ فہ ہی تعلیمات اسکے بر عکس جامہ ہیں ، انسان چو نکہ یہ فرض کر لیتا ہے کہ یہ الہامی
تعلیمات ہیں اسکئے انکابد لنانا ممکن ہے ، خواہ وہ تعلیمات سر سے سے الہامی ہوں ہی نابلکہ کسی مالیخولیا کے مریض کی غیر منطق
خرافات ہوں یا پھر نو سر باز بہر و پیے کی ذاتی فائد ہے کے حصول کے لئے گھڑی گئی من چاہی خواہشات جن کو و تی کانام دے کر

جاری ہے

### حماقت کا وانرہ کار (حصہ ووم)ر

گزشتہ سے پیوستہ

جسٹس (ر)مفتی تقی عثانی صاحب عقل کے دھوکے کی جو واحد مثال تاریخ سے ڈھونڈ کے پیش کرتے ہیں، حد درجہ واہیات ہے ۔ ملاحظہ ہو

ہین سے نکاح خلافِ عقل نہیں: آج سے تقریبا" آٹھ سوسال پہلے عالم اسلام میں ایک فرقہ پیداہوا جسکوباطنیہ کہتے ہیں اور اسکا مشہور لیڈر عبید اللہ بن حسن قیروانی اپنے پیروکاروں کوزندگی گزارنے کی بابت ہدایات دیتے ہوئے لکھتا ہے کہ گھر میں ایک بڑی خوبصورت باسلیقہ بہن موجود ہے جو بھائی کے مزاح کو بھی سبھتی ہے تو یہ کہاں کی عقل ہے کہ بھائی اسکاہاتھ کسی اجنبی کو کپڑادے اور خود کے لئے الیی لڑکی لے آئے جو عین ممکن ہے حسن وجمال اور سلیقہ شعاری و مزاح شناسی میں بہن سے ممتر ہو، پیڑادے اور خود کے لئے الیی لڑکی لے آئے جو عین ممکن ہے حسن وجمال اور سلیقہ شعاری و مزاح شناسی میں بہن سے کمتر ہو، چنانچہ بے عقل سے اجتناب کرتے ہوئے گھر کی دولت گھر ہی میں رکھیں۔ کیا وجہ ہے کہ جب ایک بہن اپنے بھائی کے لئے کھانا کپا کے اسکی بھوک دور کر سکتی ہے، اسکی راحت کے لئے اسکے کپڑے دھو، بستر درست کر سکتی ہے تواسکی جنسی تسکین کاسامان کیوں نہیں کر سکتی۔ یہ عقل کے خلاف ہے۔

آپ اسکی بات پر جتنی لعنت بھیجیں لیکن میں (مولانا تقی عثانی) یہ کہتا ہوں کہ خالص عقل جو وحی الٰہی کی راہنمائی سے آزاد ہو، جسکو وحی الٰہی کی روشنی میسر نہ ہو۔ اس عقل کی بنیاد پر آپ اسکے اس استدلال کا جو اب دیں، خالص عقل کی بنیاد پر قیامت تک اسکے استدلال کا جو اب نہیں دیا جاسکتا۔

حیراں ہوں، دل کوروؤں کہ پیٹوں جگر کو میں۔ یعنی مذہب اور وحی الٰہی ہی انسانوں بشمول مولا ناصاحب کوروکے ہوئے ہے کہ اپنی ماؤں بہنوں اور بیٹیوں سے جنسی تعلقات استوار نہ کریں۔ اگر وحی الٰہی نے راہنمائی نہ کی ہوتی تو مولا ناصاحب کی عقل اس گھناؤنے فعل میں کوئی مضائقہ نہ سمجھتی ؟ اگر وہ مسلمان نہ ہوتے تو اپنی ہمشیرہ سے عقد میں انکو کوئی عقلی برائی یا معاشرتی عیب نظر نہ آتا؟

کیا مولاناصاحب کی عقل کو بید دلیل کافی نہیں کہ بید ایک غیر فطری، گھناؤنا، مکروہ، شر مناک اور نقصان دہ فعل ہے؟
صرف مذاہب ہی نے اس فعلِ مکروہ کی مذمت نہیں کی بلکہ زمانہ قدیم سے ہی بیر رااور ممنوع قرار چلا آرہا ہے۔ لادین معاشر وں میں بھی بید ممنوع اور اخلاقی جرم کا درجہ رکھتا آیا ہے۔ بید بات نہیں ہے کہ ایساہو انہیں، فاسد عقل اور کر پٹ ذہنیت کی کچھ مثالیں ملتی ہیں لیکن مجموعی طور پر بیہ ہر طرح کے مذہبی یالادین معاشر سے میں ایک عیب، برائی اور جرم تصور کیا جاتارہا ہے اور یہی اُس اجتماعی شعور اور اجتماعی عقل کا مظاہرہ ہے جسکاذ کر اس ناچیز نے اوپر کیا ہے۔

فرماتے ہیں اگر کوئی شخص میہ کہے کہ یہ توبڑی بداخلاقی کی بات ہے، بڑی گھناؤنی بات ہے تواسکا جواب موجو دہے کہ یہ بداخلاقی اور گھناؤنا بین سب ماحول کے پیدا کر دہ تصورات ہیں۔ آپ ایسے ماحول میں پیدا ہوئے ہیں جہاں اس بات کو معیوب سمجھا جاتا ہے اسلئے آپ اسکو معیوب سمجھتے ہیں ورنہ عقلی اعتبار سے کوئی عیب نہیں۔

گھناؤنے، مکروہ اور شر مناک والی دلیل کو مولاناصاحب ماحول میں رائج تصورات کی پیداوار قرار دے کررد کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہم پوچھتے ہیں کہ ماحول میں رائج تصورات کہاں سے پیدا ہوتے ہیں؟ مولاناصاحب۔۔۔ اپنی تحریر کوپڑھا بھی کرتے ہیں آپ؟ تصور، خیال، ادراک، وہم، گمان سے سب کہاں سے آتے ہیں؟ صاحب، ان چیزوں کاماخذ عقل اور سوچ بچپار ہی ہے۔

اس فعل کے غیر فطری ہونے سے تو جانور بھی آگاہ ہیں اور حتی الوسع اس سے اجتناب برتے ہیں۔ بہت سے تواس سے بچنے کے لئے اپنے طرزِ حیات کوایک ایسے انداز سے منظم کرتے ہیں کہ جسمیں اس فعل سے ہر ممکن حد تک بچا جاسکے۔ مفتی تقی عثانی صاحب کی عقل کوالبتہ اسے سبحضے میں دشواری کاسامنا ہے چنانچہ وحی الٰہی کی را ہنمائی نہ ہوتی تو جانے کیاغضب ہو گیا ہوتا۔ جہاں تک تجربے اور سائنس کا تعلق ہے تو یہ بھی عقل ، مشاہدے اور معاشر سے میں رائج تصورات کی تصدیق کرتے نظر ہتے ہیں۔

مولاناصاحب دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ بھی ہیو من ارج (فطری خواہش) کا حصہ ہے۔ مولاناصاحب کا یہ دعویٰ کہ اپنی ماں بہن سے شادی کی خواہش انسان کا فطری نقاضاہے، ہمیں چکرائے دے رہاہے اور اسکے تصور کرنے کا بھی خالی تصور ہی ہمارے ضمیر کو کا نٹوں پہ گھیسٹے دے رہاہے چنانچہ ہم توانکے اس بیہو دہ اور شر مناک دعوے کا فیصلہ قار کین کرام پہ چھوڑتے ہیں۔ ہمارے لئے تواس یہ سوچنا بھی ایپے عقل وشعور اور انسانیت کو لہولہان کرنے کے متر ادف ہے۔

آگے چل کے ارشاد فرماتے ہیں کہ۔ اگر آپ کہیں کہ اس سے طبی طور پر نقصانات ہوتے ہیں لیکن آپکو معلوم ہے کہ آج مغربی دنیامیں اس موضوع پر کتابیں آرہی ہیں کہ اسلزاد بالا قارب انسان کی فطری خواہش کا حصہ ہے اور اسکے جو طبی نقصانات بیان کئے جاتے ہیں وہ صحیح نہیں ہیں۔

قر بی رشتہ داروں میں ازدواجی تعلقات کے شدید اور ثابت شدہ طبی نقصانات ہیں۔ یعنی باپ بیٹی، ماں بیٹے یابھائی بہن کے در میان اسطر ح کے تعلق کے صورت میں پیدا ہونے والی نسل میں جینیاتی خرابی کے 25 فیصد (1/4) چانسز ہیں اور یہ بھی صرف اس صورت میں کہ ایسااس بلڈ لائن میں پہلی بار ہور ہا ہو، ور نہ یہ امکانات شار حانہ یعنی ایسپونینشکلی بڑھیں گے۔ فرسٹ کزن کار شتہ یعنی قر ببی رشتہ داری تو مولا ناصاحب کی وحی الہی بالکل حلال قرار دیتی ہے جبکہ روز مرہ کا تجربہ ومشاہدہ تو اسکے برعکس نتائج دیتا ہے۔ عقل اور تجربہ بتاتا ہے کہ ازدواجی تعلق کے لئے اپنے خون سے جتنا دور جائیں گے اتناہی جینیاتی خرابیاں پھیلنے کے امکانات کم ہوں گے اور جتناخون کے رشتے کے نزدیک ہوں گے اتناہی امکانات میں اضافہ ہوگا۔ معلوم نہیں تقی عثانی صاحب نے کوئی طبی نقصانات نہیں ہیں اور بیر انسان کی فطری خواہش کا حصہ ہے۔ انکو اپنے اس دعوے کا گھوس

ثبوت پیش کرناچاہئے تھا چنانچہ میری درخواست ہے کہ وہ اپنے اس دعوے کامستندیعنی ثابت شدہ حوالہ پیش کریں، تب تک کے لئے یہ احقرائے اس دعوے کو نظاح بھوٹ ہی قرار دے گا۔

مولاناصاحب کے منافقانہ مذہب کی تعلیمات ایک طرف محرم سے جنسی تعلقات کی ممانعت کرتی ہیں جبکہ دوسری طرف ایکے نزدیک خود ایکے جدِ امجد اسکے مرتکبہوتے رہے ہیں اور نوعِ انسانی کی ابتداء ہی incest سے ہوئی ہے۔ ایک طرف مولانا صاحب کا آسانی مالک ایک ہی جوڑا پیدا کر کے افزائش نسل کے لئے بھائی بہن کی باہم شادیاں کرنے پر مجبور کر رہاہے حالا نکہ ایک قادرِ مطلق خدا کو کس چیز نے روک رکھا تھا کہ دو مختلف جوڑ ہے پیدا کر دیتا اور انکواس فعل مکر وہ و مصر سے بچالیتا اور ایس فعل مکر وہ و مصر سے بچالیتا اور ایس گھناؤنی مثال ہی قائم نہ ہوتی۔۔ کہیں عبید اللہ بن حسن قیر وان نے بھی بے دلیل خود خدا کے منظور اور نافذ کر دہ اس مذموم فعل سے تو نہیں لی تھی ؟

جاری ہے

### حماقت کا وانرہ کار (حصہ سوم)<sub>ر</sub>

مفتی تقی عثانی صاحب کہتے ہیں کہ اسلام اور سیکولر ازم میں بنیادی فرق ہے ہے کہ اسلام کہتا ہے کہ بیشک تم عقل استعال کرو
لیکن صرف اس حد تک جہاں تک وہ کام دیتی ہے، جس چیز کے لئے اللہ تعالی نے تیسر اذریعہ علم یعنی و جی عطاکی ہے وہاں عقل کو
استعمال کروگے توبیہ عقل غلط جو اب دینا شروع کر دے گی۔ اسی وجہ سے نبی کریم مَثَالِّا يُنِیمُ تشریف لائے۔ جسکے لئے قر آنِ کریم
اتارا گیا۔ قر آن آ پکو بتائے گا کہ حق کیا ہے اور ناحق کیا ہے۔ یہ بتائے گا کہ صیح کیا ہے اور غلط کیا ہے، خیر کیا ہے اور شرکیا ہے۔
یہ سب باتیں آپ کو محض عقل کی بنیاد پر معلوم نہیں ہو سکتیں۔

ہم کہتے ہیں کہ عقل ،انسانی زندگی کو پیش آنے والے تمام مسائل کا احاطہ کرنے کی قدرت رکھتی ہے۔نام نہاد و حی کاسہارالیکر اور عقل پہ قد عن لگا کر عیار اور ظالم او گول نے نوعِ انسانی پر وہ ظلم ڈھائے ہیں کہ جسکی نظیر نہیں ملتی۔ کہیں ایک ظالم ،زانی اور ڈاکو و حی کی آڑ میں قبیلوں کے قبیلوں کو صفحہ ہستی سے مٹادیتا ہے ، معصوم بچوں کو غلام بنالینا آئی عور توں کو خاد مائیں اور رکھیلیں بنالیتا ہے تو کہیں اپنے نفس اور خود پر ستی کی تسکین کی خاطر خود کو تمام بنی نوعِ انسان میں افضل قرار دے دیتا ہے۔ ابنی بہو کو بیوی بنالیت میں اسکو کوئی برائی نظر نہیں آتی اور جن کو اسمیں برائی نظر آتی ہے انکو و حی کار عب دے کر چپ کرا دیتا ہے۔ جی جناب، واقعی ہم عقل کی بنیاد پر اپنے تی جیسے گوشت پوست سے بنے جیتے جاگتے انسان کو صرف اسکے مختلف خیالات کی وجہ سے قابلِ گر دن زنی قرار نہیں دے سکتے ، و حی ہی ہے جو ہمیں ایسا کرنے کا حوصلہ دے سکتی ہے۔ عقل کی بنیاد پر ایک ضعیف عمر رسیدہ معزز بڑھیا کی ٹائیس چر کر دو ٹکڑے کر دیناوا قعی ایک کار محال ہے۔۔۔ یہ و حی ہی ہے جسکی مد دسے عقل کو د باکر ایسا

بہیانہ ظلم کیاجاسکتاہے۔

جسٹس مفتی تقی عثانی صاحب، آپ یہاں چوک رہے ہیں۔ سنہری اصول ایک مسلمہ پیانہ ہے اور معلوم انسانی تاریخ سے چلا آرہاہے۔ یہی وہ پیانہ ہے جسکی مد دسے اچھے اور برے، حق اور ناحق اور خیر وشرکی تمیز کی جاسکتی ہے۔ وجی تو چالباز لوگوں کا ایک حربہ بھی ہو سکتا ہے جس کی مد دسے وہ اپنے مقاصد کا حصول اور عقلمند لوگوں کے منہ بند کرنے کی کو ششیں کرتے آئے ہیں۔ وہی کو ہم علم کی قسم مان ہی کیسے سکتے ہیں؟ اسکی تصدیق کا طریقہ کیا ہے؟ کیا کسی کا یہ کہہ دینا کہ "مجھ پہ وہی اترتی ہے چنانچہ میر ااتباع کرو" کافی ہے؟ ہم یہ کیسے جانیں گے اس شخص پر واقعی وجی اترتی ہے اور یہ ذہنی مریض یا فراڈیا نہیں ہے؟ اور وہی ہمی شیطانی نہیں بلکہ رحمانی ہے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ شیطان اس شخص کو خدایا اسکا فرشتہ ظاہر کرکے اپنے مقصد کے لئے استعال کر رہا ہو۔ وجی کانام لیکر بھلے وہ شیطانی اعمال کر تارہے اور ہم یہ کہہ کر مطمئن ہوتے رہیں کہ وجی کا دراک انسانی بساط سے باہر ہے چنانچہ جو بھی یہ شخص کر رہا ہے ٹھیک ہی ہو گا بس ہمیں اسکی شمجھ نہیں ہے۔ واقعی عقل کی حدود ہوتی ہیں پر جاہلیت کی کوئی حد نہیں ہے۔

آگے خزیر حلال ہوناچاہئے اور ایک واقعہ کے تحت انہوں نے جو کہاہے وہ اپیل ٹواتھارٹی نامی منطقی مغالطے ہیں (ویسے تواکلی یہ ساری تحریر ہی ایک عظیم الثان منطقی مغالطہ ہے اور میر انہیں خیال کہ یہاں تک پہنچ کر قاری کو بیہ بات سیجھتے کوئی د شواری پیش آئے کے ۔ خزیر کی حرمت کے لئے وہ قر آن کو بطور دلیل پیش کررہے ہیں جبکہ قر آن وحی اللی ہے بھی یا نہیں ، یہ بات بجائے خود ایک متنازعہ موضوع ہے۔ پھر گانے بجانے کی حرمت کے لئے بھی یہی مغالطہ ، کہ محمد کو اللہ کارسول تسلیم کر لیا بغیر یہ بات ثابت کئے کہ وہ اللہ کارسول سیا ہیں۔ کیا پہلے انکو یہ بات ثابت نہیں کرنا چاہئے کہ محمد واقعی میں اللہ ہی کارسول ہے ہی یہ بیشتر اس کے کہ وہ چودہ صدی پہلے گزرے ایک عرب، لینی مجمد کے الفاظ کو ایک مستند دلیل کے طور پر استعال کریں؟ پہلے محمد کی نبوت تو ثابت کر لیس، پھر اسکی بات کو وحی اللی کا درجہ بھی دے لیجئے گا۔ جب تک آپ ایسانہ کر سکیس، تب تک آپ کی خرشندہ ہو کہ دلیلیں منطقی مغالطہ کہلائیں گی۔

### <u>ڦڙئينو</u>

دیکھئیے اس تصویر کو. یہ چیز ڈائیناسار کہلاتی ہے. اس نے کرہ ارض پر 160 ملین سال حکومت کی جبکہ اس کے اجداد کی تاریخ 230 ملین سال پر انی ہے. . مگر حیرت انگیز طور پر اللہ نہ صرف اس کے ذکر سے عاجز نظر آتا ہے بلکہ اس کی طرف ادنی تراشارہ تک نہیں کر تااور اسے ایسے نظر انداز کر دیتا ہے جیسے یہ بے چارہ کبھی تھاہی نہیں. \_\_\_\_\_.

عجیب بات سے کہ جب ہم نے اللہ کا قر آن،اس کی انجیلیں اور باقی مقدس بکواس پڑھی تو ہمیں گائے، بھینسیں، پرندے، گدھے، مکڑیاں، چیوٹیاں، ہاتھی و دیگر جانوروں اور کیڑے مکوڑوں کاخوب تذکرہ ملا کیونکہ بیرسارے جانور و کیڑے مکوڑے انبیاء کے ادوار میں موجود تھے.

گریہ عجوبہ جانور جس نے زمین پر انسان سے بھی زیادہ حکومت کی چو نکہ صلعم کے دور میں نہیں تھا، اور ناہی اسے اڑنے والے عیسی اور سانپوں کے شوقین موسی نے دیکھا تھا اس لیے اس کا کسی بھی ابر اہمی ہو گس کتاب میں کوئی ذکر نہیں ہے جبکہ کتے بلیلاں اس اللہ کے نظر میں زیادہ اہمیت کے حامل تھے!! یہ خدائی جھول ایک بارپھر ثابت کرتا ہے کہ مذاہب انسانی تخلیق کے سوا کچھ نہیں ہیں کیونکہ ان کاخداہر چیز کا احاطہ کرنے سے قاصر ہے جیسا کہ وہ جھوٹاد عوی کرتا ہے.

## سچانی / حقیقت کیدے

ہمارے آس پاس بے شار مذاہب موجو دہیں اور ہر مذہب حقانیت کا دعوید ارہے۔انسان جس مذہب کے ماننے والوں میں پیدا ہو تاہے مرتے دم تک اسی مذہب پہ قائم رہتا ہے۔شاذہی ایساہو تاہے کہ کوئی شخص اپنے پیدائشی مذہب سے دستبر دار ہو کر کوئی اور مذہب اپنالے۔

ایسے میں ہمارے پاس کیا گارنٹی ہے کہ ہم جس مذہب پر کاربند ہیں وہی حقیقت تک رسائی کا ذریعہ ہے۔ ہم نے اپنے پیدائش مذہب کو کب پر کھاہے یااس کا دوسرے مذاہب کے ساتھ تقابلی جائزہ لیاہے ؟

بہت سے لوگ اس وہم میں مبتلا ہوں گے کہ وہ اپنے مذہب کے بارے میں اچھی طرح سے جانتے ہیں اور اس کی حقانیت سے آگاہ ہیں، لیکن یقین سیجئے ایسانہیں ہے۔ یہ بچپپن سے کی گئی برین واشنگ کا اثر ہے کہ ہم رٹی رٹائی باتیں دہر ادیتے ہیں، ان پہ ایک بھی لمحہ کے لئے سوچے بغیر۔

ا بھی گزشتہ چند عشروں کے دوران کینیڈا کے ایک شخص (John de Ruiter) نے بنی نوعِ انسان کے نجات دہندہ ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔ اس کے پیروکاروں کے نزدیک اس کا درجہ یسوع مسے سے بھی زیادہ ہے۔ اس کے دعوے کی جانچ کیسے کی جائے۔ کس بنیاد پہ ہم اس کے دعوے کو جھٹلائیں یااس کی تصدیق کریں گے۔ کیااس کاخو دکا دعویٰ اور اس کے جانثار پیروکاروں کی تصدیق ہمارے لئے کافی ہونا چاہئے؟ کیا ہماراحق نہیں ہے کہ اس کے آگے سرتسلیم خم کرنے سے پہلے خوب اچھی طرح سے تصدیق و تسلی کرلیں کہ یہ شخص واقعی ہمارانجات دہندہ ہے اور کسی آسانی مقدر ہستی نے اسے ہمارے لئے بھیجا ہے اور اس کی پیروی میں ہی ہماری بھلائی ہے۔ ہم کیوں اس کے اپنے کہے گئے الفاظ یااس کے (ممکنہ عقیدت میں اندھے) پیروکاروں کی بات یہ ایمان لے آئیں۔ یا ہم سرے سے اسکی بات سے بغیر اسکا انکار کر دیں؟ لیکن کہیں ایسانہ ہو کہ واقعی وہ

پیغامبر ہو یا"ریفار مر" ہواور اللہ نے بنی نوعِ انسان پررحم کھا کر اسکی صورت میں ایک اور موقع عنایت کیا ہواور ہم بغیر اسکی بات سنے انکار کرکے اپنے پاؤں پر کلہاڑی مار بیٹھیں۔

ہم ایسا کیوں نہ کریں کہ اسکے دعوے کو پر کھ لیں اور جانجیں کہ اسمیں کتنی صداقت ہے؟ اور جب ایسا کر چکیں تو بالکل اسی میعار پر کہ جس پر اسکو پر کھاتھا، اپنے موجو دہ مذہب کے دعوائے صدافت کو بھی پر کھیں۔

اپنی ہیوی اور تین بچوں کی موجود گی میں اس نے اپنی دوخو بصورت پیروکار بہنوں قطرینہ اور بینیتا کے ساتھ جنسی روابط قائم کئےر کھے اور ان لڑکیوں کے والدین یہ جان کرخوشی سے بچولے نہیں سائے کہ "حق" نے ان کی بیٹیوں کو ہمبستری کا شرف بخشا ہے۔ اس کی اپنی بیوی کو جب اس کا علم ہو اتو اس نے اس کے خدائی دعوے کی تر دید کی اور علیحد گی اختیار کرلی۔ مزے کی
بات یہ ہے کہ اس کے بیشتر پیروکار اپنے مسیح کی اس روش کے بارے میں جانتے ہیں پر تنقیدی انداز میں سو چناہی گوارا نہیں کرتے۔ کیونکہ جب ہم کسی کو خدا، پنیمبر، مسیح یا برتر تسلیم کر لیتے ہیں تو پھر اس کے گناہ، کمزوریاں یا غلطیاں ہماری نگاہوں سے
او جھل ہو جاتی ہیں۔

جون نامی یہ نجات دہندہ کہتاہے کہ اس میں اس کی خواہش نفسانی کا کوئی عمل دخل نہیں ہے اور یہ کہ اس کا تعلق ان لڑکیوں کے ساتھ روحانیت پر مشتمل ہے۔ میرے خیال میں عقیدت کی عینک اتار نے پر بیہ اندازہ لگاناچنداں مشکل نہیں کہ اس "نبی الانبیاء" نے کس چیز کوروحانیت کانام دے رکھاہے۔

شروع میں تواس نے اس تعلق کا سرے سے ہی انکار کر دیالیکن جب معاملہ سامنے آگیاتواس نے جو تاویل دی وہ قابلِ داد ہے۔ اس نے کہا کہ پہلے جب میں نے اس تعلق کا انکار کیاتووہ "شخصی سطح" پر انکار تھا، اور "شخصی سطح" پر میر ااب بھی کوئی افئیر نہیں ہے۔ نہ ہی میں شہوت پرست ہوں۔

اس کے پیروکاروں میں ایک مشہور ماہرِ نفسیات بھی ہے کہ جس کا دعویٰ ہے کہ اس کے تبیں سالہ تجربے کی روسے جان ڈی ریوٹر مکمل طور پر ذہنی صحت مند شخصیت ہے۔اور مزید کہ:

John's responses have cleared questions in my mind that lasted decades... Looking "back at it, after having read about or been to so many spiritual teachers and teachings through-out the years, and the questions that lingered in my mind still yet unanswered, the fact that John has answered them with such fullness and clarity, fills "...my Being with so much Gratitude and Love

راہنمائی اور ہدایت کی تلاش میں ہیں؟

ہم انسان سہل پیندواقع ہوئے ہیں اور چاہتے ہیں کہ کوئی ایساہوجو ہماری را ہنمائی کرے اور بتائے کہ ہمیں کیا کرناہے تا کہ ہمیں خود فیصلے کرنے کی کوفت نہ اٹھانی پڑے۔ ہم "نجات" پانے کے لئے لا کھوں کروڑوں روپے خرچ کر دیتے ہیں۔ ہم جنوں فرشتوں پر یقین رکھتے ہیں، روحوں کومانتے ہیں، بھوت پریت، آسیب شیاطین، جادو تعویذ سے ڈرتے ہیں۔ ہم ساد ھوؤں فقیروں، ملا پنڈت، پیروں پنجمبروں کے پیچھے چلتے ہیں تا کہ ہم سوچنے شبجھنے اور ضمیر کے مطابق زندگی گزارنے کی ذمہ داری سے آزاد ہوجائیں۔

جب ایسے لوگوں کا وجود ہوگا کہ جو پیر و کاربننا چاہتے ہیں تو فطری طور پر ایسے لوگ اٹھیں گے جورا ہنمائی کا دعویٰ کریں گے۔ جب لوگ بھیٹر بکریوں کی طرح سو چناشر وع کریں گے تو چروا ہے کے بہر وپ میں بھیٹر بے خو دبخو دپیدا ہو جائیں گے۔ نہ ہب ایسے ہی تشکیل پاتے ہیں۔ ایک جعلساز اٹھتا ہے اور گروہ بناتا ہے جو اس کے لئے بچھ بھی کرنے کو تیار ہوتا ہے، جب یہ جعلساز مرتا ہے تو احتقوں کا یہ ٹولہ مذہب کا در جہ اختیار کرلیتا ہے اور اس جعلساز کو پیغیسر، سینٹ یا اوتار وغیرہ کے عہدے پہ فائز کر دیا جاتا ہے۔ اس کی موت کے بعد اس کے جانار عقیدت مند اس سے پُر اسر ار دکا بیٹیں منسوب کر دیتے ہیں۔ اس کے لیے مجزے اور خرق عادات گھڑ لیتے ہیں اور اس کو نبوت کے ساتویں آسمان پر بٹھا لیتے ہیں، حتی کہ خداتک بنا لیتے ہیں۔ اس کا ایک واضح ثبوت مسلمانوں کی احادیث ہیں۔ ہے شار احادیث میں نبی کریم مُنَّا اللّٰهِ ہُی کہ اللّٰہ کی کتاب ہے اور تب سے اب تک محفوظ شکل میں ہے، مجزات کا انکار کرتا حالا نکہ خود قرآن جو مسلمانوں کے نزدیک اللّٰہ کی کتاب ہے اور تب سے اب تک محفوظ شکل میں ہے، مجزات کا انکار کرتا

وَمَامَنَعَنَا أَن نُّرُسِلَ بِالْآيَاتِ إِلَّا أَن كَدَّبِ بِهِاالْآوَّلُونَ ۚ وَآثَيْنَا ثَمُودَ النَّاقَةَ مُنْصِرَةً فَظَلُمُوا بِهَا َّوَمَا نُرُسِلُ بِالْآيَاتِ إِلَّا تَحْوِيفًا ﴿سورة الاسراء آيت 59﴾

ترجمہ: وواور ہم نے نشانیاں بھیجنی اس لئے موقوف کر دیں کہ پہلے لوگوں نے اسکی تکذیب کی تھی۔ اور ہم نے شمود کواونٹنی نبوت صالح کی تھلی نشانی دی توانہوں نے اس پر ظلم کیا۔ اور ہم جو نشانیاں بھیجا کرتے ہیں توڈرانے کو۔ " یہ قصے کہانیاں نسل در نسل منتقل ہوتی ہیں اور یہی ان کے اثبات کی دلیل بن جاتی ہے۔ آج کے دور میں کوئی مسلمان بھی آزادانہ جنسی میل جول کی تائید نہیں کرے گالیکن یہی مسلمان کچھ صور توں میں نہ صرف ان کو قبول کر تاہے بلکہ اس کے لئے ہر ممکن دلائل بھی پیش کر تاہے۔

جون کا یہ بھی دعویٰ ہے کہ وہ "سچائی" تک پہنچ گیاہے اور دوسروں کی بھی راہنمائی کر سکتا ہے۔ کیاہم جانتے ہیں کہ حقیقت کو کیسے جانا جائے؟ کیا کوئی ایسامذ ہب ہے جو ہمیں حقیقت سے روشاس کر ادے؟ اور سب سے اہم سوال یہ ہے کہ "حقیقت" ہے کیااور اس سے کیام رادہے؟

حقیقت توایک ہی ہوتی ہے جس میں تغیر نہیں ہو تا،جو بدلتی نہیں اور جو ہمیشہ ہمیشہ قائم رہتی ہے۔اگر ہمارایقین خدا پر ہے تو پھر ہمارااس بات پر بھی یقین ہے کہ خدا حقیقتِ کا ملہ ہے۔اب بیہ سوال پیدا ہو تاہے کہ کیا ہم حقیقتِ کا ملہ کا ادراک کر سکتے ہیں؟ کیا قطرے میں سمندر سمویا جاسکتا ہے؟ کیاایک محدود، لا محدود کا احاطہ کر سکتا ہے؟

میں اپنی محدودیت کاادراک رکھتا ہوں، مجھے اپنی کم علمی کا بھی پیۃ ہے۔ مجھے پیۃ ہے کہ میں نہیں جانتا۔ عین ممکن ہے کہ حقیقت ایک ہواور لا محدود بھی ہو،لیکن کیامیں اس کااحاطہ کر سکتا ہوں؟ نہیں!

لیکن اس کا یہ مطلب تو نہیں کہ میں تلاش ہی ترک کر دوں۔ سیجھنے کے عمل میں مجھے سوال بھی اٹھانے پڑیں گے ،اور تعصب سے بالاتر ہو کر کھلے ذہن سے تلاش کرناہو گا۔ ساتھ ہی مجھے یہ بھی واضح طور پر سمجھ لیناہو گا کہ حقیقت لا محد و دہے جبکہ میں محد و دہوں ، چنانچہ میں کبھی بھی ساری حقیقت کا ادراک نہیں کر سکتا۔ کیونکہ محد و دلا محد و دکا احاطہ کرنے سے قاصر ہے۔

اس وسیع النظری تک پہنچنے کے لئے یہ سمجھنا بھی ضروری ہے کہ شخصی عقائد و نظریات پر اس کے ماحول اور تعلیم کی گہری چھاپ ہوتی ہے۔ ہمارے موجو دہ عقائد ہمارے گزشتہ تجربات کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ ہر روز ہم نیا پچھ سیکھتے ہیں چنانچہ ہمارے شعور میں اضافہ ہوتا ہے۔ ہمارے شعور میں اضافے کے ساتھ ہمارے عقائد بھی تبدیل ہوتے ہیں اور عقائد کی یہ تبدیلی بہت آ ہستگی کے ساتھ لاشعوری طور پر ہوتی ہے۔

یہ جان لینے کے بعد کہ عقائد میں بھی تبدیلی ہر لمحہ واقعہ ہوتی رہتی ہے، مجھے اپنے عقائد سے چیٹے رہنے کی کیاضر ورت ہے؟ میں جانتا ہوں کہ انہوں نے بدلنا ہے، تو میں کیوں دوسر وں پہان کو مسلط کروں۔ میں کیوں ان کی "حقیقت" تک راہنمائی کروں جبکہ حقیقت تک جانے کا کوئی راستہ نہیں ہے، یہ بغیر راستے کے ہے۔

حقیقت ِ کاملہ کوئی ایسی چیز نہیں ہے کہ جس کو " دیکھا" جاسکے۔ کیونکہ یہ کوئی "چیز " نہیں ہے۔

حقیقت کا ملہ کوئی ایسی شئے نہیں کہ جس کو مکمل طور پر "سمجھا" جاسکے۔ کیونکہ بہ لا محد و دہے۔

حقیقتِ کاملہ منزل نہیں ہے اور کوئی ہماری راہنمائی اس تک نہیں کر سکتا کیونکہ حقیقت کوئی" جگہد"نہیں ہے کہ جہاں تک کاسفر طے کیا جائے۔

ہم توبس اس کواپنی محدودیت کی حد تک سمجھنے کی کوشش ہی کرسکتے ہیں اور جتنی کوشش کریں گے اتناہی حقیقت کے نزدیک تر ہوتے جائیں گے۔۔۔لیکن ہم حقیت ِ کاملہ تک کبھی نہیں پہنچ سکتے۔ حقیقت آشائی کاطریقه سائنسی طریقے سے کچھ زیادہ مختلف نہیں ہے۔وہ تھیوری پیش کرتے ہیں لیکن اس پر ایمان نہیں لاتے۔ اس کو بھی مسلسل تشکیک و تجربات کی کسوٹی پر پر کھا جاتا ہے۔ جب وہ تھیوری (اگر)غلط ثابت ہو جاتی ہے توانہیں اس تھیوری کور دکرنے میں کوئی تامل نہیں ہوتا۔

گیلیلونے اس وقت کے عمومی کائناتی نظریئے پہ شک کیااور مزید تحقیق کی، نتیج کے طور پر اس نے جانا کہ حقیقت تو موجو دہ عقائد سے بالکل مختلف ہے، اگر چپہ اس وقت کے بہت سے علماء و فضلاء نے اس سے اختلاف کیالیکن آج ہم ان علماء کے نام تک نہیں جانتے جبکہ گیلیلو کو بچپہ بچپہ جانتا ہے۔ ڈارون ایک دوسری مثال ہے، وہ بھی مذہبی شخص تھا، لیکن اس نے بائبل پپ سوال اٹھائے اور بائبل میں پیش کی گئی "پیدائش" کی تھیوری پہ شک کیا۔ آج اس کی تھیوری سائنس کے درجے پرہے اور ہر آنے والا دن اس پر اثبات کی مہر لگار ہاہے۔

جب ہم شک کرتے ہیں، سوال کرتے ہیں ہم نئی چیزیں سیکھتے ہیں۔ اگر چہ ہم حقیقتِ کاملہ کو نہیں پاسکتے (کیونکہ بیدلا محدود ہے اور ہم محدود)، لیکن ہم اس کے نزدیک تر ہوسکتے ہیں۔ حقیقتِ کاملہ کا احاطہ ناممکن ہے، ذہن اس کا احاطہ نہیں کر سکتا، کتاب بھی نہیں کر سکتی۔۔۔ کوئی کس طرح کہہ سکتا ہے کہ یہ چند (سو/ ہزار) صفحوں کی کتاب حقیقتِ کاملہ کا احاطہ کرتی ہے؟ چاہے وہ قر آن ہی کیوں نہ ہو۔ کیا حقیقت محدود ہے کہ وہ اس کتاب میں ساگئی؟

جب ہم کوئی نئی بات سیکھتے ہیں تو ہم اپنے پر انے نظریات کور دنہیں کر دیتے ، صرف ہماراان کو سیکھنے کا اندازبدل جاتا ہے۔ مثلا ایک فرد قادرِ مطلق کے تصور کا انکار نہیں کرتا ، بالکل گیلیلو کے مانند ، اس نے زمین کورد نہیں کیا بلکہ "لوگوں کے زمین کو سیکھنے کا وی کو " در کیا تھا۔ وہ خداکا انکار نہیں کر رہا ، بلکہ لوگوں کے اس کو سیکھنے کا انکار کر رہا ہے۔ مثال کے طور پر وہ خداکا انکار نہیں کرتا بلکہ لوگوں کے اس کو سیکھنے کا انکار کرتا ہے کہ "ایک ہستی کہیں چپھی بیٹھی ہے اور غیر تعلیم یافتہ لوگوں کے ہاتھ بے تکے اور غیر منطقی پیغام بھیجتی پھر رہی ہے اور اس کا مطالبہ ہے کہ ہماری تخلیق کا مقصد اس کی عبادت (اور پیغیبر کی بلاسو ہے سیکھے پیروی) ہے اور ایسانہ کرنے کی صورت میں ابدی سز اہماری منتظر ہے۔۔۔"

کیا آپ کواس میں کسی انسانی چالبازی کی بونہیں آتی؟ قر آن، بائبل اور دیگر" آسانی' کتابوں کی نا قابلِ عمل اور عقل سے متصادم تعلیمات، ان مذاہب کے بانیوں کے مشکوک اور قابلِ اعتراض طرزِ زندگی اور پھر ان کے پیروکاروں کی جاہلانہ تاویلیں بالکل اسی طرح جس طرح جان دی ریوٹر کااپنی خوبصورت پیروکاروں سے جسمانی تعلق کی تاویل۔

جان دی ربوٹر کے ایک پیروکارنے بھی کیا تاویل دی ہے اس کے اس بے شرمی والے فعل کی، ملاحظہ سیجئے:

"دوسرے پینمبر بھی اپنے پیروکاروں کے ساتھ جنسی تعلقات استوار کرتے تھے۔ عین ممکن ہے کہ جنسی عمل ان لو گوں کے لئے پچھ اور معنی رکھتا ہوجو اس عالم مادی سے ذہنی تعلق توڑ چکے ہوں۔ جب آپ حقیقت کوپالیتے ہیں تواس قسم کی خواہشات .

آپ پہ غلبہ نہیں پاسکتیں بلکہ یہ محض نیے تلے مادی وظیفے بن جاتے ہیں جن کاشہوت رانی سے کوئی تعلق نہیں ہو تا۔۔۔ جیسے کھانا پاسونا، جو کہ محض ایک جسمانی فعل اور ضرورت ہے، کہ جس میں کوئی ہوس پنہاں نہیں۔۔۔ آپ جان دی ریوٹر کو پڑھیں تو آپ دیکھیں گے کہ اس نے کم و بیش وہی کچھ کہاہے جو دیگر انبیاء کہہ گئے ہیں۔۔۔

ہو سکتا ہے اس کے ان پیروکاروں کو ایمان کے لئے اپنی ذات سے باہر دو سری ہستی کی ضرورت ہواور جب تک ان کواس کی ضرورت ہواور جب تک ان کواس کی ضرورت ہووہ ان کو خدا کی طرف سے مہیا کی جار ہی ہو تا آئکہ وہ حقیقت کو اپنے اندر تلاش کر لیں "۔ ملاحظہ فرمائیں کہ کس طرح اندھی عقیدت عقل کو برباد کرتی ہے۔کارل مار کس نے خوب کہاتھا کہ "مذہب قوموں کی افیون میں مطرح اندھی عقیدت عقل کو برباد کرتی ہے۔کارل مار کس طرح ہیں کی دوران میں گی میں پیش کی ا

ہے" کس طرح ایک عقیدت مند چیلا اپنے گرو کے گھناونے فعل کو عقلیار ہاہے اور کس طرح اس کوروحانی رنگ میں پیش کر رہا ہے۔ اس کو یہ نظر نہیں آرہا کہ اس کا گروا پنی حیوانی خواہشات کو قابو نہیں کرپار ہااور اپنے ہیر وکاروں کے اعتاد (اور بیو قونی) کا فائدہ اٹھار ہاہے۔ لیکن اس کا یہ عقیدت مند اس پہ انگلی اٹھانا تو کجا بلکہ اس کے لئے دلیل پیش کر رہا ہے (شاید خود کو مطمئن

کرنے کے لیے؟)۔۔۔ کیوں؟ کیونکہ وہ اپنی عقل کو ایمان کے ہاتھ گروی رکھ چکاہے۔

اس کے عقیدت مند دعوے کرتے ہیں کہ ڈی ریوٹر مافوق الفطرت قوتوں کا مالک ہے، انہوں نے اس کے چہرے کو تبدیل ہوتے دیکھا ہے، وہ ایک وقت میں ایک سے زیادہ مقامات پہ پایا جاتا ہے وہ ان کے خواب میں آتا ہے وغیر ہوغیرہ۔
بالکل اسی طرح مسلمان بھی فکری تجزیہ کرنے کی صلاحیت سے محروم ہو چکے ہیں۔ وہ بھی کثیر الازدواجی کی دلیلیں دیتے ہیں۔ وہ بھی کم عمر نابالغ بچیوں کے نکاح کو عین دینِ فطرت گردانتے ہیں کیونکہ یہ ان کے پیغیر کی سنت ہے۔ دشمن کورات کے اندھیرے میں گھات لگا کے بغیر کسی پیشگی وار ننگ کے قتل کرنا اور ان کے بچوں کو غلام اور بیویوں کو جنسی تسکین کے سامان کے طور پر رکھ لینے اور انکی خرید و فروخت میں ان کو کوئی برائی نظر نہیں آتی۔ صرف عقائد کی بنیاد پر کسی کو حقارت سے دیکھنا ان کے خود پر رکھ لینے اور انکی خرید و فروخت میں ان کو کوئی برائی نظر نہیں ہوتے اس کے لئے جان تک لے لینا (یادے دینا) ان کے لئے کارِ ثواب بن جاتا ہے۔ جس حقیقت سے وہ خود واقف نہیں ہوتے اس کے لئے جان تک لے لینا (یادے دینا) ان کے لئے کارِ ثواب بن جاتا ہے۔

کیا ہمیں اپنا تجزیہ نہیں کرناچاہئے کہ کہیں ہم بھی جان دی ریوٹر کے چیلے کی طرح برین واش کر دیئے گئے ہوں اور صحیح غلط کی تمیز سے عاری ہو گئے ہوں؟ آخر کیا وجہ ہے کہ ہمیں دوسر سے مذاہب کے عقائد تو مضحکہ خیر معلوم ہوتے ہیں لیکن خود اپنے عقائد میں کوئی عجیب چیز نظر نہیں آتی۔

جس بھی مذہب کو عقل ومنطق کی کسوٹی پر پر کھا جائے وہ کھوٹا نکاتا ہے۔

کوئی بھی یہ دعویٰ نہیں کر سکتا کہ اس نے "حقیقت" پالی ہے یا یہ کہ وہ "حقیقت" تک راہنمائی کر سکتا ہے۔ صرف احمق یا پھر چالبازلوگ ہی ایسادعویٰ کر سکتے ہیں۔ کوئی بھی مذہب حقیقت تک رسائی کا ذریعہ نہیں ہے کیونکہ حقیقت کوئی ایسی چیز ہے ہی نہیں کہ جس تک پہنچا جائے۔

میر اخیال ہے کہ اب انسان کاعقلی ارتقاء اس سطح تک پہنچ چکاہے کہ وہ اپنی راہنمائی کے لئے دوسروں کی طرف دیکھنا بند کر دے کیونکہ جب تک بے وقوف بننے والے موجو درہیں گے بے وقوف بنانے والے آتے رہیں گے۔ جب تک پیروکاری کاجذبہ باقی رہے گا، مکارلوگ ان کو گمر اہ کرتے رہیں گے۔

جوعقیدہ بھی پیش کیاجائے اس کو پر کھیں، اس کاعقلی جائزہ لیں۔ مذہب کیوں شک کی حوصلہ شکنی کرتاہے؟ کیونکہ مذہب گھڑنے والے جانتے ہیں کہ یہی وہ اوزارہے جو دو دھ کا دو دھ اور پانی کا پانی کرتا ہے۔ جب آپ یہ فرض کر لیتے ہیں کہ ایمان شک سے بالا ترہے تو آپ اس پہ شبہ نہیں کرتے۔ جب آپ شبہ نہیں کرتے تو آپ تلاش، تحقیق، جبتجو نہیں کرتے اور جب آپ کھوج نہیں لگاتے تو آپ بھٹک جاتے ہیں۔ زندگی کا معنی تلاش کرناہے تو ایک مذہب سے دو سرے مذہب اور ایک راہنما سے دو سرے راہنما تک بھٹکنا ہے کارثابت ہو گا۔ اس کے بجائے انسانیت میں تلاش کیجئے، خدمت میں محبت میں۔

مر کزی خیال "کونسے مذہب کا انتخاب کیا جائے"

### <u> آزاو انسمان</u>

جب انسانوں پر کوئی آفت آتی ہے اور ہزاروں بے قصور لوگ مارے جاتے ہیں، تب مؤمن اس کے لیے کوئی ایساجواب تلاش کرنے کی کوشش شروع کر دیتا ہے جو اس کے عقیدے سے مطابقت رکھتا ہو، کبھی کوئی الیمی وجہ تلاش کرنے کی کوشش کرتا ہے جس کی وجہ سے ریت کے خدا کو غصہ آگیا ہو گا اور کبھی کہتا ہے کہ یہ مصیبت خدا کی طرف سے امتحان تھی .. یہاں سوال اٹھتا ہے کہ کیا واقعی ان بے چاروں کے ساتھ جو پچھ ہواوہ مقدر تھایاان کے اپنے فیصلے کا بھی اس نتیج میں کوئی عمل دخل تھا۔

اسلام اور دیگر آسانی مذاہب ہمیشہ سے اس خالی مخولی دائرے میں گھومتے چلے آئے ہیں، کیاانسان کااپنا کوئی آزاد ارادہ ہے یا آسانی ارادہ ہمی سب کچھ ہے؟ کیاوہ ہمیں دور سے ریموٹ کنٹر ول سے کنٹر ول کر رہاہے یا ہمارے بھی کچھ فیصلے ہیں جن کے ہم ذمہ دار ہیں؟ اسلام کے ٹھیکیداروڈےوڈے ظلماء.. مطلب.. علاءاس معاملے کو ہمیشہ ایک ہی نقطے پر ختم کرناچاہتے ہیں کہ خداصرف اچھائی ہی تخلیق کر تاہے یہ ہم ہیں جو برائی کی طرف نکل جاتے ہیں،اس نے ہمیں خیر وشر میں فرق کرنے کی تمیز دی ہے مگر افسوس ہم ضداورلا کچ میں آکر برائی کاار تکاب کرتے ہیں، یعنی اس نے ہمیں انتخاب کی آزادی دی ہے.

ایک اور مثال.. میں آپ سے کہتا ہوں کہ اگر آپ نے سکول کا ہوم ورک کیا تو میں آپ کو ہز ارروپے دوں گا، یہ ایک اچھی بات، آپ کے پاس اختیار ہے کہ آپ سکول کا ہوم ورک مکمل کر کے ہز ارروپے حاصل کریں یااس آفر کو ٹھکرادیں.. گر.. اگر میں اس میں اضافہ کرتے ہوئے یہ کہوں کہ اگر آپ نے ہوم ورک نہ کیا تو میں آپ کو گولی مار دوں گا؟اس صورت میں آپ ہوم ورک کرنے پر مجبور ہیں ناکہ ارادے اور انتخاب میں آزاد.

اس کے باوجود اوپر کے دوسینار بواب بھی اس خدا کی دھمکیوں سے کہیں زیادہ"رحم دلانہ "ہیں جو آپ کو ہمیشہ کے لیے جہنم میں بھونے گااور جب بھی آپ کی جلد جل کرخاکسٹر ہوجائے گی اسے ایک اور جلد سے بدل دیے گاتا کہ آپ کو جلانے کا سلسلہ جاری وساری رکھاجا سکے .. اس میں انسان کو انتخاب کا اختیار کہاں ہے ، اگر اس نے یہ خوفناک دھمکی دینی تھی تو ہمیں انتخاب کی آزادی کیوں دی ؟

اب ذراتصور کریں کہ اسلام اور عیسائیت دونوں آپ سے کہتے ہیں کہ وہی دین حق ہے اور اگر آپ نہیں مانے تو آپ کو جہنم میں جلایا جائے گا، ایسے میں آپ کس کا انتخاب کریں گے؟ یہ ایک مشکل سوال ہے کیونکہ جب آپ دونوں مذاہب کاموازنہ کرتے ہیں تو آپ کو ان دونوں میں کافی ہم آ ہنگی نظر آتی ہے، چھوٹی چھوٹی تفصیلات اور لباس کو تھوڑی دیر کے لیے نظر انداز کر دیں،

دونوں ہی چاہتے ہیں کہ آپ خدا کی عبادت کریں، دونوں ہی عورت پر ظلم ڈھاتے ہیں، دونوں ہی انسانی غلامی کو جائز قرار دیتے ہیں، دونوں ہی خالفین کا قتلِ عام کرنے کے قائل ہیں.. پھر کہتے ہیں کہ آپ کے پاس انتخاب کی آزادی ہے لیکن اگر آپ سے غلطی ہوئی تو جہنم کا ہولناک عذاب آپ کا منتظر ہوگا، چاہے کوئی ہے کے کہ عیسائیت نے زمانے کی ضروریات کو مد نظر رکھتے ہوئے اب اپنی اخلاقیات درست کرلی ہیں.. مگر کسی نے خداسے نہیں پوچھا کہ وہ ان تبدیلیوں سے خوش بھی ہے یا نہیں کیونکہ ہوسکتا ہے وہ اب بھی بغیر کسی تبدیلی کے عیسائیت کے اصلی ور ژن کو پسند کرتا ہو؟

یہ معاملہ واقعتاگا فی مشکل ہے، دونوں بھوتوں میں سے عبادت کے لیے کس بھوت کا انتخاب کیا جائے..اسلامی بھوت یاعیسائی
بھوت..اس بات کالیقین کرلیں کہ آپ کوان دونوں میں چھوٹی چھوٹی تفصیلات کے فرق کا پیتہ ہو..ایک نے اپنے اکلوتے بیٹے کو
آپ کے لیے مرنے کے لیے بھیج دیا اور دوسر ہے بھوت نے رسول، آلِ بیت اور ایک پوشیدہ آدمی (مہدی) بھیجا ہے، ایک کہتا
ہے کہ جب آپ اپنی بیوی کوماریں تواس بات کا خیال رکھیں کہ اس کی کوئی ہڑی نہ ٹوٹے جبکہ دوسر اکہتا ہے کہ اپنے غلام کو
مارتے وقت اس بات کا خیال رکھیں کہ وہ دودن بعد کام پرواپس آسکے... ہمم م م م ... کافی مشکل فیصلہ ہے .. ہے نا؟

ان دونوں خوبصورت آفروں کے در میان آپ کی زندگی میں مزید سوچنے کے لیے رہ ہی کیا گیاہے؟ کیا آپ ان دونوں راستوں میں سے کسی ایک کے انتخاب میں آزاد ہیں؟ اور کیاان دونوں خرافاتی بھوتوں کی موجو دگی میں آپ واقعی آزاد ہیں؟

اگر کوئی خدا ہو تا اور آپ کا امتحان لینا چاہتا، تو پہلے آپ کو انتخاب کی آزاد کی دیتا اور اپنی موجود گی کے بارے میں آپ کو لاعلم رکھتا تا کہ دیکھ سکے کہ آپ کا انتخاب درست تھا اور خوف پر مبنی نہیں تھا، ڈرائیور سار جنٹ کو دیکھ کر سکنل پر گاڑی روک سکتا ہے اور اس کی غیر موجود گی میں سکنل توڑ بھی سکتا ہے، یہی درست امتحان ہے، اس خدا کو بھی چاہیے کہ وہ رشوت دے کر لوگوں کو اکسانا بند کرے تا کہ اسے یقین ہو سکے کہ انسان اپنے اختیارات بغیر کسی دباؤ کے استعمال کر رہاہے.

یہ مؤمنین جنہیں خداجنت میں داخل کرے گا نہوں نے ایسا کچھ نہیں کیا کہ وہ اس کے حق دار تھہریں، انہوں نے درست راستے کے انتخاب کے لیے اپنی عقل کا استعال نہیں کیا بلکہ عذاب کے خوف اور جنت کی لالچ میں مذہبی تعلیمات پر دیوانہ وار عمل کیا. یہ آزاد سوچ کے مالک انسان نہیں ہیں اور ناہی معاملات کو اخلاقی طور پر دیکھتے ہیں.

ریت کاخدااپنے عیسائی اسلامی ورژن میں جو کچھ کر رہاہے اسے ظلم اور رشوت کہتے ہیں نا کہ انتخاب کی آزادی، جو بھی اس آسانی بھوت کی موجو دگی پریقین اور اس پر ایمان رکھتاہے آزاد انسان قطعی نہیں ہے اور ناہی اس پر اس خاصیت کا اطلاق ہو تا ہے کیونکہ اس کاخدااس پریہ قاعدے قانون زبر دستی تھو پتاہے اسے ان میں انتخاب کی آزادی نہیں دیتا.

آزاد انسان کون ہے؟ آزاد انسان مؤمن انسان نہیں ہے جوہر وقت آسانی بھوتوں، جلادوں اور ٹارچر سیلوں سے تھر تھر کا نپتا رہتا ہے، وہ انسان آزاد نہیں ہے جسے لالچ اور خوف اپنے فیصلے بدلنے پر مجبور کر دیں، آزاد انسان وہ ہے جوخو دا نتخاب کر تاہے... جو جانتا ہے کہ بھوت وہم ہیں اور ریت کا خدا محض ایک بچوں کا قصہ .

### عقل مندوں كوسلام!

# كركثيريا



مسلمانوں کے ساتھ طویل ترین تجربات کے بعد میں اس نتیجے پر پہنچاہوں کہ وہ مسلمان جوخود کو جدت واعتدال پیند مسلمان کہلوانا پیند کرتے ہیں دراصل گر گٹ کی کوئی قشم ہیں، آپ جیسے ہی ان کے ساتھ گفتگو کا آغاز کرتے ہیں پینچ چاتا ہے کہ آپ ایک گول مول خالی مخولی دائرے میں گھوم رہے ہیں جس میں آپ جس قدر چاہے گھوم لیں آپ کسی نتیجے پر نہیں پہنچ سکتے.

اگر آپ سلفیت اور وہابیت پر بات کریں تو یہ کہتے ہیں کہ وہ اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ مسلمان علاء کے ان عجیب وغریب فتاوی پر بات کرناچاہیں جو وہ و قباً فو قباً چھوڑتے رہتے ہیں تو وہ کہتے ہیں کہ یہ علاء اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ تصوف پر بات آپ شیعہ اسلام پر بات کریں تو کہتے ہیں کہ یہ روافض اور کا فرہیں اور اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ تصوف پر بات

کریں توجواب آتا ہے کہ یہ مشرک ہیں اور اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ افغانستان، صومال، سودان، سعودیہ یا ایران پر بات کرناچاہیں توجواب آتا ہے کہ یہ ممالک اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ پاکستان اور عراق میں شیعوں کے قتل پر بات کرنے کی کوشش کریں تو کہا جاتا ہے کہ یہ جہادی اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اگر آپ طالبان اور اس کے جیسے دیگر مسلح اسلامی وہشت گردگر وہوں اور ان کے معصوم لوگوں پر خود کش حملوں کی بات کریں توجواب پھر یہی آتا ہے کہ ہم سے طالبان کی بات نہ کریں یہ جہادی اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے، اور اگر آپ کہیں کہ جناب ان کی اسوہ حسنہ تور سول ہیں جس کی سنت پر وہ عمل کرتے ہیں تو بھی یہی جواب آتا ہے کہ خود رسول اسلام کی نمائندگی نہیں کرتے.. (مذاق).

اس کے بعد اگر آپ کوئی حدیث پیش کریں تو کہتے ہیں کہ یہ حدیث ضعیف ہے اور ضعیف احادیث سے استدلال جائز نہیں حالانکہ وہ خود ایسی احادیث سے استدلال پیش کرتے نظر آتے ہیں لیکن جب آپ کی باری آتی ہے تو یہ احادیث ظالمانہ اور جعلی احادیث بن جاتی ہیں جو اسلام کی نمائندگی نہیں کر تیں، اور اگر آپ صحیح حدیث پیش کریں تو کہتے ہیں کہ آپ کو اس حدیث کو اصادیث کی دو سری حدیث کے سیاق ہیں سمجھنا چا ہے اور اسے قر آن اور اس کے ناتخ و منسوخ اور طالع اور مطلوع کے گور کھ دھند کے ساتھ منسلک کرناچا ہے، لیکن اگر صحیح حدیث کچھ زیادہ ہی خرافات پر مشتمل ہو تو پنیتر ابدل کر کہتے ہیں کہ ہم حدیث کو نہیں مانے یاساری احادیث پر اعتبار نہیں کیا جاسکتا یا پھر یہ اسر ائیلیات ہیں سے ہے، اگر آپ ترفذی سے کوئی حدیث پیش کریں تو کہتے ہیں کہ مسلم کے بال اس کاذکر نہیں حالا نکہ ترفذی بھی صحیح حدیث کی کتابوں ہیں شار کی جاتی ہے اور ان ساری صحاح کتب احادیث پر بارہ سوسال سے اس امت اور اس کے علاء و فقہاء صحیح حدیث کی کتابوں ہیں شار کی جاتی ہے اور ان ساری صحاح کتب احادیث پر انحصار کرتے ہیں اور ساری خوفاک شریعت انہی زر دکتابوں سے جائی ہے اور اب بھی تمام فیادی انہیں کتب احادیث پر انحصار کرتے ہیں اور ساری خوفاک شریعت انہی زر دکتابوں سے جائی ہے اور اب جسی تمام فیادی انہیں کتب احادیث پر انحصار کرتے ہیں اور ساری خوفاک شریعت انہی زر دکتابوں سے جائی ہے !

احادیث سے بھاگئے کاراستہ نہ ملے تو کہتے ہیں کہ ہم سے قر آن کو سامنے رکھ کربات کریں،اگر آپ قر آن کی خرافات سامنے
لے آئیں تو کہتے ہیں کہ قر آن کو اپنی مرضی سے سمجھنے کی کوشش نہ کریں پھر جب آپ قدیم مفسرین کی تفاسیر پیش کرتے ہیں
جیسے طبری وغیرہ تو کہتے ہیں کہ نہیں جی یہ تفاسیر درست نہیں بلکہ یہ تو پچھ لوگوں کا اجتہاد ہے جو غلط بھی ہو سکتا ہے کیونکہ
مفسرین انسان ہیں!اس پر اگر آپ کہیں کہ جناب اگر مفسرین انسان ہیں اور ان کی یہ تفاسیر غلطیوں پر مشتمل ہیں تو انہیں
کچرے میں چینک کر جدید افکار کو کیوں نہیں اپنا لیتے تو کہتے ہیں کہ قر آن میں سب پچھ ہے اور مافر طنافی الکتاب من
شیء!!!!!!!!!

اگر آپ کہیں کہ جناب پتھر کو چومنا بھی بت پر ستی ہی ہے تواسے مستر د کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ سنت ہے اور یہ مقد س پتھر ہے.. بھئی بت پر ستوں کے پتھر بھی تومقد س ہی تھے آخر فرق کیاہے؟

اگر آپ کہیں کہ قر آن میں کوئی سائنسی اعجاز نہیں تو کہتے ہیں کہ آپ اسلام کو نہیں سیجھتے کیاتم دیکھتے نہیں کہ تمام جدید دریافتیں قر آن میں پہلے سے ہی موجود ہیں اس پراگر آپ کہیں تو پھر صدیوں سے اس کتاب کورٹے کے باوجود آپ ان سائنسوں کو کیوں دریافت نہ کرسکے توحد درجہ بودی منطق پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ نے کفار کو مسلمانوں کی خدمت کے لیے یہ دریافتیں کرنے کے لیے وقف کر دیاہے!!اگر آپ کہیں کہ قر آن میں بلاغت نہیں تو کہتے ہیں کہ آپ کو عربی نہیں آتی اس پراگر آپ کہیں عربی دان سے دلیل دیں تو کہتے ہیں یہ مستشر قین سے متاثر ہے!!

يہاں تک پہنچ كر آپ كويقين ہو جاتا ہے كہ جدت پسند مسلمان كر كٹ كى ہى كوئى نوع ہے!

اگر آپان جدت پیند مسلمانوں سے اسلام میں آزادی اور رواداری کے بارے میں پوچیس تو فوری جواب آئے گا کہ "لااکراہ فی الدین" اور یہ کہ "کام دیشکم ولی دین" اور چو نکہ اسلام کوہر حال میں پاک صاف کر کے پیش کرناہی ان کا نصب العین ہوتا ہے وہ آپ کویہ نہیں بتاتے کہ یہ آیات تلوار کی آیت جسے "آیۃ السیف" کہاجا تا ہے سے منسوخ ہیں اور پوری سورۃ التوبہ مخالف کو قتل کرنے پر اکساتی ہے اس کے باوجو د ان کا اصر ارہو تا ہے کہ اسلام امن، بھائی چارے اور رواداری کا دین ہے!!!!!

پھراگر آپ ان سے پوچیس کہ اگر کوئی مسلمان مرتد ہوکر کوئی دوسر امذہب اختیار کر لیے توکیا آپ کویہ قبول ہے؟ کیا آپ کو مسلمان عورت کی کسی غیر مسلم کے ساتھ شادی کو قبول کرتے ہیں؟ کیا آپ معاشر ہے کے تمام غیر مسلم طبقات کو وہی حقوق دسنے پر رضامندی ظاہر کرتے ہیں جو مسلمانوں کو حاصل ہیں؟ کیا آپ کو شرم آتی ہے جب خطیبِ مسجد منبر پر بیٹھ کر اور لاؤڈ سیپیکر میں گلا پھاڑ کر دو سرے مذاہب کے مانے والوں کو گالیاں دیتا ہے اور انہیں بندر اور خزیر کی اولاد قرار دیتا ہے؟ اس سب پر آپ کو تیار اور طویل کنگری تاویلیں سنے کو ملیں گی جن کے اختیام پر آپ کو یقین ہوچلے گا کہ وہ اسلام کے علاوہ کسی دو سرے عقیدے کو قبول کرنے کے لیے تیار ہی نہیں ہے کیونکہ اس کی نظر میں ہر حال میں اور ہمیشہ بس اسلام ہی حق اور درست ہے بیقی ساری دنیا احتی گدھی اور خزیر کی اولا دہے ۔ . اور اسلام اور مسلمان دودھ کے دھلے ہوئے ہیں اور ہر وقت امن کی فاختائیں اللہ سے ہیں ۔ . . اور اسلام اور مسلمان دودھ کے دھلے ہوئے ہیں اور ہر وقت امن کی فاختائیں ۔ اثار ہے ہیں ۔ . .

اگر آپ سوال کریں کہ کیا آپ اپنے مسلمان بھائی اسامہ بن لادن، ایمن الظاہری، ابو مصعب الزر قاوی ودیگر جہادیوں کی متشد د کاروائیوں کی مذمت کرتے ہیں جوانہوں نے جنت میں بہتر حوروں کے حصول کے چکر میں کیے؟ اس پر ان کا فوری جواب یہ آتا ہے کہ انہوں نے اسلام کوٹھیک طرح سے نہیں سمجھااور یہ حقیقی اسلام نہیں ہے، مگر ان کے جرائم کی مذمت کبھی نہیں کرے گا...

اگر کوئی اسلام پر تنقید کرے توفی الفور ان کی صدائیں بلند ہوتی ہیں کہ "آپ کومیرے عقیدے کا احترام کرناچاہیے" یا"آپ کو اسلام پر بات کرنے کاحق نہیں کیونکہ آپ اسے نہیں جانتے" یا"آپ کو اسلام پر تنقید کاحق نہیں" یا پھر"آپ یہودی یاعیسائی ہیں اور اسلام کو بدنام کرناچاہتے ہیں" وغیر وغیر ہ...

سوال ہیہ ہے کہ کیااسلام انسانی فکر کی آخری حدہے؟ اور کیااسے تنقید سے استثناء حاصل ہے جبکہ دیگر تمام مذاہب پر ہمیشہ سے تنقید ہوتی آر ہی ہے اور اب بھی ہور ہی ہے؟

خود قر آن دوسرے مذاہب کے ماننے والوں کو گدھوں سے تشبیہ دینے سے باز نہیں آتا (جن لوگوں کو تورات کا حامل بنایا گیا پھر انہوں نے اسکے حامل ہونے کا حق ادانہ کیاا کی مثال گدھے کی سی ہے جس پر بڑی بڑی کتابیں لدی ہوں – سور ۃ الجمعۃ آیت 5) یعنی عیسائی گدھے کی طرح ہیں جن کی پیٹے پر کتابیں لدی ہیں مگر انہیں نہیں پیۃ کہ یہ کتابیں ہیں یا..

دہری مشکل میہ ہے کہ اسلام ایک قدیم اور ابتدائی دورکی فکر ہے جوعظیم فلاسفروں کے فکری تصنیف کی سطح کا نہیں ہے مگر مسلمان کی تربیت اسلامی فکر کی عظمت اور قد سیت پر اس قدر شدت سے کی جاتی ہے کہ وہ کسی بامقصد گفتگو کے قابل ہی نہیں رہتا اور قرآن اور اسلام پر تنقید بر داشت کرنا تو گویا اس کے لیے تقریباً ناممکن امر ہوتا ہے اور زندگی اور موت کاسوال بن جاتا ہے گویا کہ اسلام تمام ترانسانی فکر کے ماحاصل سے بلند وبر ترہوں.

اسلام بھی انسان کی دیگر از منہ ۽ قدیم کی فکری دریافتوں کی طرح ایک دریافت ہے اور انسانی میر اٹ سے کسی طور الگ نہیں، اس پر بھی اسی طرح تنقید ہونی چاہیے جس طرح دیگر فکری تصانیف پر کی جاتی ہے... بصورتِ دیگر مسلمانوں کوخو د کو انسان کہنا چھوڑ دیناچاہیے.

عقل مندوں كوسلام!

### سائنس، منہیں اور مولوہات

ہمارے ایک انجنئیر دوست نے اس بلاگ پر کہی گئی باتوں سے اختلاف کرتے ہوئے ان کی جانچ کے لئے ایک کتاب کالنک دیا، جسکا مطالعہ بجائے خود ایک دل گر دے کا کام ہے ، لیکن مناسب نہ تھا کہ اس سے صرفِ نظر کرتے ، چنانچے پڑھا۔

یقین نہیں آتا کہ اس بے دردی سے حقائق کو موڑ توڑ کر بھی پیش کیا جاسکتا ہے، عوام الناس کے لاجک سے نابلد ہونے، کسی عقید سے کی خواہش اور جذبات کابڑا فائدہ اٹھایا گیا ہے چنانچہ سوچا کہ تھوڑا تھوڑا کرکے اس کتاب میں بیان کئے گئے دعووں کے بارے میں کچھ بیان کرناچاہئے۔

Appeal to Authority اس کی ایک شکل یوں ہے کہ ایک شخص کسی ایسے موضوع پر کلام کرتا ہے کہ جس پر اسے سند حاصل نہیں ہوتی۔ یعنی ایک شخص کاغیر متعلقہ موضوع پر کلام کرنااور بتیجہ نکالنایا فیصلہ صادر کرنا۔ ایسے فیصلوں یا نتائج کی درستگی مشکوک یاغلط بھی قرار دی جاسکتی ہے۔ مگر اکثر او قات یوں ہو تا ہے کہ اس مغالطے کاشکار لوگ اوپر بیان کئے گئے شخص کے نکا کے اگئے نتائج اور فیصلوں کو درست اور حرف آخر سمجھ بیٹھتے ہیں۔ جبکہ در حقیقت ایسا ممکن بھی ہے کہ وہ درست ہو یا کسی حد تک درست ہو، اور ایسا بھی ممکن ہے کہ وہ مرست ہی نہیں مصنف کتاب، میر معلومات کی حد تک اس کتاب میں احاطہ کئے گئے دو میں سے کم از کم ایک موضوع میں کوئی سند نہیں مصنف رکتے ہوئے (جو کہ غلط بھی ہو سکتا ہے )، کہ ایک اسلامی مدرسے میں انہوں نے چیر سال میں نہ صرف علوم اسلامیہ یہ عبور حاصل کیا بلکہ وہ علم اویان میں غیر متنازعہ سند بھی رکھتے ہیں۔ البتہ سائنس میں انکی حیثیت سے یہ بھی ممکن ہے کہ وہ درست ہو۔ ہمارے پاس یہ جانجنے کے لئے ایک اوزار موجود سرے باوروہ ہے منطق اور تجربیہ۔

آیئے اس اوزار کی مد دسے جانچنے کی کوشش کرتے ہیں کہ انکی تصنیف میں کتناوزن ہے۔

مولاناوحیدالدین صاحب نے اپنی کتاب "فدہب اور سائنس" میں فکری نوعیت کے بعض مسائل سے کلام کیا ہے تا کہ اسلام کے اعتقادی نظام کا دفاع کیا جاسکے۔ دیبا چے میں وہ فرماتے ہیں کہ فدہبی تعلیمات مجر د تعلیمات (سرسری تعلیمات یا خلاصہ) نہیں ہیں بلکہ کا نئات کی ابدی صداقتیں ہیں اور ہماری نجات کی واحد صورت یہ ہے کہ ہم اپنے آپ کو ان صداقتوں سے ہم آہنگ کریں، نہ تو ہم انکاانکار کرسکتے ہیں نہ غیر جانبدار ہوسکتے ہیں۔۔۔۔ دوسر ارویہ ہم کو ابدی تباہی سے ہمکنار کرے گا۔ یوں وہ دیبا چے ہی میں اپنے قار ئین کو ایک منطقی مغالطے میں گھیر نے کی (کافی حد تک کامیاب) کو شش کرتے ہیں کہ جسکانام ہے وہ دیبا چے ہی میں اپنے قار ئین کو ایک منطقی مغالطے میں گھیر نے کی (کافی حد تک کامیاب) کو شش کرتے ہیں کہ جسکانام ہے وہ شم الفاظ میں کچھ یوں ہوگی۔ "یہ بات حقیقت ہے ، کیونکہ اگر لوگوں نے اس بات کو حقیقت نہ جاناتو اسکے منفی نتائج تکلیں گے۔"۔

انہی کی اس اپر وچ کو اپناتے ہوئے ہم ہے وعویٰ داغتے ہیں کہ ایک نیکی کا اور ایک بدی کا خدا ہے، نیکی کا خدا کمزورہے جبکہ بدی کا خدا ملزورہے جبکہ بدی کا خدا طاقتور کیونکہ اکثروہی غالب آتا ہے اور یہ ایک ابدی صدافت ہے، دنیا اس لئے قائم ہے کہ بدی موجودہ اگر آج بدی ختم ہوجائے تو دنیا کا فناہونا اٹل ہے، ہمارے پاس بدی کے خدا کی پر ستش اور ہر سال اسے ایک خوبصورت کنواری لڑکی کی جھینٹ دینے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں، ہم یا تو اسکے پیروکار ہیں یا پھر اسکے مخالف اور نیکی کے کمزور خدا کے پیروکار۔ بدی کے خدا کی پر ستش نہ کی گئی تو اسکے بھیانک نتائج نکلیں گے اور ازلی تباہی ہمارا مقدر کھہرے گی۔

آگے چل کے مصنف کہتے ہیں کہ مذہب کی تعلیمات کو قطعی صورت میں جانے کا ذریعہ و حی ہے، خدا کے پیغمبروں نے ان تعلیمات کو براہِ راست خالقِ کا ئنات سے لیکر انسانوں تک پہنچایا اور شکوک کے ازالے کے لئے کہا کہ "کیاتم اس خدا پر شک کرتے ہو جس نے ذمین و آسمان کو پیدا کیا"۔ یعنی فطرت کو خدا کی دلیل قرار دیا۔

دوسرے لفظوں میں مصنف کہہ رہے ہیں کہ مذہبی تعلیمات کی قطعیت سے جانکاری ممکن نہیں جب تک کہ براوِراست خالقِ کا کنات سے رابطہ نہ ہو۔ جبکہ راوِراست رابطہ صرف انبیاء ہی کے لئے مخص ہے توایک عام انسان کے لئے سوائے اسکے کوئی چارہ نہیں رہ جاتا کہ وہ ان بزعم خود انبیاء کی "بتائی" ہوئی پر ایمان لے آئے۔ تو بات یہاں پھر ایمان والی ہی آ جاتی ہے ، کہ قطعی جانکاری ایک عام انسان کے لئے ممکن نہیں ، وہ صرف انبیاء ہی کے پاس ہے۔ تم بس ایمان لے آؤان کے کہے پر۔

عامیوں کے لئے فطرت ہی خدا کی دلیل ہے، کہ دیکھوپر ندہ اڑر ہاہے ، دیکھوسورج نکلتااور غروب ہو تاہے ، دیکھو ذمین کیسے اپنے مدار میں چکر کا ٹتی ہے ، دیکھاکیسے دن رات ہوتے ہیں ، دیکھو کون بارش برسا تاہے ، کون ہے "خدا" کے سواکون سے کر سکتا ہے۔ بہت عمدہ۔ مزید کچھ کہنے کی احتیاج رہ جاتی ہے اس دلیل پر ؟ اب بکر کہتا ہے کہ ایک نیکی کا خدا ہے اور ایک بدی کا۔ نیکی کا خدا اچھی والی بارش برساتا ہے جبکہ بدی والا خداز لزلے اور طوفانی بارشیں برساتا ہے۔ اچھا خدا کبوتر اور فاختا نیس بناتا ہے اور بدی کا خدا گدھ اور سانپ جیسی مخلوقات بناتا ہے۔ دیکھو سامنے کی بات ہے کہ بنگل میں ایک ٹین کی بنی مسجد پر بجلی گری اور کتنے سارے نمازی ماور مضان میں ، نماز کے دوران کو کلہ بن گئے ، کون ہے سوائے بدی کے خدا کے جو ایسی طاقت کا مظاہر ہ کر سکے ؟ تولازم ہے کہ ہم اسی کی اطاعت کریں ، کہ بدی کا خدا ہی ہمیں نقصان دے سکتا ہے اور نیکی کے خدا پر زبر دست ہے ، تو ہم کیوں نہ اسکوراضی کرکے نقصان سے نج جائیں۔ جی مولانا ضاحب ، آئیں اور ثابت کریں غلط اس فطری مظہر سے نکالی گئی دلیل کو۔

آگے فرماتے ہیں کہ جدید مطالعہ سے بیہ بات ثابت ہوئی ہے کہ مذہب انسان کا فطری جذبہ ہے ، کسی طرح اسکوانسان سے جدا نہیں کیا جاسکتا ۔ بس اتنا کہہ کر اس سے ایک نتیجہ اخذ کرنے کی کوشش غلوکے ضمن میں آئے گی کیونکہ یہی "جدید" مطالعہ کہ جسکی وہ مثال دے رہے ہیں آگے جائے کہتا ہے کہ بیہ مطالعہ قطعی طور پر خدا کا وجو دیا غیر وجو د ثابت نہیں کرتا، نہ ہی حیات بعد الممات کا ثبوت دیتا ہے ۔ صرف اس بنیاد پر کہ ایک خاص طرز پر سوچنانسبتا آسان ہے ، اس بات کا ثبوت نہیں کہ وہ آسان طرز سوچ درست بھی ہے۔

جیسا کہ کہتے ہیں کہ بچے فطرت پر پیدا ہوتے ہیں اور انکی فکر بہت فطری ہوتی ہے۔ اب اگر تقریباہر بچہ اپنے باپ کو سوپر مین اور مافوق الفطرت قوتوں کا مالک سمجھتا ہے توبہ اس بات کی گارنٹی نہیں ہے کہ ایسا ہی ہے۔ وقت کے ساتھ ساتھ اسے پتہ چل جاتا ہے کہ اسکاباب بھی اربوں دیگر افر ادکی طرح ایک عام انسان ہے۔

اسی مطالعے کے مطابق یہ دلیل کسی خالق کے انکار کے حامی بھی اسی صدافت سے استعال کرسکتے ہیں کہ جس طرح کسی خالق کے اقرار کے حامی۔ چنانچہ مصنف نے اپنے ذاتی خیالات وعقائد کے رنگ میں اس مطالعے کے نتائج کورنگ ڈالا۔اوراس جانبداری کی بھی وجہ ہے۔ وہ یہ کہ دینی مدرسے کا کورس کرنے کے بعد جب مصنف کے سامنے مذہب کے حوالے سے سوال رکھے جاتے تھے تو وہ ششدررہ جاتے تھے کہ انکے جو اب توانکو بتائے ہی نہیں گئے، چنانچہ انہوں نے سائنسی جز لزاور دیگر مشہورِ زمانہ لوگوں کی تصنیفات کے مطالعے کئے اور اسمیس سے اپنے حق میں دلائل تلاش کر ناشر وع کئے۔ یعنی کہ رایسر چ کے شروع ہی میں بجائے غیر جانبداری اختیار کرنے کے ، انہوں نے دین ومذہب کو حق گر دانتے ہوئے اسکے دفاع میں دلائل اکسے کرنا شروع کئے اخذ کر دہ نتائج میں جابجا اکھٹے کرنا شروع کئے جو کہ کسی طور سے درست طریقہ نہیں چنانچہ کچھا چنجے کی بات نہیں کہ ایکے اخذ کر دہ نتائج میں جابجا مختلف مغالطے ، اور آدھی سچائیاں ، اور دو سروں کی بات کی غلط اور بے موقع تشریحات موجود ہیں۔

.

یہ تو تھااس کتاب کے دیباہے کا تجزیہ۔ نتائج مرتب کرناہم قاری پہ چھوڑتے ہیں۔ باقی کتاب پہ گفتگو اسی عنوان کے تحت جاری رکھیں گے۔ تب تک کے لئے اجازت

## سائنس، منهب اور مولوبات (مصه ووم)\_

#### گزشتہ سے پیوستہ

مولاناوحیدالدین کی کتاب مذہب اور سائنس کے دیبا ہے کے تجزیئے پہ ہمارے محترم دوست نے (انکاجواب دینے کی بجائے)
پچھ اعتراضات اٹھائے کہ ہم نے محض دیبا ہے ہی پہ بات کی ہے اور کتاب کے اصل موضوعات کو گول کر گئے۔ جبکہ ہمارا
مقصد قارئین کویہ دکھاناتھا کہ جس کتاب کا حوالہ ہمارے محترم دوست نے دیا ہے اسکی بنیادہی منطقی مغالطوں اور حقیقت سے
چٹم پوشی پوشی پررکھی گئی ہے، چنانچہ ہم اسکے بقیہ مضمون سے کیاتو قع رکھیں گے۔ انکا گلہ دور کرنے کی کوشش کرتے ہیں، مگریاد
رہے کہ بلاگ کی کم سپیس اور ہماری دیگر مصروفیات کے باعث پوری کی پوری کتاب پہ تبصرہ کرنا ممکن نہیں، چنانچہ ہم انہی نقاط
پہروشنی ڈالنے کی کوشش کریں گے کہ جن کاذکر ہمارے فاضل دوست نے اپنے اعتراضات میں کیا ہے۔ ویسے بھی یہ کتاب
اس قابل ہرگز نہیں کہ اس یہ اپنایا قاری کاوقت برباد کیا جائے۔

اپنی کتاب کے پہلے باب "طرزِ استدال" میں استدلال کے چوشے طریقے کو انہوں نے مذہب کے اثبات اور دلیل کے لئے استعمال کیا ہے۔ آیئے دیکھتے ہیں کہ طرزِ استدلال کا چوتھا طریقہ کیا ہے اور انکایہ دعویٰ کس حد تک درست ہے کہ مذہب کے دعوے بھی اس طرزِ استدلال کے میعاریہ یورے اترتے ہیں۔

طرزِ استدلال کاچو تھاانداز: "مشاہدات و تجربات، خواہ ٹیکنیکل سائنس کی روسے اصل دعویٰ سے براہِ راست مربوط نہ ہوں مگر اسکے حق میں جائز قرینہ پیدا کرتے ہوں، نیز انکی توجیہ کے لئے کوئی بہتر تصور موجود نہ ہو توایسے استدلال کو بھی جائز اور صحیح استدلال سمجھا جائے گا۔" اسی کے ذیل میں مولاناصاحب فرماتے ہیں کہ مذہب کے خلاف دورِ جدید کا مقد مہ دومتضاد پہلووں کا حامل ہے، ایک طرف کہا جاتا ہے کہ مذہب چونکہ ایسے عقائد کا مجموعہ ہے جسکا مظاہرہ ممکن نہیں، اور دوسری طرف بیہ بھی کہاجا تاہے کہ جدید دریافتوں نے مذہبی عقائد کو باطل ثابت کر دیاہے۔

چنانچہ مولاناصاحب پوچھتے ہیں کہ بیہ دونوں باتیں ایک دوسرے کی ضد ہیں، اگر مظاہرہ ممکن نہیں تواسکار دکس طرح ممکن ہے؟

باشعور اور جدید طبقہ جب کہتاہے کہ مذہبی عقائد کا مظاہر ہ ممکن نہیں ہے تواس سے مراد مذہب کے ایسے دعوے ہیں کہ جنکا
کوئی ثبوت موجود نہیں اور عقل کے خلاف ہیں۔ مثلا" مذہب کا جنوں، فرشتوں، خدااور شیطان کے وجود کا دعویٰ۔ چونکہ انکا
کوئی ثبوت نہیں ہے سوائے مذہب کے دعوے کے اور انکے اثرات مشاہدے اور تجربے سے جانچے بھی نہیں جاسکتے چنانچہ اہل علم وعقل ایسے دعووں کو مستر دکر دیتے ہیں۔

كيونكه جود عوى بلا ثبوت پيش كياجائے، وہ بلا ثبوت رد كياجا سكتاہے۔

دوسری طرف جب مذہب سائنس میں انگلی کرنے لگتا ہے اور بتاتا ہے کہ ذمین چپٹی یاسپاٹ ہے، سات آسان تہ درتہ موجود ہیں، پہاڑ زمین پہ میخوں کی مانند ہیں، آسان پہ نظر آنے والے ستارے دراصل شیطانوں کومار بھگانے کا آلہ ہیں اور اس طرح کی دوسرے دعوے جو کہ سائنسی حقائق سے متصادم ہوتے ہیں، مذہب پیش کرتا ہے تو پھر انکے بارے میں کہاجاتا ہے کہ یہ غیر سائنسی دعوے باطل ہیں اور انکا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ سائنس کے مشاہدات انکو غلط ثابت کرتے ہیں۔

یعنی مذہبی دعووں کاوہ حصہ جو بلاشواہدہے، وہ بلاشواہد رد کیاجا تاہے اور جو حصہ براہِ راست مشاہدے اور تجربے سے متصادم ہے، وہ ثبوت کے ساتھ رد کیاجا تاہے۔ دلیل برائے دلیل کے بجائے اگر مولا ناصاحب تھوڑاساعقلی تجزیہ کرنے کی زحمت گواراکرتے توائکواس میں کوئی تضاد نظر نہ آتا۔

"کسی مغربی عالم" (جو کہ اتفاق سے ایک امیر میکن یونیورسٹی میں "مذہبیات" کے پر وفیسر ہیں) کی اس بات ("جو چیز قابلِ دریافت ہے وہ غیر اہم ہے اور جو چیز اہم ہے وہ قابلِ دریافت نہیں") کو اقتباس کرتے ہوئے مولاناصاحب نے قطعا" غلوسے کام لیااور اپنے قارئین کو گمر اہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ میں اسکے لئے علمی بددیا نتی سے زیادہ نرم الفاظ استعمال کرنے سے قاصر ہوں۔

قصہ یوں ہے کہ ان مذہبی پروفیسر (مغربی عالم)صاحب نے سائنسد انوں کی اس بات کو کہ "قابلِ مشاہدہ کا ئنات کے ساتھ کائنات کا بہت بڑا حصہ جو قابلِ مشاہدہ نہیں ہے، بہت ہی اہمیت کا حامل ہے" کے اصل معنی کو نظر انداز کرتے ہوئے اسکواپنے مفاد کے لئے استعال کرلیا، بالکل ویسے ہی جیسے ایک دہریہ کہے کہ مسلمان تو خود "لا اللہ" کہ کر اللّٰد کا انکار کرتے ہیں۔

کائنات بہت وسیع ہے،اسمیں کوئی شبہ نہیں۔ہم اسکے بارے میں کلی طور پرسب پچھ نہیں جانتے، یہ بھی درست ہے،لیکن اس عدم ثبوت کوبطور ثبوت پیش کرنااور طرزِ استدلال کا چوتھاانداز کہنا کم از کم علمی وعقلی وطیرہ نہیں ہو سکتا۔

اسکے بعد مولاناصاحب، نظریہ ارتقاء کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور اسکاموازنہ مذہب کے ساتھ کرتے ہوئے شکوہ کرتے ہیں کہ جس طرزِ استدلال سے ارتقاء کو اثبات ملتاہے ، اس طرزِ استدلال کو مذہب کے ثبوت کے لئے استعال نہیں کیا جاتا۔ ساتھ میں مولاناصاحب یہ بھی بار بار واضح کرتے ہیں کہ انکامقصد ارتقاء کی تصدیق یاتر دید نہیں ہے (ہو بھی کیسے ، ارتقاء کا تعلق سائنس اور علم سے ہے) بلکہ محض دلیل دیناہے۔ یعنی دلیل ایسے علم سے پیش کرتے ہیں کہ جن پہ انکو کوئی اتھار ٹی (اور سمجھے) نہیں۔

ار تقاءاب محض ایک نظریہ نہیں رہابلکہ <u>اسکا ثبوت لیبارٹری میں حاصل کیا جاچکا ہے</u>۔اور جس وقت انہوں نے کتاب لکھی تھی، تب بھی اس وقت تک ملنے والے شواہدار تقاء سے بہتر کوئی تھیوری پیش نہیں کر رہے تھے چنانچہ انکامذہب اور ارتقاء کا تقابلی جائزہ تب بھی غلط تھااور اب توبالکل ہی بے بنیاد ہو جاتا ہے۔

آگے مولاناصاحب نے فرمایا کہ سائنس میں جتنے بھی تسلیم شدہ نظریات ہیں سب کا یہی حال ہے کہ مجھی خود اصل نظریات مشاہدہ یا تجربہ میں نہیں آئے بلکہ خارجی مشاہدات کے سبب نظریات قائم کر لئے گئے۔

یہاں مولاناصاحب مذہب کونسلیم شدہ نظریات کے برابر لے آئے۔ بہتریہی ہو گا کہ میں ایک سادہ ہی مثال سے انکے اس دعوے کی حقیقت قارئین کے سامنے کھول کربیان کر دوں تا کہ انکاوقت اور بلاگ پہ جگہ نہ ضائع ہو: کشش نقل ایک مسلمہ نظریہ ہے۔ با آسانی آزمایا جاسکتا ہے، مولاناصاحب گھر کی حجبت سے کود کے اور ذمین پہنہ گر کے بڑے
آرام سے ثابت کرسکتے تھے کہ یہ نظریہ باطل ہے۔ جبکہ دوسری طرف مذہب کا نظریہ ہے کہ خداہر ایک کود کی رہاہے۔ اسکو
کیسے ثابت یارد کیا جائے، چلیں جس طرح کشش نقل کو ہم د کی نہیں سکتے مگر اسکا اثر محسوس کر سکتے ہیں، اسی طرح اللہ کے
د کیسنے کو د کیسنے پہنم اصر ار نہیں کریں گے صرف اسکے اثر ات بیان فرمادیں جو ہر چیز پر یکساں ہوں۔ (اور یہ ایک نہایت سادہ سی
مثال ہے، ایسی سینکڑوں مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں کہ مذہب کا دعویٰ تسلیم شدہ نظریات کی طرح بالواسطہ طور پر بھی نہیں جانچا
حاسکتا)۔

ند ہب کے اس دعوے کو کہ جسکو ثابت ہی نہیں کیا جاسکتا، جسکے اثرات ہی کو نہیں جانچا جاسکتا، بقائمی ہوش وحواس ہم کسطرح سائنس کے مسلمہ نظریئے کے مقابل لاسکتے ہیں؟

#### مولاناوحيدالدين اور برٹرينڈرسل

آگے میرے فاضل دوست نے خصوصی طور پر مولا ناصاحب کی کتاب کے برٹرینڈرسل سے متعلقہ جھے کی نشاند ہی گی۔اس جھے میں مولا ناصاحب نے بتایا کہ کس طرح انہوں نے برٹرینڈرسل کا مطالعہ کیا اور اسکے نتیجے میں انکاایمان مزید پختہ ہوا۔

آگے چل کے اس باب میں انہوں نے مغالطوں ہی کے زور پہ اپنااستدلال قائم کیا۔ جگہ کی محدودیت کے باعث میں یہاں محض انکے "کلیدی نقاط"کہ جن پہ انہوں نے اپنی دلیل کی بنیادر تھی ہے پیش کروں گااور ساتھ میں اس منطقی مغالطے کاحوالہ دول گا کہ جسکاشکار انہوں نے اپنے قاری کو بنانے کی کوشش کی ہے۔

صفحہ نمبر 25، "اس مطالعہ کے مطابق رسل کے لئے صرف دوراتے باقی رہ جاتے ہیں۔ یاتو تشکیک کی پناگاہ میں چلا جائے یا پھر مذہب کی صداقت کااعتراف کر لے "۔

یہ False Dilemma نامی مغالطہ ہے جسمیں دوہی راستے پیش کرکے ایک کوبر ااور دوسرے کو اچھا گنوا کے اپنی پر اڈکٹ بیجی جاتی ہے۔

صفحہ نمبر 29 میں آسان الفاظ میں فرماتے ہیں کہ ارتقاء کا سبب غیر معلوم ہے اور سبب کے نامعلوم ہونے کے باوجو دوہ نظریہ یقینی کیسے ہو سکتا ہے۔ اور اگر ہو سکتا ہے تو پھر مذہب کا استدلال کیوں کمزور؟

یہ You too fallacy کی ایک بہترین مثال ہے۔ کہ اگر ایک فریق غلط کام کر تاہے تو دوسرے فریق کو بھی غلط کام کی اجازت ہے۔ چلیں اگر ہم ارتقاء کو اسکے یقین ثبوت حاصل کر لینے تک پینیڈنگ رکھ لیتے ہیں تو کیا مولاناصا حب بھی خدااور مذہب کے یقینی ثبوت حاصل ہو جانے تک مصلے و تسبیح کو ایک طرف رکھ دیں گے ؟

صفحہ نمبر 30، "انسان ہمیشہ سے بیرمانتار ہاہے کہ درخت اور انسان کو پبیرا کرنے والا قادرِ مطلق ہے۔۔۔"

یہ Appeal to Common Practice ہے۔ کیاتمام انسان ہمیشہ ہی سے یہ مانتے رہے ہیں کہ سب کچھ پیدا کرنے والا قادرِ مطلق خداہے؟ جی نہیں۔ چنانچہ پوری نوعِ انسانی کوشامل کرناغلط ہے۔ ہاں اکثریت کہہ دیتے توبات سفید جھوٹ دے دائرے سے باہر ہوتی، لیکن پھر بھی منطقی مغالطہ اپنی جگہ ہی رہتا۔

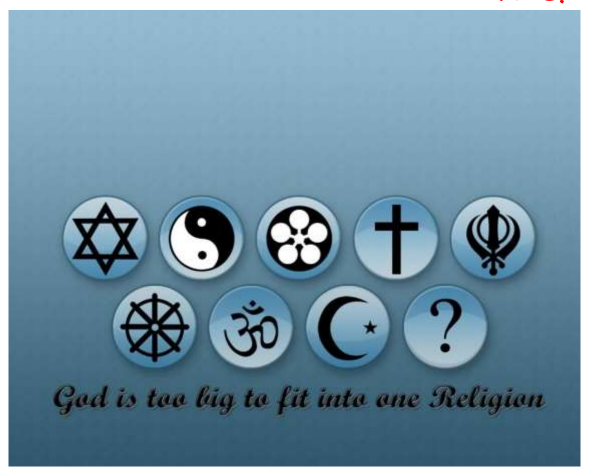
صفحہ نمبر 31، "میں سمجھتا ہوں کہ برٹرینڈرسل کا مذکورہ بالا بیان ایک ملحد کی زبان سے مذہب کی اصولی صداقت کا اعتراف ہے"

Straw man fallacy اسمیں اپنے حریف یا شکار کا ایک فرضی خاکہ اپنی منشاکے مطابق بناکے اسکوبا آسانی چاروں خانے چت کر دیاجا تاہے (جو کہ "علمائے حق" گاپبندیدہ مشغلہ ہے)۔۔

اگر مولاناصاحب برٹرینڈ رُسل کی عقلی برتری نہ سمجھ پائے اور اسکی منطق انکے سرپرسے گزر گئی توبہ بات رُسل کو کم فہم نہیں بلکہ ثابت کرتی بلکہ مولاناصاحب کی سمجے فہمی پر دلیل ہے۔

فی الحال اسی په اکتفاکرتے ہیں،اگر چه برٹرینڈرسل والے باب کے مطالعے کے بعد سعے دبھائی قارئین کو دورِ جدید کے مذہب کا پوسٹ مارٹم یعن" جائزہ" پڑھنے کامشورہ دیتے ہیں۔ توکسی فراغت کے وقت ضرور دیکھیں گے کہ یہاں کون کو نسے گل کھلے نظر آتے ہیں۔

#### <u>سر مایلت</u>



فلپائن کے ڈور مائٹ نے بار کے دروازے پر کہا: مجھے نہیں پتہ خداہے یا نہیں، تاہم میں مذاہب کی پرواہ نہیں کرتا، یہ اس بار کی دیواروں پر سجی شراب کی بوتلوں کی طرح ہیں، سب تہہیں پینے کی دعوت دے رہی ہیں.

ڈور مائٹ کی بات نے مجھے سوچنے پر مجبور کیا کہ اتنے خداوؤں اور اتنے سارے مذاہب کی موجو دگی میں کیا یہ ممکن ہے کہ سبھی درست ہوں؟

اس سوال کاسید هاجواب وونہیں کا میں ہے، بلکہ سب کے غلط ہونے کے امکانات کہیں زیادہ ہیں.

مذاہب اور خداوؤں کے اس انبار میں ہم کیسے کہہ سکتے ہیں کہ اسلام ہی دینِ حق ہے اور اس کا خداہی وواصلی می خداہے جبکہ صاحب کے پاس ایسی کوئی حجت یادلیل نہیں ہے جواسے دوسرے خداوؤں سے ممتاز کرتی ہو.

سوال میہ ہے کہ اسلام ہی کیوں عیسائیت کیوں نہیں؟ عیسائیت ہی کیوں بدھ مت کیوں نہیں؟ بدھ مت ہی کیوں ہندو مت کیوں نہیں؟ ایک ہی ہے؟ کیوں نہیں؟ ایک ہی خدا ایک ہی ہے؟ جس دلیل سے ایک خدا ثابت ہو تاہے اسی دلیل سے تین، چار اور دس بھی تو ثابت کیے جاسکتے ہیں؟!

کہیں پر ایک لطیفہ پڑھاتھا کہ مسلمانوں کی تعداد عیسائیوں سے بڑھ گئ ہے اور ایک پادری نے بی کے اس نتیجے سے مایوس ہو کریا شاید غصے میں آکر خود کو آگ لگالی، مگر کیاکسی مذہب کے ماننے والوں کی زیادہ تعداد اس مذہب کو دوحق میں بنادیت ہے؟ یہ معیار توہندومت کوحق بنادے گا اور آبادی کے تفاوت کی وجہ سے و قباً فو قباً بدلتارہے گا.

ہر مذہب کے ماننے والے،اس پر اعتقاد رکھنے والے اور اس کا دفاع کرنے والے ہوتے ہیں جیسے قدامت پرست روایات کو بچپانے کے لیے تبدیلی کے خلاف مدافعت کرتے ہیں، لیکن پیرسب مذاہب بیک وقت حق پر نہیں ہوسکتے، مگر کیا پیرسب غلط ہوسکتے ہیں؟

بہت ممکن ہے.. انسانی تاریخ کے مختلف مر احل میں پوری دنیامیں ہزاروں کی تعداد میں مذاہب نمو دار ہوئے اور آج تک ہو رہے ہیں جیسے 1974 کو فرانس میں رائیلی مذہب کا ظہور ہوا،اسی طرح کیا پتہ تبھی ریت کے ممالک میں سے کسی میں تبھی کوئی نیادین نمو دار ہو جائے اور چھاجائے ؟ کیا کوئی ضانت دے سکتا ہے!؟



کیا آپ اس وقت د نیامیں رائج تمام مذاہب کی گنتی کرسکتے ہیں؟ میر ا یقین کریں یہ بہت مشکل کام ہے . . اور اب اگر میں آپ کو پوری انسانی تاریخ میں نمو دار ہوئے مذاہب کی گنتی کرنے کا کہوں تو؟

ناپید ہو جانے والے قدیم مذاہب اور آج کے دور میں رائج مذاہب کا تنوع مؤمن کے عقیدے پر شک کے سائے بھیر دیتا ہے، کیاا پنے آپ کواس بات کا قائل کرلینا کہ جو ہمارے پاس ہے وہی دین حق ہے اور یہی اکلو تامذہب ہے جو ووحق الیقین میں کافی ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ ماضی کے ناپید ہو جانے والے مذاہب کے ماننے والوں کا بھی بعینہ یہی خیال تھا، وہ بھی اپنے دین سے

اتنے ہی مخلص تھے جتنے کے آج کے مؤمن ہیں، وہ بھی اپنے دین کے لیے جان تک دینے کے لیے کمربستہ رہتے تھے تاہم یہ خلوص اور جاں نثاریاں ان مذاہب کو تاریخ کے اوراق میں گم ہونے سے نہ روک سکیں.

آج کی جدید ثقافت جب ماضی کی کسی تہذیب کے اعتقادات کے بارے میں بات کرتی ہے تواس کے لیے وو میتھالوجی میکالفظ استعال کیاجا تاہے جیسے یونانی میتھالوجی، مصری میتھالوجی، آشوری، سومری وغیرہ و غیرہ د. مگر میتھالوجی ہے کیا؟ میتھالوجی کا مطلب اساطیر اور خرافات ہے، میتھالوجی اصل میں اس ناپید ہوجانے والی تہذیب کا مذہب اور اس میں رائج اساطیر اور خرافات ہیں.

اگر ہم عیسائیوں کے اعتقادات کو بیان کرنے کے لیے اسے وقعیسائی میتھالو جی تکہہ دیں یااسلامی عقائد کو وقواسلامی میتھالو جی تکہہ ڈالیں تو کیا ہو گا؟ مؤمنین غصے میں اچھل کر حصت سے جالگیں گے اور ہمیں یقین دلائیں گے کہ ہمارے پاس ماضی کی قوموں کی طرح کوئی خرافاتی اساطیر نہیں ہیں .. ماسوائے کیپن نوح کے جنہوں نے محض ککڑی سے ٹاٹینک سے بھی بڑا جہاز بناکر اس میں ساری دنیا کے جانور کنٹینروں میں لوڈ کر دیے اور طوفان کے بعد سب کو اسی طرح سارے براعظموں میں بھیلا دیا .. یا مر دوں کو زندہ کرنے اور پانی پر چلنے والا سپائیڈر میں .. یا پھر پر ندوں اور چیو نٹیوں سے بات کرنے والا بیٹ مین اور الیہ بھی ہیں ہوئی خرافاتی اساطیر نہیں ہیں .. .. الی ہی دیگر حقیقی کہانیوں کے علاوہ ان مذاہب میں کوئی خرافاتی اساطیر نہیں ہیں .. ..

اگر میں مؤمنین سے کہوں کہ ہماری ملکی وے کہکشاں تب بنی جب زیوس کی بیوی اپنے آدھے دیو تا اور آدھے انسان بیٹے کو دودھ پلار ہی تھی کہ اچانک وہاں ہر کولیس آگیا اور اس نے زیوس کی بیوی سے اس کا بچپہ زبر دستی اس کی گودسے چھین لیا اور اس کا دودھ اچھل کر خلاء میں پھیل گیا جس سے ہماری ملکی وے کہکشاں بن گئی، تومؤمنین ہاہا ہاہا کہتے ہوئے ہنسیں گے اور اسے ایک خرافت قرار دیں گے .

اس پراگر میں کہوں کہ پھراس کا کیا جسنے زمین اور آسان سات دن میں بناڈالے اور ستاروں کو سوواٹ کے بلب قرار دے دیا، اور شہابیوں کو شایطین کو مار بھگانے کے میز اکل بنادیے، اور سورج کورات کو عرش میں غائب کر دیا. تو یہاں ان کے چہروں پر اچانک وو ہاہا ہا ہوں کی پُر شمسنح ہنسی کی بجائے حمافت آلود گہری سنجیدگی طاری ہو جائے گی اور وہ کہیں گے کہ نہیں بیہ خرافات نہیں ہیں بلکہ عین حقیقت ہے!!؟؟

عیسائیت،اسلام اور آج کے دیگر مذاہب کے قصوں کو دومیتھالو جی میکہناانتہائی درست اور دقیق ترین اصطلاح ہے،خاص طور سے جبکہ سوقیانہ زبان میں میتھالو جی کامطلب دو جھوٹ میاور دو بکواس میکے سوااور کچھ نہیں لیاجاتا. آج کے عیسائی،مسلمان

اور دیگر مذاہب کے ماننے والے قدیم تہذیبوں کے مذاہب کو جعلی اور جھوٹے مذاہب قرار دیتے ہیں یہ سوپے بغیر کہ جو کچھ ان کی اپنی زنبیل میں ہے اس پر بھی یہی وصف اور یہی معیارات لا گوہوتے ہیں .

یعنی مؤمنین سبھتے ہیں کہ وہ تمام پرانے مذاہب اور ان کے سیچ ماننے والے سب غلطی پر تھے جبکہ بعینہ اسی وقت وہ اپنے حالیہ دین کو عین حق سبھتے ہیں حالانکہ یہ سارے قدیم وجدید مذاہب جیسے عیسائیت اور اسلام عقلی و تحقیقی جانچ کے آگے ایک منٹ بھی نہیں ٹک سکتے .

بتوں کی پوجا پر مسلمان ہندو پر ہنستا ہے کہ اس کی عقل کی مت ماری گئی ہے جو پتھر وں کی عبادت میں لگا ہوا ہے جن سے نا نفع ہوسکتا ہے نہ نقصان، گر ہندو کہتا ہے کہ یہ توبس وقعال متی میں ہے اصل خدا تو او پر ہے، عیسائی مسلمان پر ہنستا ہے کہ دیکھوا یک پتھر کو چومنے کے لیے بیہ لوگ اتنی دھینگا مشتی کرتے ہیں اور ایک پتھر کے کمرے کے گر د بے و قو فوں کی طرح چکر لگاتے ہیں، گر مسلمان کہتا ہے کہ یہ بھی بس وقعال متی میں ہو علامتی میں ہو علامتی ہے ہوں اور اصل خدا تو او پر ہے!! پھر عیسائی گر جے میں جاکر گھٹنوں کے بل جھک کر بن باپ کے ایک بیٹے کے ہنتا کے آگے گڑ گڑ انا شروع کر دیتا ہے اور کہتا ہے کہ یہ بھی بس وقعال متی ہے اور اصل خدا تو حسبِ سابق او پر ہی ہے . یہ سارے وقع عقل مند میں آشوریوں، یو نانیوں اور فرعونوں کے قدیم خدا ووں پر بہتے ہیں.. ہر کسی کو اپنادین وقوت میں نظر آتا ہے اور دو سرے کا باطل .. بعینہ اسی طرح جس طرح کہ قدیم دنیا کے مؤمنین اپنے دین کو عین حق گر دانتے تھے .



آج کے عیسائی مؤمن اور مسلمان مؤمن کے در میان قدر

مشترک صرف ایمان ہے اور ایمان ایک اندھایقین ہے ، بعینہ یہی وہ معیار تھا جس کی بنیاد پر قدیم مذاہب کے مؤمنین نے اپنے اعتقادات کی عمار تیں استوار کیں اور اپنے خداؤوں اور بتوں کو حق سمجھا. گویا کہ ان سارے مذاہب میں ایسی کوئی چیز نہیں ہے جس کی جانچ پڑتال سے ان میں سے کسی ایک کی حقانیت ثابت کی جاسکے سوائے اندھے ایمان اور اپنے دین کے لیے جان

دینے کے جذبے کے ،اعتقاد کی مضبوطی اور ایمان پر ثابت قدم رہنے کے علاوہ مؤمنین کے پاس کچھ نہیں ہے، یہ بالکل کنگے ہیں.. یہ وہی فرسودہ بضاعت ہے جو سابقہ لوگوں کے پاس بھی تھی، تو کیا یہ دلیل ہے؟ مذاہب کے اس انبار میں حق مذہب کیسے تلاش کیا جائے؟ ان میں سے کون دوسرے کو کچرے میں ڈالے گا؟ یا یہ سارے ہی کچراہیں؟

یوں شروع میں اٹھائے گئے سوال کا جو اب بدستور وو نہیں کا میں ہی ہے مگر اس سے کیا پیۃ چلتا ہے؟ اس سے دوباتیں پیۃ چلتی ہیں، اول یہ کہ ان مذاہب میں سے کسی ایک پر ایمان اس کی صحت وصد افت کی دلیل نہیں ہے کیونکہ ہر کوئی اپنے دین کو حق سمجھتا اور خود کو ووناجی فرقہ می قرار دیتا ہے، اور دوم یہ کہ جب ہم مذاہب کے اس تنوع کو دیکھتے ہیں خاص طور سے ایک مذہب کے اپنے کئی فرقے، ان کی تقسیم اور آپس کے اختلافات تو ہمیں ان میں تضادات کے انبار ملتے ہیں، اس طرح اس جنجال میں یہ ممکن ہی نہیں کہ سب حق پر ہوں بلکہ ان سب کے غلط ہونے کا امکان ان کے صحیح ہونے کی نسبت کہیں زیادہ ہے.

بعض لوگ نجات، رحمت، حقیقت ِکُل کی بات کرتے ہیں اور ان سب کو مبہم باتوں اور جھوٹ میں مِلا جُلا کر کبھی سائنسی اعجازات اور کبھی طبعی مظاہر اور قیامت سے ڈرکے طور پر پیش کرتے ہیں تاہم ان میں سے کسی کے پاس بھی کوئی ایک بھی علمی اور عقلی دلیل نہیں ہے جو علم، حقائق اور منطق کے سامنے کٹھہر سکے .

اوپر کی تمام باتوں کو مدِ نظر رکھتے ہوئے ہم سوال اٹھاتے ہیں کہ کیا ہمارے پاس کوئی ایک معیار بھی ہے؟ ان مذاہب سے کشید کر دہ کوئی ایک معیار جس کو کسوٹی بناکروہ دین ہے ثابت کرسکے کہ وہی دین حق ہے؟ صرف ایک! افسوس کہ ایک بھی نہیں ہے ... ایمان کو معیار نہ بنائیں .. مجھے بیہ نہ بتائیں کہ عیسائیوں یا مسلمانوں کی آبادی اتن ہے ناہی ہے کہ فلاں مذہب دنیا میں سب سے زیادہ مانا جاتا ہے ، نہ مر نعے کی بانگ اور نہ کوئیل کی کو کو...

اور چونکہ اب تک ان میں سے کوئی ایک بھی ہیر وابیامعیار لے کر نہیں آسکالہذامنطقی نتیجہ یہی نکلتاہے کہ ان میں سے کسی ایک کو بھی دوسرے سے کسی طرح کی کوئی فوقیت حاصل نہیں ہے،لہذااس میں کوئی شک نہیں کہ سارے ہی غلط ہیں.

# رور خورت کو بنایا مرکیافدام دیے؟

ہوئے گزارے

سنة 1956ء میں فرانسیسی فلم اور خدانے عورت کو بنایا ریلیز ہوئی..اسی فلم سے بریجٹ بارڈو نامی قاتل حسینہ پہلی بارعالمی سینما میں متعارف ہوئی اور ساٹھ کی دہائی کی جنسی علامت (sex symbols) کے طور پر ابھری.. صرف یہی نہیں بلکہ اس فلم نے امریکی سینماکارخ ہی بدل دیا جس نے میر لین مونرو کو متعارف کر اکر فرانسیسیوں کو بھر پور جواب دیا.
اس فلم پر کیتھولک چرچ نے کافی شور مجایا، دراصل یہ فلم کسی بھی طرح سے فرانسیسی سینماکی نما کندگی نہیں کرتی تھی،نہ کہانی اور ناہی اس فلم پر کیتھولک چرچ نے کافی شور مجایا، دراصل یہ فلم کسی بھی طرح سے فرانسیسی سینماکی نما کندگی نہیں کرتی تھی،نہ کہانی اور ناہی اس فام بر کا دو کا شوہر راجر ویڈیم جو فلم کاڈائر کیٹر تھا اس فلم میں اپنی بیوی کا حسن اچھی طرح نمایاں کرنے میں کامیاب رہا، اس خوش قسمت آدمی نے کیے بعد دیگر ہے دنیا کی خوبصورت ترین عور توں سے شادی کی، بریجیٹ بارڈو کے علاوہ اس نے جین فونڈا اور کینڈی ڈارلنگ سے بھی شادی کی اور کئی سال کیتھرین ڈینیو کے ساتھ مفت میں گیچر سے اڑاتے اس نے جین فونڈا اور کینڈی ڈارلنگ سے بھی شادی کی اور کئی سال کیتھرین ڈینیو کے ساتھ مفت میں گیچر سے اڑاتے اس نے جین فونڈا اور کینڈی ڈارلنگ سے بھی شادی کی اور کئی سال کیتھرین ڈینیو کے ساتھ مفت میں گیچر سے اڑاتے

بہر حال موضوع کی طرف واپس آتے ہیں اور یہ جاننے کی کوشش کرتے ہیں کہ اگر خدانے عورت کو بنایا ہے تو کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ وہ مرد ہے ؟

تاریخ میں زیادہ تر مذاہب نے خدا کو تمام تر مر دانہ خصوصیات سمیت ایک بھر پور مر دکے طور پر بیش کیا، اس خدا کی داڑھی تھی، مسل تھے اور بعض او قات جنسی اعضاء بھی، ابر اہیمی یا توحیدی کہلائے جانے والے مذاہب جن میں یہو دیت، اسلام اور عیسائیت شامل ہیں خداہمیشہ ایک مر دسے ملتا جاتارہا.

مذہبی فکر خدا کی جنس کے حوالے سے کافی خلفشار کا شکار رہی ہے خاص طور سے یہ ابراہیمی مذاہب جب ان کاسامنا کلاسکی یونانی فلسفے سے ہوا، یونانیوں کے ہاں خدامر دوزن پر مشتمل تھے اور ہر ایک کا اپنا ایک کام تھا مگر ان ابراہیمی مذاہب نے ان سب خداؤوں کو ایک ہیر ومیں مدغم کرنا چاہا.. مر دوزن، خیر وشرحتی کہ وہ مسخ شُدہ شکل سامنی آئی جو اب ہمارے سامنے ہے .. توحید یا یکجائی کے خیال کی کنفیوزن میں ان تینوں مذاہب نے خداکو بچے والا بناکر بے جنس کر دیا یعنی نامر داور ناہی عورت .

عیسائیوں کی اس ویب سائٹ پر اس سوال کا جواب دینے کی کوشش کی گئی ہے: سوال: کیاخد امر دہے یاعورت؟

جواب: مقدس کتاب میں غور کرنے سے ہم پر دو حقیقتیں منکشف ہوتی ہیں: پہلی حقیقت ہے ہے کہ خداروح ہے،اس کی کوئی صفات یابشر می حدود نہیں ہیں، دوسر می حقیقت ہے ہے کہ تمام دلا کل اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ خدانے خود کو انسانیت کے سامنے ایک مر دکی شکل میں ظاہر کیا، شروع میں ہمیں خدا کی حقیقی نیچر کو سمجھنا چاہیے، خداایک شخص ہے، یہ واضح \_\_\_\_\_\_

ہے کہ اس کے پاس ایک شخص کی سی صفات ہیں جیسے عقل ، ارادہ سمجھد اری اور جذبات ، اور خد اانسانوں سے رابطہ میں رہتا ہے اور ان سے تعلقات قائم رکھتا ہے اور پیر کہ خدا کے ذاتی اعمال مقدس کتاب کے ذریعے واضح ہیں .

اس جواب سے پتہ چلتا ہے کہ عیسائیت خدا کو مرد سمجھتی ہے کیونکہ اس کی بجلی مرد کی صورت ہوئی نہ کہ عورت کی صورت میں . ایک اور جگہ کسی نے سورہ اخلاص کا یہ پوسٹ مارٹم کیا ہے:

خدانے اپنے بارے میں کہاہے کہ اس نے ولادت نہیں کی (لم بلد) اور ناہی اس کی ولادت ہوئی (لم یولد) ولادت عورت کی خصوصیات میں سے ہے چانچہ خداعورت کی صنف میں سے ہے کیونکہ وہ قابلِ ولادت ہے اور چونکہ اس نے ابھی تک ولادت نہیں کی (لم بلد) اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ مستقبل میں ولادت نہیں کرے گاخاص طور سے سورت کا خطاب ماضی میں ہے.

بہر حال مسلمان خدا کی جنس کا انکار کرتے ہیں اور کہتے کہ ہی (یاشی) نامر دہے اور ناہی عورت اور اس کے جیسا کچھ نہیں ہے لیکن سوال میہ ہے کہ پھر خدا کے تمام ننانو ہے نام مذکر کی صفت میں کیوں آئے ہیں اگر وہ مر د نہیں ہے تو؟ کیا سوواں نام مؤنث تھااور ہمیں نہیں بتایا گیا؟

ریت کے خدا کی جنس کے تعین میں یہ تضاد اور انکار کیوں ہے؟ میں نے اس مدعے کے تضادات پر کافی غور وخوض کیا ہے ، کیا اس لیے کہ خدا کامل اور پر فنیکٹ ہے اور کمال مر دکی صفات میں سے ہے کیونکہ عورت کا کمال آدھاہے اور وہ مر دکی نصف ہے؟

میر اخیال ہے کہ محمد می دعوت کے آغاز میں خداواضح طور پر ایک مر د تھا مگر یونانی فلنفے کے اثر کی وجہ سے مؤمنین خدا کی مر دانہ حیثیت سے دستبر دار ہو گئے اور اسے ایک وقع ہے جنس میں بنادیا گیا تا کہ اس کے کمال کو بغیر تضادات کے مکمل کیا جاسکے.. مگر کیا اس سے مسئلہ حل ہو گیا؟

سورة الانعام كي آيت 101 مين فرمايا گياہے كه:

بَدِي ٓٛعُ السَّلُوٰتِ وَالۡ ٓ اَرۡضِ ۚ اَنَّىٰ يَكُونَ لَهُ وَلَدُّ وَلَمُ ٓ ثَكُن ٓ لَهُ صَاحِبَهُ ۚ وَظَلَقَ كُلَّ ثَى ٓ ءٍ عَلِى ٓ مِّ ﴿ ١٠١﴾ وہی آسانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا ہے اسکے اولا د کہاں سے ہو جبکہ اسکی بیوی ہی نہیں اور اس نے ہر چیز کو پیدا کیا ہے اور وہ ہر چیز سے باخبر ہے۔

توصاحبو وواسکے اولاد کہاں سے ہو جبکہ اسکی بیوی ہی نہیں کا کیامطبل ہے؟ یہی کہ وہ مر دہے اور اگر وہ کوئی بیوی اختیار کرکے اس کے ساتھ سیس کرے تواس کے ہاں اولاد ہو سکتی ہے! یور یکا.. وہ یقیناً مر دہی ہے، سورہ اخلاص میں وولم یلد میں سے اس کی مر ادبیہ تھی کہ وہ مر دہے اس لیے اس کے ہاں ولادت نہیں ہوتی مگر وہ ابھی تک کنوارہ ہے اور اس نے شادی نہیں کی ہے.. لہذا جب وہ شادی کرے گاتب اس کے ہاں اولاد ہوناعین ممکن ہے.

مؤمنین جب خدا کی طرف اشارہ کرتے ہیں تو ہمیشہ مذکر صائر کا ہی استعال کرتے ہیں، وہ اسے ہمیشہ ووہو می کہتے ہیں نا کہ ووہ ہی اور ضمیر اور اگر خدا بغیر جنس کے ہے تو تبھی مذکر (ہو)اور تبھی مؤنث (ہی) کا استعال کیوں نہیں کیا جاتا؟ یا لغت میں ایک اور ضمیر شامل کیوں نہیں کیا جاتا؟

یقین کریں اگر کوئی خداکے لیے مذکر کی بجائے مؤنث کا ضمیر استعال کرے تومؤمنین کو سخت غصہ آ جائے گا، مگر کیوں؟ اس کی صرف دوہی وجو ہات ہوسکتی ہیں:

اول: یہ غصہ اس بات کی دلیل ہے کہ مؤمنین خدا کو مر دسمجھتے ہیں اور اسے مؤنث ضمیر وں سے مخاطب کرنے کواس کی توہین سمجھتے ہیں.

دوم: انہیں واقعی یقین ہے کہ خدا ہے جنس ہے، مگر اس کی تانیث کووہ اس کی توہین سمجھتے ہیں، ان کے لیے خدا کامذ کر ہوناایک اچھی اور مثبت بات ہے مگر اس کی تانیث ان کے ہاں منفی اور نا قابلِ قبول ہے .

# تاریخ کی تحریف

کہاجا تا ہے کہ تاریخ فاتح لکھتاہے، یہ مقولہ اتناد قبق نہیں ہے، کیونکہ اصل میں ایک تاریخ حقیقی ہوتی ہے اور ایک جعلی تاریخ ہوتی ہے، تاریخ ماضی کے واقعات کی تدوین کاعلم ہے، ان واقعات کے واقع ہونے کے اثبات کے لیے کھدائیوں اور آثارِ قدیمہ کاسہار الیاجا تا ہے اور قدیم تحریروں کی چھان پھٹک کی جاتی ہے تا کہ قدیم زمانے میں ہوئے واقعات کی جڑاور حقیقت تک

پہنچاجا سکے، حقیقی تاریخ میں دیگر معلوم علوم کا طریقہ اختیار کیاجا تاہے یعنی درست علمی اندازاختیار کرتے ہوئے دلا کل اکٹھے کیے جاتے ہیں، جبکہ جعلی تاریخ کا تعلق شروع میں ذکر کیے گئے مقولے سے ہے .

مقنن تاریخ ایک قدیم صنعت ہے جس میں واقعات کو اس طرح سے پیش کیا جاتا ہے کہ ان کا حتمی نتیجہ پہلے سے طے شدہ قومی ومذہبی خواہشات کے عین مطابق ہواور قاری کو قائل کیا جاسکے کہ کوئی پیغام ہے جسے تاریخ نے ثابت کیا ہے اور اسے چاہیے کہ وہ اسے سمجھے.

اس کی ایک مثال وہ آمر انہ نظام ہیں جو ایسے جھوٹے اور وہمی تاریخی دعوے قوم کوسناتے ہیں جو تبھی ہوئے ہیں نہیں تھے، مثال کے طور پر ووسوریا الکبری می (عظیم سوریا) کا دعوی، تاریخ میں تبھی بھی ایسے کسی عرب نظام کا وجو د نہیں رہاہے جس میں وہ عناصر شامل تھے جنہیں سوریا کی البعث نگلنا چاہتی ہے .. نازیت اور آری نسل کی برتری جس کے لیے وہمی شہر تخلیق کیے گئے اور ان کی دریافت کے لیے وسطی ایشیاتک مہمیں بھیجی گئیں تا کہ اپنی برتر نسل کی جڑوں تک پہنچا جاسکے مگریہ ساری مہمیں ناکامی سے دوچار ہوئیں. عظیم صربیاجو تقریباً آدھے بلقان کونگل کر غیر سلافی قوموں کو وہاں سے نکالناچا ہتاہے. نوے کی دہائی میں فیوم جانے کے لیے میں اور میر ارضاعی سعودی بھائی ریلوے سٹیش پر ٹکٹوں کی قطار میں کھڑے تھے، ہمارے پیچیے کچھ چلبلی سی مغربی خوا تین تھیں جوارد گر د کے لو گوں سے چھیڑ چھاڑ میں مصروف تھیں،ان کے پیچیے ایک کو پتی لڑ کا تھاجس کی عمر تقریباً ستر ہسال رہی ہو گی،ان میں سے ایک خاتون نے مجھ سے اور اس کو بتی لڑ کے سے گفتگو شر وع کر دی، باتوں باتوں میں اس خاتون نے کو پتی لڑ کے سے سوال کیا کہ: عراق کے ساتھ اتناظلم کیوں ہور ہاہے جبکہ وہ صرف اپناوہ صوبہ واپس لینا چاہتاہے جسے استعار نے اس سے الگ کر دیا؟ وہ بے چارہ لڑ کا اس سے کہیں جھوٹا تھا کہ صدام حسین کے جھوٹے د عووں پر مبنی سیاسی بحث کر سکتا، چنانچہ میں نے اس خاتون سے عرض کیا کہ: محترمہ خلیج کاسیاسی ڈھانچہ اپنی اسی شکل میں کئی سو سالوں سے موجو د ہے . بید ڈھانچہ سوریا، عراق،اردن اور تونس کے وجو د سے بھی پہلے کا ہے، کویت نے تین سوسال پہلے سلطنت ِعثمانیہ کے ساتھ کئی سیاسی معاہدے کیے تھے جبکہ عراق اس وقت سلطنت ِعثمانیہ کا ایک صوبہ تھا، عراق کامستقل سیاسی وجود بیسویں صدی کے آغاز میں ہی تشکیل پاسکا...اس پر اس محترمہ نے عرض کیا کہ: میر امطلب ہے اس سے پہلے؟ میں نے کہا:اس سے پہلے عراق بالتر تیب صفوی،عباسی،اموی اور خلفائے راشدین کے زیرِ تسلط تھاالا بیہ کہ آپ کی مراد حمورانی کے دور ہے ہو؟ یہ خاتون صدیے اور حیرت کی ملی جلی کیفیت میں میری شکل تکتی رہ گئی . .

جعلی یا محرف تاریخ سنجیدہ کالجوں اور جامعات میں۔ جن کا اسلامی دنیامیں کوئی وجو دنہیں۔ نہیں پڑھائی جاتی کیونکہ اس تاریخ کی تنقیدی جانچ پڑتال نہیں کی گئی ہوتی اور ناہی اس کے کوئی مادی آر کیالا جیکل ثبوت ہوتے ہیں، ایسی تاریخ کا ساراانحصار مقدس مصادر پر ہو تاہے جیسے دیو مالائی اساطیر، خرافات اور مذاہب.

اس قسم کی تاریخ کی پہچان مصنف کے انداز سے کی جاسکتی ہے جو تاریخ کے سنجیدہ محققین کی بجائے عوام الناس کو مخاطب کرتی ہے، الیمی تاریخ کے تمام مصادر بھی اسی طرح کے دیگر جعلساز ہوتے ہیں اور ہر کوئی دوسرے سے نقل کر رہاہو تاہے.

محرف تاریخ کسی منظر نامے کواس قدر بڑھا چڑھا کر پیش کرتی ہے کہ اکادی کی سطح پر اس کی تصدیق نہیں ہوسکتی، عام طور پر ایس تاریخ کسے والے کے دلائل کامصدر خرافات، مقدس کتابیں یااس کی مشتقات ہوتی ہیں، تاریخی حقائق کو بھی اس طرح موڑ توڑ کر بیش کیاجا تاہے کہ وہ جعلی تاریخ ہے ہم آ ہنگ ہوجائے..یہودیوں کے قصے، ان کامصر سے نکلنا، سمندر کاشق ہونا اور فرعون کاغرق ہونا تاریخی طور پر ثابت نہیں ہے اور ناہی کوئی تاریخی انٹر اس واقعے کی تصدیق کر تاہے، علم مصریات ایک با قاعدہ تصدیق شدہ علم ہے جسے آ ثارِ قدیمہ سپورٹ کرتی ہے اور باہی کوئی تاریخی انٹر اس واقعے کی تصدیق کر تاہے، علم مصریات ایک با قاعدہ کاغرق ہونا تاریخ علم ہے جسے آ ثارِ قدیمہ سپورٹ کرتی ہے اور باہی کوئی اتا پہترین جامعات میں پڑھایا جاتا ہے گر اس توراتی قر آ تی قصے کا اس میں ایک بیتی تذکرہ تک نہیں ہے اور ناہی عبر انہوں کوئی اتا پہتے ہے، بیتا تاریخ ایک حقیت کی فکر ہے ایسی خرافات کہ کھی انس سلیمانی جبکل کی تلاش میں سرگر داں ہیں جس کاذکر ان کے مور خین نے توریت کے خرافات ہی توریت کے خرافات ہی توخرافات کو جنم دیتی تھک جائیں گے تو کہیں گے کہ شاید سلیمان کے کسی جن نے یہ آثار ان سے چھادیے۔ آخر خرافات ہی توخرافات کو جنم دیتی جس تی تاریخ کا بیتی بیٹھیا تا ہا ہے کہ شاید سلیمان کے کسی جن نے یہ آثار ان سے چھادیے۔ آخر خرافات ہی توخرافات کو جنم دیتی ہیں جس تاریخ کا بنتیا ہا ہا ہے جواس نتیجے تک لے جائے جس تک بیس سیمادر میں تضاد کی صورت میں بھی تاریخ کا جعلساز صرف اس چیز کا انتخاب کر تاہے جواس نتیجے تک لے جائے جس تک بین نہنا جائی ہی تاریخ کا جنمی نے بھی تاریخ کا جنمی تاریخ کا جعلساز صرف اس چیز کا انتخاب کر تاہے جواس نتیجے تک لے جائے جس تک بین اس بینے بھی تاریخ کا جواساز صرف اس چیز کا انتخاب کر تاہے جواس نتیجے تک لے جائے جس تک بین بین بینے بھی تاریخ کی جو سے دین کے بین بینے تک لے جائے جس تک بین بینے بینے ہواں نتیجے تک لے جائے جس تک

زیادہ ترجعلی تاریخ ایسے ایجنڈوں پر مشتمل ہوتی ہے جو اس وقت موجو دیتے، یہ ایجنڈ ابر سر اقتدار کسی آئیڈیالو جی، گروہ یاباد شاہ کی تعظیم کے لیے ہو سکتا ہے، یانسلی ایجنڈ ابھی ہو سکتا ہے تا کہ کسی قوم کو کسی دوسری قوم پر برتری دلائی جاسکے یا پھر مذہبی ایجنڈ ا تا کہ کسی مخصوص مذہب کو دیگر مذاہب سے زیادہ عظیم بنا کر پیش کیا جاسکے. جعلی تاریخ کواس کے بیانی اسلوب سے بڑی آسانی سے پکڑا جاسکتا ہے،اس کی زبان تاویلی ہوتی ہے، مثال کے طور پر عباس محمود العقاد کا ووالعبقریات میں بیش کیا گیا ہے اور ان کی غلطیوں کو وومصلحت میں اور ووخر د مندی میں بدلنے کی کوشش کی گئی ہے.

ایک تاریخی جعلسازی مقامات سے متعلق ہے تا کہ انہیں حقیقت کاروپ دیاجا سکے جیسے غرق شدہ اٹلا نٹس، یاجوج اور ماجوج کا ملک، سلیمان کی باد شاہت، نوح کی کشتی اور اس کی جو دی اور عرارات پہاڑ پر موجود گی، فرعون کی غرق شدہ لاش جور مسیس دوم کی ممی سے چپکادی گئی ہے، یہ وہ تخیلاتی فرعون ہے جس کی کہانی بنی اسر ائیل نے گھڑی ہے، یاغیر حقیقی شخصیات جیسے عبد اللہ بن سبا، خضر، شاہ آر تھر ودیگر. اپنے بچوں کو ایسی تاریخ کیسے پڑھائیں جو کہتی ہو کہ زندگی آسان پر ایک شخص سے شروع ہوئی جس کا نام آدم تھا اور جب وہ سور ہا تھا تو خدا نے اس کی لیلی سے اس کے لیے ایک عورت نکال تھینچی پھر ان دونوں کو جنت سے دھکے مارکر نکال دیا کیو نکہ انہوں نے ابو کی بات نہیں مانی اور فریخ میں رکھے پھل کھا لیے ؟ . . اس سے بڑھ کر بچگانہ کہانی بھلا اور کیا ہو سوپر وں والا جبریل اور عبد المطلب جو ہا تھی کے اور کیا ہو سی پڑھ کر بڑگانہ کہانی جہا تھی کے کان میں کچھ بڑ بڑا تا ہے اور وہ کچھ کو گر انے کا اپنا فیصلہ بدل لیتے ہیں پھر ان پر فضی ٹوماڈل کے ابا میل بمباری کر کے انہیں تہم نہمس کر دیتے ہیں . . کیا ہے سب خر افات روم کی افسانوی تاریخ اور ان دو بچوں کی کہانی سے مختلف ہے جنہیں ایک بھیڑ ہے نے دودھ بلایا؟

ریت کے ملکوں میں بچوں کو یہ ڈوز بچپن سے ہی دینا شر وع کر دیے جاتے ہیں، جس دوران بچوں کو سائنس کی کلاس میں یہ بتایا جا رہاہو تاہے کہ مادہ ایٹوں پر مشتمل ہو تاہے، تاریخ کی کلاس میں انہیں بتایا جا تاہے کہ فرشتے نامی نظر نہ آنے والی مخلوق نے غزوہ بدر میں مسلمانوں کے شانہ بشانہ جنگ لڑی ..؟! پھر بھلے مادہ اور اس کے ایٹم جائیں تیل لینے ..!

اسلامی تاریخ کے مصادر تدوین کے بجائے لفظی ہیں جیسے حدیث میں علم الاسناد جو سوائے سالوں سے چلتی زبانی قصے کہانیوں کے اور کچھ نہیں اور جسے انتہائی ابتدائی اور فرسودہ طریقے سے صدیوں بعداحاطہ تحریر میں لایا گیا..اسی زمرے میں سیرت کی کتابیں بھی آتی ہیں جنہیں اسلام کی تاریخ کے طور پر پیش کیا جاتا ہے..اوپر سے بید متون مقدس بھی ہیں جن پر طعن نہیں کیا جاسکتا اور ناہی کسی دلیل یااثر کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے جس سے جعلسازی کی بو آتی ہے حالا نکہ مسلمان خود کہتے ہیں کہ بعرہ بعیر کی موجودگی کی دلیل ہے.

میڈیامیں اس جعلی تاریخ پر مبنی ڈرامے ،اور لیکچر اس جعلی تاریخ پر اعتقاد کواور راسخ کر دیتے ہیں جیسے یہ واقعی حقائق ہوں.. جبکہ دوسری طرف ایسی تاریخ پر شکوک وشبہات ظاہر کرنے والوں کے گر د قانونی گھیرے تنگ کر دیے جاتے ہیں ،ان پر کفر کے فتوے لگائے جاتے ہیں اور اگر بس چلے تو قتل بھی کر دیاجا تاہے .

جعلی تاریخ کا نحصار تاریخی واقعات کو خرافات میں مدغم کرنے پرہے تاکہ تاریخی حقیقت کو مخصوص مقاصد کے حصول کے لیے استعال کیا جاسکے جو نسلی ، ند ہجی ، سیاسی یا قومی ہو سکتی ہے ، ہار ون الرشید اور صلاح الدین یا المعتصم سے منسوب خرافاتی روایات کو یا در کھنا آسمان ہو تا ہے اس لیے بید ذہن میں معلق رہتی ہیں مگر ان کے ہونے کا کوئی ثبوت نہیں ہے . . اس عورت کا قصہ کیسے ثابت کیا جائے جس نے چیچ کر "وامعتصماہ "کی ندالگائی اور معتصم اپنی فوجوں کو لے کر عمور یہ کی طرف چل پڑا؟ بیہ ثابت کیا جائے کہ میری اینٹونیٹ نے واقعی یہ کہاتھا کہ بیالوگ کیوں نہیں کھاتے جب اسے بتایا گیا کہ لوگ اس لیے غصے میں ہیں کہ ان کے پاس کھانے کوروٹی نہیں؟ یہ تاریخ نہیں لوک کہانیاں ہیں جو فاتح کے پر و پگنڈے کے ساتھ نمودار ہوئیں اور پچوں کو تاریخ کے طور پر پڑھائی گئی، امریکا میں ریڈ انڈین کی تاریخ دیکھے کہ کس طرح وہ اس میں وحثی نظر آتے ہوئیں باور بھی کہا تو نئس نے وجو اپنی جوان وہال اور وطن کا دفاع کررہ تھی ۔ کیا آپ نے ڈیزنی کی اس کہانی پر پھین کر لیا ہے کہ یہ کہا ہو نئس نے جو اپنی جان وہال اور وطن کا دفاع کررہ تھی۔ کیا آپ نے ڈیزنی کی اس کہانی پر پھین کر لیا ہے کہ یہ کہا ہو نئس نے جان تھی تھیں تاریخ ہے جے جسے آپ سائنسی اعجاز کی طرح اسلامی تاریخی اعجاز کہ سیکے ہیں تا ہم یہاں ریت کے ملکوں کی تاریخ اسی قسم کی جعلی تاریخ ہے جسے آپ سائنسی اعجاز کی طرح اسلامی تاریخی اعجاز کہ سیکتے ہیں تا ہم یہاں اعتراز کا مطلب وہ جموٹ ہے جے حقیقت پر غالب کر دیا گیا ہے چاہے اس کے خلاف کتے ہی دلائل کیوں نہ دستیا ہوں .

قومی تاریخ بھی اسی طرح کی تاریخ ہوتی ہے،اس سے مجھے لیبی صحراء کے مرحوم کرنل کی یاد آتی ہے جس نے ایک دن خود کو ب یقین دلا دیا تھا کہ ریڈ انڈین دراصل لیبیا سے ہی نکلے تھے اور شیکسپیر در حقیقت ایک ملایا عرب مولوی تھا جس کااصل نام" شیخ الزبیر" تھا۔ انگریزاس کانام صحیح طرح سے بول نہیں سکے اور"شیک سوبیر" کہنے لگے جو بعد میں مزید بگڑ کرولیم بن شیکسپیر بن گیا۔۔!!

کبھی کبھی یہ جھوٹ ایک مختلف موڑلیتا ہے جس میں کسی آر کیالا جیکل اثر کو دریافت کر کے اس کے گر د جھوٹ کے تانے بانے بئے جاتے ہیں جیسے ریت کی عظیم مملکت میں موجود" مدائن صالح" جو اصل میں نبطی عبادت گاہیں ہیں لیکن انہیں قوم عاد کی بقایا جات کے طور پر پیش کیا جاتا ہے جنہوں نے خدا کی او نٹنی اور اس کے نبی صالح کے ساتھ چھین چھپائی کھیلی تھی .. یاوہ پھر کے مینار جنہیں شیطان کی نموداری کا مقام بتایا جاتا ہے اور جن پر حاجی پھر اور کبھی کبھی جوتے مار کر اپناغصہ نکالتے ہیں گویا کہ اہلیس بنفس نفیس ان کے سامنے مجلی کر گیا ہو.. اسی طرح میلاد کا غار ، مسیج کا کفن وغیرہ بھی اسی زمرے میں آتا ہے .

اسلام سے پہلے کا دور جسے نئے فاتح مذہب نے پرو پگنڈے کے طور پر جاہلیت کا نام دیا اس کے بارے میں ہم صرف اتناہی جانے ہیں جتنا کہ اس تحریف شدہ جعلی تاریخ میں مذکورہے اور اس پر اب تک کوئی سنجیدہ تحقیق نہیں کرنے دی جاتی، اس کے بعد کا اسلامی خونی دور جسے خلافت ِراشدہ کا نام دیا جاتا ہے ایک مطلق اور مثالی دور کے طور پر پیش کیا جاتا ہے جس پر مساجد کے خطباء چیچ چیچ کر سپیکر پھاڑتے ہیں اور ہمارے نوجوان اس جھوٹ پر خود کے ٹکڑے ٹکڑے کر لیتے ہیں. اس کے بعد ہوامیہ نے اقتدار پر قبضہ کر لیااور تاریخ کو ایک بار پھر اس نئے فاتح نے اپنی مصلحت کے لیے دوبارہ لکھا جبکہ دو سری طرف شیعہ اس کے بالکل ہی متفاد تاریخ تحریر فرمارہے تھے. یہ ساری تاریخ اس زمانے کی مکاریوں، دھو کہ بازیوں، سیاسی چالوں اور پر و پگنڈے پر مبنی ہے متفاد تاریخ جمی ریت کے ملکوں میں رہنے والوں کے ذہن سے نکل کر نہیں دے رہی.

ریتیلے ملکوں کی تاریخ پر سنجیدہ تحقیق ہی ہماری آئکھیں کھول سکتی ہے کہ شاید ہم اس سے وہ سبق سکیھ سکیں جو ہمیں ترقی کی راہ پر گامژن کر سکے بجائے ایک الیی تاریخ پر رونے کے جس میں ہم نے تحریف کی پھر اس پر یقین کر لیا.

(شروع میں مضمون کاعنوان تاریخ کی تخریف ر کھا پھر عین آخری لمحات پر میں نے خ کانقطہ مٹاکر اس میں "تحریف" کر دی)

## كيا الحاء جرمي؟

کیا الحاد معاشر ہے کے افراد کو نقصان پہنچا تا ہے؟ کیا یہ چوری کرنے جیسا ہے؟ یا کسی بے قصور انسان کو قتل کرنے جیسا ہے؟ الحاد کے محض تصور کو ہی لوگ جرم کیوں سبجھتے ہیں؟ اگر میں چشم تصور میں ریشم کو عربیاں دیکھوں تو کیا یہ کوئی ایسا جرم ہے جس کے ار تکاب پر قانون سزادیتا ہے؟ یقیناً نہیں کیونکہ یہ محض ایک سوچ ہے اور ہر کوئی اپنی اپنی سوچ میں آزاد ہے۔
الحاد کو جرم قرار دینے میں ایک خبیث تضمین ہے جس کا مقصد الحاد کو ایک غیر اخلاقی عمل قرار دینا ہے تا کہ اسے جرم بنایا جاسکے، بعض لوگوں کو تو یہ تقین ہوتا ہے کہ چونکہ آپ ملحد ہیں لہذا آپ یقیناً مجرم ہیں .. کیونکہ ان کے خیال میں ملحد ہونے کا مطلب ہے کہ آپ چور، ڈاکو یا قاتل ہیں جیسے دنیا کے سارے جرائم ملحد ہی کرتے ہوں!؟ اس دعوے کی سب سے خطر ناک مطلب ہے کہ آس فراصل خدا پر ایمان ہے جائے وہ بے دلیل و بے اثبات ہی کیوں نہ ہو.

جرم کے واقع ہونے کے لیے کسی مخصوص سلوک کاو قوع پذیر ہونالازم اور شرط ہے، جیسے ٹریفک کاسگنل توڑنا، یا کسی کی مرضی یاعلم کے بغیراس کی چیزوں پر قبضہ جماناوغیرہ لیکن الحاد سے ایسا کون ساسلوک واقع ہو تاہے جس کی وجہ سے وہ جرم تھہر تاہے؟ الحاد اپنے آپ میں کوئی سلوک نہیں بلکہ ایک فکر ہے، وہ ممالک جہاں بھگوان گنیش کی بجائے ریت کا خدازیادہ پاپولر ہے الحاد کو جرم سمجھاجا تاہے جو انتہائی درجے کی مبالغہ آرائی ہے ورنہ کسی کو تصور میں گالی دینا بھی قابلِ دست اندازی پولیس جرم ہونا

چاہیے!؟ جرم اور الحاد میں تعلق پیدا کرنامؤمنین کی ایک ناکام کوشش ہے تا کہ لو گوں کو مذہب کی بوگس فکرسے زیادہ طاقتور اور معقول فکرسے دورر کھاجاسکے.

سوال کو دوسری طرح سے پیش کرتے ہیں.. کیا مذہب کے بارے میں حقائق بیان کرناجرم ہے؟ ملحد توبس ان حقائق کاذکر کرتا ہے جن سے وہ اکثریت غافل ہے جنہیں بجین میں مذہب فیڈر میں اور جو انی میں لاؤڈ سپیکروں سے فیڈ کیا جاتا ہے، الحاد کو جرم قرار دیناناانصافی ہے کیو نکہ اس طرح ریاست اپنے مؤمن اور غیر مؤمن شہریوں میں تفریق کرتی ہے، مؤمن شہریوں کے حقوق کی حفاظت کرتی ہے مگر ملحد اور اس کی رائے کی نہیں، آخر سب بر ابر کیوں نہیں؟ اگر ایمان جرم ہو تا اور مؤمنین پر ایمان کے جرم کی یا داش میں کیس کیا جاسکتا تو کیسا لگتا؟!

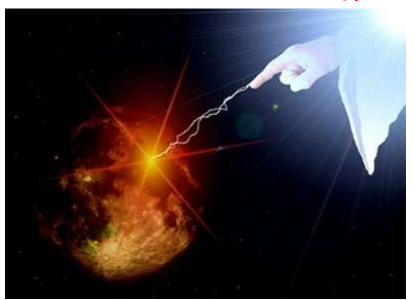
مؤمنین سمجھتے ہیں کہ ان کے عقائد کے لیے۔ اپنی تمام ترخرافات سمیت۔ قوانین وضع ہونے چاہئیں تاکہ کوئی ان کامذاق نہ اڑا سکے حالانکہ یہ امر بذاتِ خودایک جرم ہے، اس سے معاشر ہے کے افراد کے در میان مساوات ختم ہو جاتی ہے اور روش تنقیدی فکر کا گلا گھٹ جاتا ہے . . جب الحادی تنقید کے آگے ان کی خرافات ٹک نہیں پاتیں توسب سے آسان کام انہیں یہی لگتا ہے کہ اسے جرم قرار دے دیا جائے جوایک طرح سے شکست تسلیم کرنا ہے .

اگر آپ کسی مؤمن سے سب سے بڑے گناہ کے بارے میں پوچیس (داڑھی کاٹنا نہیں ہے: D) تووہ آپ کو بتائے گا کہ یہ شرک ہے… یہی وہ گناہ ہے جس کی بخشش نہیں… قتل اور آبر وریزی نہیں… آپ قتل کر کے اور آبر وریزی کرکے خداکے حضور وقویۃ نصوح می کرسکتے ہیں کہ یہ کو گی اتنابڑا جرم نہیں… سب سے بڑا جرم ریت کے خدا کے علاوہ کسی اور کی عبادت کرنا ہے، ملحد سے نفرت کی اصل یہی ہے… یہ اس قدر اہم نہیں ہے کہ آپ قتل نہیں کرتے، ڈاکے نہیں ڈالتے کسی کو نقصان نہیں پہنچاتے جتنا کہ آپ کا یہ کہناا ہم ہے کہ ریت کا خدا وجود نہیں رکھتا.

اس کاصاف مطلب ہے کہ اسلام کی اخلاقی اقد ار میں بہت بڑی خرابی ہے ، ان کے پیغام کاخلاصہ یہ ہے کہ عقیدہ انسانیت سے بڑھ کر ہے ، یہ اسلام کاسب سے بڑامسکلہ ہے ، مؤمنین ڈر پوک لوگ ہوتے ہیں ، وہ مجہول سے اور جہنم میں جانے سے ڈرتے ہیں . یہی وہ طریقہ ہے جس کے ذریعے مذاہب اپنے مرید جمع کرنے میں کامیاب ہوئے ، یعنی عقل سے نہیں بلکہ مجہول سے خوفز دہ کرکے ، مگریہ سبب ڈرامہ بازی ملحد کے ساتھ کام نہیں کرتی . وہ کسی بھوت سے نہیں ڈر تااسی لیے الحاد کو جرم قرار دیے کی ضرورت پیش آئی . . ملحد کی فرار دے کروہ سمجھتے ہیں کہ وہ انہیں خوفز دہ کرکے ان سے ان کی عقل چھین لیں گے!!

جہاں جرم ہو تاہے وہاں اس جرم کا ایک عدد شکار بھی ہو تاہے ، الحاد کے جرم میں شکار کون ہے ؟ کیا بغیر شکار کے جرم ہو تاہے ؟
یقیناً نہیں ، تو پھر یہاں شکایت گزار کون ہے ؟ مؤمنین یہ نہیں سمجھ پارہے کہ ہم سنة 710ء میں نہیں ہیں ، اس زمانے میں ان کی واپی کی تمام مضحکہ خیز کو ششیں عبث ہیں ، تیزی سے ترقی کرتی اور ہر لحظہ پیچیدہ سے پیچیدہ تر ہوتی د نیا میں انہوں نے خو د کو مسخرہ بنالیاہے . . آج کی پیچیدہ د نیا نہیں اپیچھے چھوٹر کر آگے بڑھ رہی ہے . . وہ ان کا انتظار کرنے کے لیے کبھی نہیں رکے گی . بیہ سارے ، تھکنٹرے ان کے کچھ کام نہیں آنے والے . . ملحد ان کے دشمن نہیں بلکہ وہ خو د اپنے دشمن آپ ہیں ، خلفائے راشدین کا متنازعہ سنہری زمانہ گزر گیا اور کبھی عود کر نہیں آئے گا،عباسی ، اموی اور عثانی سلطنوں پر کب کی تاریخ کی گر د جم پھی ہے . . ہم متنازعہ سنہری زمانہ گزر گیا اور جدید د نیا میں رہتے ہیں جس میں عقل کو مجرم نہیں کٹیم رایا جاسکا .

## جادو گریاں



کوالالمپورایئریورٹ پرایک عدد کھجور کے ڈبے پر بیر حدیث دیکھ کر مسکرائے بغیر نہ رہ سکا:

ووجس شخص نے صبح کے وقت سات عجوہ کھجوریں کھالیں اس دن اسے نہ زہر نقصان پہنچا سکتاہے اور نہ جادو می (حوالہ)

میں کسی بھی مؤمن کو یہ چیلنج کرنے کے لیے تیار ہوں کہ وہ پہلے یہ سات عجوہ تھجوریں کھالے اور اس کے بعد کوئی کیڑے مار دواء پی لے اور خو دہی دیکھ لے کہ حدیث میں جو بات کی گئی ہے وہ تیج ہے یا جھوٹ ؟!اور میں دعوے کے ساتھ کہتا ہوں کہ کوئی بھی مؤمن بشمول وہ بھی جو حدیث کی حقانیت کاہر وقت راگ الایتے رہتے ہیں اس کے لیے کبھی تیار نہیں ہوں گے .. 😀

بہر حال اس حدیث میں جادو کاذکر کوئی پہلی بار نہیں ہوا، اسلام میں جادوایک مسلمہ حقیقت ہے اور اس کے لیے ایک سورت بھی مختص ہے جیسے سورۃ الفلق. ایک اور حدیث میں فرمایا گیاہے کہ نظر حق ہے. پھر سلیمان اور اس کے اڑتے جن اور بھی ہیں جس سے بہۃ چلتا ہے کہ عام طور پر مذاہب اور جادو میں کوئی دیرینہ تعلق ضرور ہے، ماہرین اینتھروپالوجی Anthropology یقین دلاتے ہیں کہ انسانی ارتقاء میں مذہب کی ایجاد کی جڑیں جادو میں پیوستہ ہیں.

جب عدم دریافت کی وجہ سے علم کسی مظہر کی وضاحت نہیں کر سکتا تو مؤمن کہتے ہیں کہ یہ ان کے خدانے کیا ہے یا تخلیق کیایا بنایا ہے یا پھر یہ ایک طرح سے کوئی جادو ہے .. مگر کیسے .. ؟بس ایسے ہی کن فیکون .. جیسے کوئی جادو گرٹوپی میں ہاتھ ڈال کر اس میں سے خرگوش یا کہوتر نکال لیتا ہے ، کیااس کے لیے توجیہ کی ضرورت نہیں ہے کہ خدانے یہ کیا؟ مگر افسوس آپ کو ایسے سوال کرنے کی اجازت نہیں ہے کہ خدانے یہ کیا کیسے یاوہ کیا وجہ تھی جس کے چلتے اس نے یہ سب کیا .. کیونکہ جیسا کہ سب جانتے ہیں اسلام میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کفر ہے اور عام طور پر ایسے سوالوں کے آخر میں وو استغفر اللہ میں ایسے سوال کرنا کو کہ کہ اس کے بیالے کیا کہ کہ کہ کی کیا گئی ہے ۔

چیزوں کو تخلیق کرکے وجود میں لانے کے لیے خدا کون سامیکانز م استعال کرتا ہے؟ جسموں میں روح کیوں ڈالتا ہے جبکہ وہ
انہیں بغیر روح کے تخلیق کرنے پر قادر ہے؟ کیا خدا کی اس جادوئی طاقت کی کوئی حدہ جو طبعی قوانین کی مخالفت کرتی ہے اور
طبیعات، کیمیاء، منطق اور عقل سے متصادم ہے؟ پہلے کہا جاتا تھا کہ خدابارش بنا کر ہماری طرف بھیجتا ہے، معرفت میں ایک خلاء
تھاجے ند ہب نے جادوئی توجیہ سے پُر کیا، خدا ایک جادوئی چھڑی گھما تا ہے اور پانی سے بھر ب بادل اڑتے ہوئے نمودار ہوتے
ہیں اور جہاں چاہتا ہے برس پڑتے ہیں .. علم نے آگر بارش کے اسباب دریافت کیے، ہم سے کہا جاتا تھا کہ زلز لے، لاوے اور
طوفانوں کی وجہ خدا کا غضب ہے اور لوگوں کو سزاد سے کی اس کی خواہش کی عکاس ہیں .. ایک بار پھر علم نے آگر بتایا کہ زلز لے
اور طوفان کی جادوئر کی جادوئی چھڑی کی کارستانی نہیں .. الغرض جو بھی پچھ ہو تا ہے اس کی علمی توجیہ ہوتی ہے مگر ایس کوئی

کن فیکون کا انقلابی نظریہ آئن سٹائن کے نظریہ اضافیت کی طرح دماغ میں نہیں بیٹھتا کیونکہ یہ جادو کی طرح ہے، خدا،اس کے انبیاء، دین کے ٹھیکیدار پادری، مولوی، پنڈتھ اس کا کوئی شافی جواب نہیں دے سکتے.. کن فیکون کا نظریہ وضاحت و تفہیم کی طاقت سے عاری ہے اور صرف جادوئی طافت پر انحصار کرتا ہے.. یہ ایسااس لیے ہے کیونکہ خدانے اسے ایسے ہی بنایا ہے اور اس میں اس کی حکمت ہے سے محمت ؟ یقیناً وہ آپ کویہ نہیں بنایاتے کہ یہ حکمت کیا ہے.. وہ آپ کے سوالوں کے براہ راست جواب دینے کی بجائے خدائی جادوکی کہانی سے آپ کو قائل کرنے کی کوشش کرتے ہیں.

اپنی مقدس کتابوں میں شخ چلی جیسی کہانیاں سنانے کی بجائے یہ خدا ہمیں منطقی انداز میں یہ کیوں نہیں بناتا کہ کا کنات کو تخلیق کرنے سے پہلے وہ کیا کر رہاتھا؟ کیا خلاء میں اکیلا سور ہاتھا؟ کا کنات کو بنانے کے لیے اسنے وقت کا انتظار کیوں کیا؟ اگر کا کنات کو فیکون کہہ کر بنایا جاسکتا تھا تو اسے بگ بینگ سے کیوں شروع کیا؟ ہم لحظہ پھیلتی کا کنات کی بجائے کا کنات کو لیکاخت وجود میں کیوں نہیں لے آیا؟ .. یہاں کیسے ، کیوں اور کب کا کوئی مطلب نہیں ہے .. یہاں سب جادو ہے .. چیزوں کی توجیہ میں مؤمن صرف جادوئی سوچ پر انحصار کرتا ہے .. کیا خدا کے پاس کا کنات تخلیق کرنے کا کوئی سابقہ تجربہ ہے یاوہ بغیر کسی سابقہ تجربے کے کا کنات تخلیق کر سکتا ہے ؟ کس نے اسے تخلیق کرنا سکھا یا اور اس سے پہلے وہ اپنی تخلیق کی جادو گرانہ صلاحیت کا استعمال کیوں نہیں کرتا تھا؟ تخلیق کی وجہ کیا ہے ؟ کیا کھر بوں سال کے انتظار کے بعد اچانک اس میں یہ طافت آگئی؟

ہم سب اپنے تجربات سے سیکھتے ہیں اور بہتری کی طرف گامژن ہوتے ہیں.. خدااپنے تجربات سے سیکھ کر اپنی جادوئی طاقت کو

بہتر کیوں نہیں کر تا؟ کیا ہم آئی پیڈ کو کسی سابقہ تجربے کے بغیر بناسکتے تھے؟.. یقیناً نہیں، ہم نے پہلے کمپیوٹر بنایا اور اس کے

تجربے کی بنیاد پر آئی ہیڈ.. پہلے ہم نے ٹیب ریکارڈر بنایا، پھرواک مین اور پھر ہم آئی پوڈ بنانے کے قابل ہوئے.. مگر لگتا ہے کہ

غدا اپنی معرفت کو ترقی نہیں دیتا، زمانوں سے جو پچھ اس نے بنایا ہے وہ ویسے کا ویسے ہی پڑا سڑرہاہے، مؤمنین کہتے ہیں کہ اس کی

خلقت میں کوئی ارتقاء نہیں ہو تا اور ناہی کوئی تبدیلی آتی ہے.. لا تبدیل مخلق اللہ (روم آیت 30).. چاہے نظریہ ارتقاء ہمیں بنا

رہاہو کہ یہ سب درست نہیں.. خدا آگر انسان کو ایسی ترقی کیوں نہیں دیتا کہ وہ بیاریوں اور جرا ثیم کے خلاف مد افعت پیدا کر

سکے..؟ مگر افسوس اس کی جادوئی طاقتیں محدود ہیں.. ہم انسانوں نے ہی بیاریوں اور جرا ثیم سے لڑنے کے علمی طریقے سیکھے

ہیں.. جبکہ وہ اور اس کا جادو کہیں پڑے سور ہیں.

مؤمن سمجھتا ہے کہ انڈہ سینڈل سے زیادہ سادہ اور کم پیچیدہ ہے کیونکہ انڈے کو خدانے بغیر کسی سابقہ تجربے کے بنایا ہے جبکہ سینڈل بنانے کے ایک ڈیزائنز کے ساتھ ساتھ جوتے بنانے میں سابقہ تجربہ بھی در کارہے...اگر خداکے پاس چیزیں بنانے کے لیے ایک ڈیزائنز کے ساتھ ساتھ جو قوہ ذراہمیں بیہ بنانے کاکشٹ کرے گا کہ اسے ہمارے جنسی رجحانات

میں اس قدر دلچسی کیوں ہے؟ اگر کوئی اس کی مرضی کے برخلاف جنسی عمل انجام دے لے تووہ اتنا پریثان کیوں ہوجا تا ہے؟
وہ ہمارے لباس، کھانوں حتی کہ داڑھی کی شکل تک کے حوالے سے اسے خبط کا شکار کیوں ہے؟ ہم پر اپنی جادوئی طاقت کا
استعال کر کے ہمیں اپنی مرضی کا تابع کیوں نہیں بنالیتا؟ ہمیں سزاد بینے کے لیے آخری زمانے کا انتظار کیوں کر رہا ہے؟ ہم پر
ابھی جادو کر کے اپنی اور ہماری ٹینشن ختم کیوں نہیں کر دیتا؟ ان سب سوالوں کے جو اب ہمیں کوئی نہیں دے سکتا. یوں
عیسائیت اور اسلام کا یہودی مصدر کا قصہ ء تخلیق ایک ایسی مضحکہ خیز چیز بن جاتی ہے جسے حماقت کے سوااور کوئی نام نہیں دیا
جاسکتا.

ہمیں اب تک جادو کرنے والا کوئی جاند ار نہیں مل سکا.. چاہے وہ انسان ہو یا جانور.. ممالک طاقت کے حصول کے لیے ایٹی ہتھیاروں کے حصول کے لیے کھر بول ڈالر خرچ کر ڈالتے ہیں.. وہ جادو سے مسلح ہو کر جان کیوں نہیں چھڑ الیتے؟ اتنی ٹینشن پالنے کی ضرورت ہی کیا ہے.. ؟ کیونکہ ناتو کوئی جادو ہے اور ناہی اس خدا کی طرح کا کوئی جادو گر.. جادو طبعی قوانین کو توڑتا ہے جو ناممکن ہے.. مقدس کتابیں جادوئی واقعات توسناتی ہیں مگر ان کی کوئی معقول علمی توجیہ بتائے بغیر کہ یہ کیسے ہوئے.

سورة نحل کی آیت 8 میں فرمان ہے کہ اسی نے ہمارے لیے وہ گھوڑے اور فچر اور گدھے پیدا کئے تاکہ تم ان پر سوار ہو 6 مگر کیا سواری کے لیے ہم نے انہیں نہیں سدھایا؟ جب سدھانے کا بیان غلط ہے تو تخلیق کا بیان درست کیے ہو سکتا ہے؟ اور اگر بید درست بھی ہو تواس نے ہمارے لیے سدھائے ہوئے گھوڑے تخلیق کیوں نہیں کیے؟ کیا ہم نے انہیں نہیں سدھایا اور ہمی نے ان کی زین سازی نہیں کی؟ اور پھر اتناوقت کیوں برباد کیا شروع سے ہی ہمارے لیے گاڑیاں تخلیق کر دیتا؟ یہ واقعی ایک جاہل جادو گرہے ۔ ایک جگہ کہتا ہے کہ وہ ومنہا تا کلون 6 (اور انہی سے تم کھاتے ہو) یعنی جھینس جب پیدا ہوتی ہے تو اسے پتہ ہو تا ہا کہ کہ اس کی تخلیق ذرج ہو کر ہماری خور اک بننے کے لیے گی گئ ہے؟ یہ ایسا ہی ہے جیسے ہم کہیں کہ خدانے کیڑا اس لیے بنایا تاکہ چڑیا اسے کھا سکے ۔ کیڑے کی زندگی کا ایک ہی مقصد ہے کہ وہ جانوروں کی ایک اور نسل کی غذاء ہے ؟ یہ یقیناً ایک لنگڑی سوچ ہے کیونکہ ہر نوع اپنی ہی نوع کو قوت بخشنے کے لیے جیتی ہے ناکہ دوسری انواع کوفائدہ پہنچانے کے لیے ۔ اس سے پتہ چاتا

کیامؤمن کے لیے یہ بہتر نہیں کہ وہ اعتراف کر لے کہ اسے اس ریاضی کی سمجھ نہیں جو علم فلک کو بیان کرتی ہے بجائے یہ کہنے کے کہ کوئی خداہے جو جادو گروں کی طرح چیزیں بنا تاہے ؟ مؤمن کہتاہے کہ میں نہیں جانتا مگر خداجا نتاہے ، وہی اپنے جادو..
میر امطلب ہے مخلو قات کو جانتا ہے .. یقیناً تخلیق کاعمل ایک جادوئی عمل ہے کیونکہ یہ ہر علمی قانون کی مخالفت کرتاہے اور

·

چونکہ طبعی قوانین نہیں توڑے جاسکتے چنانچہ جادوناممکن ہے اور اس طرح خدا بھی ناممکن ہو جاتا ہے ، ہمارے ارد گر دکوئی جادو نہیں ہے ، ہر چیز کی ایک توجیہ ہے چاہے مؤمن اس حقیقت سے نظریں چرائے رکھیں .

جادو کو ماننے کا مطلب ہے کہ ہمیں ثابت شُدہ نظریہ ارتقاء کی بجائے آدم اور حواء کی اس کہانی پریقین کرناپڑے گا کہ وہ آسان سے پیراشوٹ کے ذریعے اترے تھے، جادو کو ماننے کا مطلب یہ ماننا ہے کہ داود نے جالوت کو قتل کیا بجائے یہ جاننے کے کہ الفونس لاویران (Alphonse Laveran) نے ملیریا کو قتل کیا، جادو کو ماننا کیپٹن نوح اور اس کی عجیب وغریب کشتی کو ماننا ہے بجائے یہ جاننے کے کہ جان فیچ (John Fitch) نے پہلی سٹیم بوٹ ایجادی کی .. جادو کو ماننے کا مطلب حقیقی دنیا کی بجائے خرافات کی دنیا میں جینا ہے .

# تلبیسی ابلیسی لاچک

تلبيسِ ابليس ازعلامه ابن جوزی۔

علامہ صاحب اپنی کتاب تلبیس ابلیس کے شروع میں فرماتے ہیں کہ "عقل انسان کے لئے بڑی نعمت ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی معرفت اور رسولوں کی تصدیق کا ذریعہ ہے "اسکی تشریح میں مولاناعبد لحق صاحب کہتے ہیں کہ عقل کی دوقت میں ہیں، ایک عقل جسمانی، دوم عقل روحانی اور یہ دوسری قشم وہ ہے کہ جب قلب پر مہر ہو تو وہ نہیں تھلتی بلکہ ایمان ہی سے تھلتی ہے۔ بطور دلیل انہوں نے قرآنی آیت پیش کی ہے جسکاتر جمہ ہے کہ "کسی جی کو ایمان حاصل کرنے کی قدرت نہیں، مگر جب اللہ تعالیٰ کا ارادہ ہو"۔

تو مندرجہ بالاسے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ علامہ صاحب اور مولاناصاحب کے نزدیک عقل کی دواقسام ہیں، اور اصل عقل کہ جس سے اللہ کی معرفت اور رسولوں کی تصدیق ہووہ دوسری قشم ہے اور وہ یہ بھی کہہ رہے ہیں کہ یہ عقل تبھی حاصل ہوتی ہے جب اللہ کا ارادہ ہو ۔ یعنی جب تک اللہ خود نہ چاہے کوئی نہ تواسکی معرفت حاصل کر سکتا ہے اور نہ ہی رسولوں کی تصدیق ۔ اس طرح تواللہ ہی کفار اور ملحدین کے کفروالحاد کا ذمہ دار کھہراکہ جسکا بہانہ بناکر اللہ اب انکو جہنم میں جھو نکنے جارہا ہے ؟ کیونکہ اگر انکو عقل روحانی حاصل نہیں تواسکا مطلب ہواکہ اللہ کا ارادہ انکو عقل روحانی عطاکرنے کا سرے سے تھا ہی نہیں، اگر ہوتا تو وہ عاقل ہوتے اور اسلام قبول کرکے نبی علیہ الصلاق والسلام پر ایمان لے آتے۔

.

ایسامعلوم ہو تاہے یاتوعلامہ ومولاناصاحب کو کہیں غلطی گئی ہے یا پھروہ عقل سے بالا کوئی منطق جھاڑنے کی یابے عقلی کو عقلیانے کی ناکام کوشش کررہے ہیں۔ کم عقلوں کو اتنی بھی دلیل کی ضرورت نہیں اور عقلمندوں کو ایسی بو دی دلیل سے بیو قوف نہیں بنایا جاسکتا۔

#### <u>مورت کا خوف</u>

ہر مذہب کی طرح اسلام بھی پہلے مسکلہ پیدا کر تاہے پھر اس کا حل پیش کر تاہے، موت کا خوف بھی ایساہی ایک مسکلہ ہے، پہلے مسلمان کو موت سے ڈرناسکھا یا جاتا ہے، منکر و نکیر، عذابِ قبر اور سکرات الموت کی خوفناک کہانیاں سنائی جاتی ہیں جو کسی ہارر فلم سے کم خوفناک نہیں، اچھی طرح ڈرانے دھمکانے کے بعد کہا جاتا ہے کہ جی حل موجو دہے اور وہ ہے مذہبی تعلیمات پر مکمل عمل درآ مد.

موت کاڈر مذہب کا کھڑ اکیا ہوامعلوم ہو تاہے کیونکہ ایسی تہذیبیں موجو دہیں جن میں موت کو کوئی ایسی خوفناک چیز نہیں سمجھا جاتا، مدغشقر، شالی رومانیہ اور مکسیکو میں لوگ مر دے کوالو داع کہنے کے لیے جشن مناتے ہیں اور بیئر پیتے ہیں.

مومن کی زندگی کی سب سے بدترین چیزاس کا یہ تصور نہ کر سکنا ہے کہ کوئی اس خوف میں اس کا نثریک نہیں ہے، مجھے الییای میل موصول ہوتی رہتی ہیں جو موت سے ڈرانے کے عضر پر مشتمل ہوتی ہیں اور چینج کرتی ہیں کہ میں ضرور توبہ کروں گااور مرنے سے پہلے پچھتاؤں گا.

اس بارے پچھ ملحدین یا الحاد کی طرف سفر کرتے لوگوں کے خطوط بھی موصول ہوتے ہیں. ایسے لوگوں کے موقف کو سمجھنا آسان ہو تاہے کیونکہ انہوں نے ''اسلامی کلچر'' سے سالوں تک فیڈنگ لی ہوئی ہوتی ہے کہ پر انی عاد تیں آہتہ ہی مرتی ہیں، میں بھی موت کے بارے میں سوچتا ہوں بلکہ بعض او قات بیہ افکار مجھے ''ڈسٹر ب ''بھی کرتے ہیں مگر میں اس اس کی ٹینشن نہیں لیتا. میں اس طرح نہیں سوچتا کہ موت کے اس یار کوئی '''اسلامی بم'' لے کر میر اانتظار کر رہاہے.

ساری زندگی موت کو اپنانصب العین بنائے رکھناخو د آپ کے اپنے حق میں ایک جرم عظیم ہے.. علم ، ریاضی ، دریا فتیں ، پیار ، شاعری ، موسیقی ، اخلاق کی بجائے موت ہی انسانیت کا نصب العین کیوں ہونی چاہیے ؟ \_\_\_\_\_

موت کے خوف سے اپنی خوشیوں کا گلا گھونٹنا گھاٹے کا سودا ہے . . آپ اپنی اکلوتی زندگی سے ہاتھ دھو بیٹھیں گے جس کے بعد اور کوئی زندگی نہیں ہے اور یہی مومنین آپ کے اور اپنے آپ کے ساتھ کرتے ہیں .

مسلمانوں کی ایک طویل تاریخ ہے جو بیہ فرض کرتی ہے کہ ان کے شرعی اور فقہی عقائد ایک مطلق حقیقت ہیں، پھر اس متنازعہ شریعت سے وہ اپنی مرضی کے نتائج نکالتے ہیں جو کہ ان پر بھی اختلاف ہو تاہے اور انہیں معاشر سے پر تھو پتے ہیں .. یہ اپنے آپ میں ایک بہت بڑا اخلاقی قضیہ ہے خاص طور سے جب ہم ان سب برائیوں کے بارے میں سوچتے ہیں جو صدیوں سے مسلمانوں نے اپنے ان ووٹکوں کی پراعتراض اور تنقید کرنے والوں کے ساتھ روار کھی ہے اور آج تک رکھی ہوئی ہے .

اسلام آپ میں زندگی اور اس کی امیدوں سے محبت کو قتل کر دیتا ہے اور اسے '' دار الفناء'' اور '' دار الزوال'' قرار دیتا ہے اور یہ کہ اے انسان جو کچھ تم دیکھ رہے ہو وہ سب دھو کہ اور فریب ہے ، اس بارے ریت کا خدا کہتا ہے کہ:

اِعَ ۚ لَهُ ۚ سَا ٱنَّمَا اللَّهُ حَيْوَةُ الدُّن ٓ يَالَعِبُ وَّلَهِ ۚ وُوَّزِى ٓ عَهُ وَّتَفَاخُرٌ ۚ بَى ٓ ثَكُم ٓ وَلَكَاثُرٌ فِي ال ٓ ٱم ٓ وَالِ وَال ٓ اَو ٓ لَا دِ هُ كَمَثُلِ غَى ٓ شِهِ اَعَ ٓ جَبَ ال ٓ مُقَارَنَاتُهُ ثُمْ يَهِى ٓ ثَى ۡ فَتَرَيهُ مُص ٓ فَرَّا تُهُ مُكَالَا ۚ وَفِي ال ٓ الْحِرَةِ عَدَ ابْ شَدِى ٓ دُّ وَّ مَعَ وَاللَّهُ عَلَى مُعَ وَاللَّهُ عَلَى اللّهِ وَرِض ٓ وَانْ هُو اللّهُ عَلَيْهُ الدُّن ٓ يَا سَلِلّا مَتَاعُ اللّهِ عَرُوهِ رَهِ ٢٠﴾ (سورة الحديد آيت 20)

ترجمہ: جان رکھو کہ دنیا کی زندگی محض کھیل اور تما شااور زینت و آرائش اور تمہارے آپس میں فخر وستائش اور مال واولاد کی ایک دوسرے سے زیادہ طلب وخواہش ہے اسکی مثال الی ہے جیسے بارش کہ اس سے اگنے والی بھیتی کسانوں کو بھلی لگتی ہے پھر وہ کھیتی خوب زور پر آتی ہے پھر چوراچو والہ و جاتی ہے اور آخرت میں کا فروں کے لئے عذاب شدید اور مومنوں کے لئے اللہ کی طرف سے بخشش اور خوشنو دی ہے۔ اور دنیا کی زندگی تو دھوکے کاسامان ہے۔

### اس آیت سے پیۃ چلتاہے کہ:

1-زندگی دو حصوں پر منقسم ہے، یہ دنیا پہلی زندگی ہے جبکہ بعد از مرگ ایک اور زندگی بھی وجو در کھتی ہے.

2- پہلی زندگی فانی ہے جبکہ زندگی نمبر ٹوہمیشہ باقی رہے گی (مجھ سے ضرور ملیے گا).

3- د نیا کی پیر پہلی زندگی گھٹیاہے اور برائیوں کی آماجگاہ ہے .

.

4-اس فانی زندگی کی ہر چیز کاایک آغاز اور انجام (موت) ہے مگر ساتویں فلور کی زندگی جس کا وقوعدہ <sup>66</sup> کیا گیاہے اس کا کوئی انجام نہیں ہے (یعنی مرنے کے بعد آپ پھرسے نہیں مریں گے .. اس آخری نکتے سے مجھے اتفاق ہے).

اور آخر میں انسان اس خوبصورت دنیا کے **دو**لہو ولعب میں گر فتار ہو جاتا ہے اور بھول جاتا ہے کہ موت کے بعد ایک اور زندگی بھی ہے،اس بات پر ریت کاخد ااسے سز ادیتا ہے اور اس کی چمڑی جلانے کے بعد اسے ادھیڑلیتا ہے اور پھر ایک اور چمڑی سے اسے بدل دیتا ہے،اس طرح اس بہیانہ سز اکا یہ سلسلہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے جاری رہتا ہے..

کیا بکواس ہے..!؟

کیا آپ اتنے احمق ہیں کہ آپ کا اس طرح سے استحصال کیا جائے؟

ناہی موت کے بعد کوئی زندگی ہے اور ناہی بار بار آپ کی چمڑی جلائی اور بدلی جانے والی ہے.. یعنی اگر کوئی خوبصورت حسینہ آپ کی طرف دیکھ کر مسکرائے تو آپ کوچاہیے کہ استغفر اللہ کہہ کر اور اس پر لعنت بھیج کر بھاگ کھڑے ہوں کیونکہ جنت میں حوریں آپ کابڑی بے چینی سے انتظار کر رہی ہیں.. یہ حسینہ آپ کو کھسکا ہوا سمجھے گی اور شاید آپ کے جنسی رجحانات کے بارے بھی شکوک و شبہات میں مبتلا ہو جائے..

الغرض کہ ہمیں زندگی کو ناامیدی کی نظروں سے دیکھنا چاہیے تا کہ خدا کے وعدے سے فیض یاب ہو سکیں..یہ ایساہی ہے جیسے کہ کوئی آپ سے کہے کہ ابھی کام کریں اور اجرت آپ کو مرنے کے بعد ملے گی!!الیی آفر دینے والے کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہو گا؟لیکن اگر میں آپ سے کہوں کہ الحاد کا وعدہ ریت کے خدا کے وعدے سے کہیں اچھا ہے تو! جانتے ہیں کیسے ؟

الحادیہلے آپ کوایک بری خبر سناتا ہے اور وہ یہ کہ مرنے کے بعد ناتو ہم اس ساتویں فلور پر جانے والے ہیں اور ناہی کوئی قیامت ہے اور ناہی ایس اور ناہی اور ناہی کوئی قیامت ہے اور ناہی ایساکوئی تر بوز اور اخروٹ وجو در کھتا ہے .. پھر آپ کوخوشخبری سناتا ہے کہ آپ بغیر کسی رقیب کے خوف سے اپنی زندگی سے بھر پور انداز میں لطف اندوز ہو سکتے ہیں .. آسمان پر رہنے والی کوئی بھی خرافی ہستی آپ کو نہیں جلانے والی جسے ناتو کسی نے دیکھا ہے اور ناہی کبھی کوئی دیکھے گا..

اس مومن انسان کی اخلاقیات کی کیا قیمت ہے جوموت کے خوف اور ابدی زندگی کے حصول کے لیے اچھے کام کر تاہے؟

انسان کی اخلاقیات کواس کے احساسات، دوسروں پررحم کرنے کے حقیقی جذبات،اس کی تعلیم اور عقلیت پسندی سے پھوٹنا چاہیے ناکہ بعد از مرگ کسی سزاکے خوف سے . .

اگر مومن کی اخلا قیات کا محرک موت اور سز اکاخوف ہے توالیسی مذہبی اخلا قیات انتہائی گھٹیا، فرسودہ اور بے بنیاد ہیں . ایسے وومطلبی میں انسان کوکسی طرح کی کوئی جزاء نہیں ملنی چاہیے . .

یہ درست کہ مجھے مرنے کی جلدی نہیں مگر میں موت سے نہیں ڈرتا، کسی آپریشن سے پہلے جب آپ کو نشے کاٹیکہ لگایاجا تا ہے تو اس کے بعد آپ کے سارے احساسات ختم ہو جاتے ہیں، موت بھی ایسے ہی ہے .. ناہی کوئی احساس ہو گا اور ناہی کوئی در د.. جس طرح پیدا ہونے سے پہلے آپ نے پچھ محسوس نہیں کیا تھا اسی طرح مرنے کے بعد بھی آپ پچھ محسوس نہیں کریں گے.. نا ہی کوئی منکر اور نکیر بر آمد ہوں گے اور ناہی قبر سے گنج سانپ نکلیں گے.

مجھے چاہنے والوں کی رنجیدگی کا مجھے رنج ضرور ہو گا مگر میری تعزیت ان کے دلوں میں میرے اچھی یادیں ہوں گی، ہم اپنے بعد کے لوگوں کی زندگی ہم رسکیں، زندگی خوشی اور کے لیے جیتے ہیں، یہی انسانیت ہے کہ ہم اپنے بعد کے لوگوں کی زندگی ہم کہتر کر سکیں، زندگی خوشی اور محبت میں گزاریں اور لوگوں کے لیے اچھی یادیں چھوڑ کر جائیں تا کہ وہ آپ کی اچھائیوں کو یاد کر سکیں .. یہی زندگی کا مطلب ہے .

آئن سٹائن (علیہ السلام)نے کہاتھا کہ:

و میں ایسے خدا کے وجو د کا تصور نہیں کر سکتا جو اپنی مخلو قات کو جزاءاور سزادیتا ہے اور اس کے جذبات ہم انسانوں کی طرح ہیں جیسے انتقام اور محبت اور ناہی میں جسمانی موت کے بعد انسان کی زندگی کی طرف واپسی کے امکان کا تصور کر سکتا ہوں. بیران ڈریوک اور کمزور لوگوں کی امید ہے جن پر خو د غرضی چھائی ہوئی ہے کہ وہ ایسی سوچیں قبول کرتے ہیں "

حبا گو...وہ تم سے جھوٹ بول رہے ہیں!

### خ آسانیال

بسااو قات انسان اپنے زُعم میں اپنے لئے آسانی پیدا کرنے کیلئے کوئی اقدام کر تاہے مگر نیتجناً بجائے آسانی کے اس کی مشکلات میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے،وہ مشہور کہانی تو آپ نے سنی ہی ہوگی کہ ایک تاجر روزانہ نمک کی بوری گدھے پر لاد کرندی کے پار جایا کرتا تھا، ایک دن گدھالڑ کھڑ اکرندی میں گرپڑا تو نمک پانی میں حل ہونے سے بوجھ کم ہو گیا، اگلے دن گدھے کو چالا کی سوجھی اور جان بوجھ کر پانی میں بیٹھ گیا، بوجھ پھر کم ہو گیا، اور گدھے نے نتیجہ نکالا کہ یہ حیلہ اچھا ہے۔ چنانچہ تیسرے دن پھر یہ فار مولا اپلائی کیا، تاجر گدھے کی چالا کی سمجھ گیا اور چوتھے دن روئی لا د دی، گدھے نے اپنا آز مودہ فار مولا اپلائی کیا، اور اس دفعہ اس خَرَ آسانی فار مولے نے بجائے آسانی کے انتہائی مشکل پیدا کر دی، مورل آف دی اسٹوری آپ خود اخذ کر لیں میں تو صرف خَرَ آسانی کی اصطلاح کی وضاحت کرنا چاہتا تھا۔

#### شان نزول

میں بڑے مزے کی نیندسور ہاتھا کہ فون بجنا شروع ہو گیا، یہ فون تھا کمی صاحب نے اطلاع دی کہ آپ کے بلاگ کیا قر آن اللہ کا کلام ہے؟ کا جواب آیاہے، آپ خود جواب دیں گے یامیں خرافانیاں تخلیق کر دوں۔ میں نے کہا آپ بلاگ تحریر فرمائیں، دو مختلف ذہنوں کی کاوشیں بقینامار کیٹ میں بہتر پروڈ کٹ متعارف کر اسکتی ہیں، میں بعد میں شکوہ پڑھ کر جواب شکوہ لکھوں گا۔

### كھو دا پہاڑ نكلا چوہا

یہ توہوئی تمہید بطور شانِ بزول، میں سوچتار ہا کہ کیا جواب آیا ہوگا، کس طرح رد کیا ہوگا؟ کیا دلاکن ذکر کئے ہوں گے؟ خیر انہی اندیشوں کے ساتھ میں نے محترم درویش خراسانی کا بلاگ پڑھا تو مجھے اندازہ ہوا کہ محترم نے اپنے تئیں کوئی شاہ کار قتم کی تحریر مضیر بلاگ پر روشناس کرائی ہے، مگر مجھے یہ تحریر پڑھ کر انتہائی مایوسی ہوئی کہ محترم نے ڈاکٹر ناٹک کا ساطر زاپنا کر اپنے لکیر کا فقیر ہونے کا ہی ثبوت دیا اور قرآن کو وہ مفہوم پہنانے کی کوشش کی جو مصنف قرآن کے حاشیہ نحیال میں بھی نہ گذرا ہو۔ محترم درویش صاحب کے بلاگ کالب لباب ہیہ ہے کہ قرآن اپنے مطالب کی وضاحت خود بیان نہیں کر سکتا بلکہ اس کیلئے کسی دُواکٹر ذاکر ناٹک کی وضاحت یا درویش خراسانی کی تاویل کے سہارے کی ضرورت ہے۔ خراسانی صاحب نے جس تاویل لئگ کے ذریعے مصنف قرآن کی غلطی کو درست کرنے کی کوشش کی ہے ویسے تواس کی وضاحت بھی کرنے کی بھی ضرورت نہیں کے ذریعے مصنف قرآن کی غلطی کو درست کرنے کی کوشش کی ہے ویسے تواس کی وضاحت بھی کرنے کی بھی ضرورت نہیں بخوبی اندازہ ہے کہ یہ تاویل تاویل بعد از و قوع کی ہوئی ہیں ہوتی۔ ہوئی ہے۔ جس کی چندان اہمیت نہیں ہوتی۔

#### عمل جراحت

قر آن کی یہ آیت ملاحظہ فرمایئے ﴿ آل عمران ۱۶۴﴾ لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ وَعَلَى الْمُومِنِينَ إِذْ بَعَثَ فَيهِمُ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ بِتُلُوعَلَيْهِمْ آيَاتِ وَيُرَبِّيهِمْ وَيُعَلِّمُ مُ الْكِتَابَ وَالْحُمِّرَةَ وَإِن كَانُوامِن قَبْلُ لَفِي طَلَالٍ ثَبِينٍ ﴿ ترجمه ﴾ خدانے مومنوں پر بڑااحسان کیاہے کہ ان میں انہیں میں سے ایک پیغمبر جیجے۔جوان کوخدا کی آیتیں ·

پڑھ پڑھ کرسناتے اور ان کوپاک کرتے اور (خداکی) کتاب اور دانائی سکھاتے ہیں اور پہلے توبہ لوگ صریح گمر اہی میں ہے۔

یہ آیت واضح کرر ہی ہے کہ رسول نے نہ صرف اللہ کا کلام لوگوں تک پہنچایا بلکہ اس کی با قاعدہ تعلیم بھی دی ہے، اور تعلیم کا
مطلب یہ نہیں تھا کہ الفاظ کی تعلیم دی، کیونکہ عربوں کو اس کی ضرورت نہیں تھی، یقیناً اس تعلیم سے مراد معانی کی تعلیم ہی
مراد ہے۔ اب اگر رسول کی تعلیم کے باوجو دبھی قرآن کو سمجھنے کیلئے کسی خَرآسانی بلاگ کی ضرورت ہے تواس کا مطلب یہ ہے
کہ مصنف کہ نہ اللہ قرآن کا مطلب واضح کر سکانہ رسول دونوں ہی ناکام رہے، اور اب یہ بھاری ذمہ داری امّت پرآن پڑی ہے کہ مصنف قرآن کی اغلاط کی من گھڑت تاویلات بیان کریں۔

خراسانی نے لکھاہے کہ ﴿لیکن اعتراض کے جواب سے پہلے ایک بات کی وضاحت کرناچاہو نگا کہ علم دوفتهم کے ہوتے ہیں ﴾ ا۔ سوال بیہ ہے کہ علم کی مذکورہ تقسیم کیاکسی حدیث سے ثابت ہوتی ہے؟

۲۔ کیاکسی صحابی نے بیان کی ؟

سر جواب اگر ہاں ہے توحوالہ کہاں ہے؟

۴۔ اور اگر نہیں تو پھر اس دلیل کو کس معیار پر بنیاد بنایا گیاہے؟

۵۔ کیا کوئی غیر جانبدار علمی حلقہ بھی علم کی اس تقسیم کا قائل ہے؟

۲۔ کیامیرے ان سوالوں کا کبھی جواب مل سکے گا؟

#### ترپکاپتہ

خراسانی کواپنے مطلب کی کوڑی لانے کیلئے جوپاپڑ بیلنے پڑے ہیں وہ قار ئین نے پڑھ ہی لئے ہیں، مگر لگتا ہے خراسانی نے میرے بلاگ کو غورسے نہیں پڑھا تھاور نہ ان کو بیہ دور کی کوڑی لانے کیلئے اتنی جدوجہد نہ کرنی پڑتی، میں نے صرف مصنفِ قرآن کی مشکل ہی بیان نہیں کی تھی بلکہ حل بھی بیان کیا تھا اگر مذکورہ آیت میں لفظِ علم ﴿اللّٰہ کو معلوم ہو گیا ﴾ کے بجائے اگر کان یعلم ﴿وہ پہلے سے ہی جانتا تھا ﴾ لکھ دیا جاتا تو پھر مذکورہ اعتراض واقع نہ ہو تا اور نہ ہی علم کی خود ساختہ اقسام بیان کرنے کی ضرورت پڑتی۔

دل توچاہ رہاتھا کہ مذکورہ بلاگ کا با قاعدہ پوسٹ مارٹم بھی کیاجائے مگر اس ضرورت کا احاطہ خاطر خواہ حد تک مکی صاحب نے جوابی بلاگ میں کرکے میرے لئے حقیقی آسانی پیدا کر دی ہے۔ قارئین مکی صاحب کی تخلیق <u>خرافانیاں</u> سے توحظ اٹھاہی چکے ہیں۔

قارئین سے التماس ہے کہ بلاگ کی ابتد امیں مذکور کہانی اب مکرر ملاحظہ فرمائی، لطف دوبالا ہو جائے گا۔

#### <u>خرافانیاں</u>



آج ہی ڈی ایج ایل سے ایک کارٹن موصول ہوا جس میں سے صرف ایک ورق بر آمد ہوا جس پر صرف ایک اعتراض کاذکر تھا.

یہ اعتراض کسی دوسری چیز پر نہیں بلکہ اس ذات کے کلام پر ہوا تھاجو ذات گل کا ئنات کے خالق ہونے کا دعوی کرتے ہیں اور اس کی دعوی کرنے کیے لیے کے لوگ اس کا چمچاہونے کا دعوی کرتے ہیں اور اس کی دعوی کرنے ہیں اور اس کی طرف سے یہ دعوے کرتے ہیں کہ وہ ہر چیز کامالک ہے چاہے وہ مخلوق اس کی اطاعت کر تاہے یا اس کی نافر مانی کیو نکہ وہ کسی اپانچ کی طرح بے بس ولا چارہ اور کچھ بھی کرنے کے قابل نہیں ہے اس لیے لوگوں کی موج ہوئی پڑی ہے جس کا دل چاہتا ہے اس کی فرمانی کر تاہے اور جس کا دل چاہتا ہے اس کی فرمانی کر تاہے اور جس کا دل چاہتا ہے اس کی نافر مانی کر تاہے دونوں صور توں میں وہ ٹس سے مس نہیں ہو تابلکہ اگر دیکھا جائے توسب مادی اسب پر زندگی گزارتے ہیں، اور اس کے علم میں ہر وہ بات ہے کہ جو اب تک و قوع میں آئی ہو یا نہیں ، یعنی جب اس نے یہ کا ئنات نہیں بنائی تھی اور وہ عدم میں لامتناہی وقت سے اکیلے سٹر رہا تھا تب اسے پہلے ہی پنہ تھا کہ وہ یہ کا ئنات بنائی گا ، پچھ احمق لوگ کہتے ہیں کہ وہ بے چارہ اپنی تھتر پر کا قیدی تھا اور اپنا مستقبل نہیں بدل سکتا تھا یہی وجہ تھی کہ اس نے یہ کا ئنات بنائی ۔

اور وہ ذاتِ باری تعالی جو اند هیرے بادلوں کے نیچے تاریک راہوں پر چلنے والی تاریکی سے بھر پور کالی چیو نٹی کے دل اور دماغ میں گزرنے والے خیال تک کاعلم رکھتاہے، وہ یہ بھی جانتاہے کہ چیو نٹی نے کتنی پوٹی کی، وہ عظیم ذات سب کی پوٹیاں تک شار کر تا ہے، پینہ نہیں وہ اتنافضول ڈیٹا جمع کر کے کیا کر تاہے مگر وہ یہ فضول کام کر تاضر ورہے.

یعنی بیہ اعتراض قر آنِ مجید پر ہوا تھا، وہ قر آنِ مجید جس کی صدافت پر آج تک ساری دنیا یقین نہیں کر سکی اس کے باوجو دحیرت انگیز طور پر آج اس کلام کے دشمن بھی اس کلام کی سچائی اور کر امت کے معترف ہیں مگر پھر بھی احمق ہیں کہ مسلمان نہیں ہوتے بلکہ الٹاسر کشی اختیار کرتے ہیں اور اس سر کشی کی حالت میں بھی اپنی قوم وملت کی ترقی اور کامیابی کے لیے اس کلام پاک سے راہنمائی حاصل کرتے ہیں اور چاند تک پر جاقدم رکھتے ہیں مگر ہم خود اسنے احمق ہیں کہ اس میں سے ایک ڈسپرین کی گو لی تک نہیں نکال سکتے۔۔ لعنت ہو ہم پر ..!؟

چنانچہ ایک صاحب (جن کانام لینے سے جارج ڈبلیوبوش بھی احتر از کیا کرتا تھا) کے ناپاک بلاگ پر <u>ایک چنامنا سابیان لکھا گیا</u> ہے جس میں ایک آیت کے حوالے ایک اعتراض قر آنِ مجید کی صداقت پر کیا گیاہے.

اوراس آیت میں اس نکتے پراعتراض کیا گیاہے کہ یہاں اللہ تعالی نے لفظ (عَلِمَ) استعال کیاہے اور اس کاار دوتر جمہ یہ ہے کہ اللّٰہ تعالی نے (ابھی معلوم کر لیا) کہ مسلمانوں میں ضعف آگیاہے اسی لیے جہاد کے ایک حکم میں تخفیف کی گئی.

تو معترض کایقین ہے ہے کہ یہ کلام مجید اللہ تعالی کا کلام نہیں بلکہ کسی انسان کا کلام ہے کیونکہ اللہ تعالی کے لیے علم ازلی ثابت کیا جاتا ہے اور وہ عالم الغیب ہے، نیز اللہ تعالی کی ذات بقول مسلمانوں کے علیم وخبیر ذات ہے.

اور عالم الغیب ذات کو کس طرح ایک واقعے کا (اب علم ہوا) کہ مسلمان ضعیف اور کمزور ہو گئے ہیں، علیم وخبیر ذات کو پہلے سے ہی اگر مسلمانوں کے ضعف کا اگر پیۃ تھاتو پہلے سے ہی تھم میں تخفیف کر دیتا.

تولہذایہ بات لازم ہوئی کہ یہ قر آنِ مجید کسی انسان کا کلام ہے جس کو واقعات وحالات کاعلم اس وقت ہو جاتا ہے جب واقعہ پیش آجاتا ہے ، کیونکہ عالم الغیب ذات ایسی غلطی نہیں کر سکتا.

لیکن اعتراض کے جواب سے پہلے ایک بات کی وضاحت کرناچاہوں گا کہ علم دوقشم کے ہوتے ہیں، کیسے ہوتے ہیں یہ میرے ابا کو بھی نہیں پتا تھاتو مجھے کیسے پیتہ ہو گا؟ ہم توبس جب پھنسنے لگتے ہیں تو فوراً تاویل کے دروازے کھول دیتے ہیں چاہے اجتہاد کے کھولیں بانہ کھولیں.

بہر حال جی ایک علم وہ ہے کہ کوئی بات ہمیں معلوم ہو لیکن وہ کام ابھی صادر نہیں ہوا، مثلاً کل سورج ضرور طلوع ہوگا، یہ ہمارا یقین ہے، لیکن کل کے سورج کا طلوع ہوناکسی کے مشاہدے میں نہیں آیا ہے لیکن اس مشاہدے کے نہ ہونے سے ہمارے یقین پر کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ زمین کا کوئی گدھا بھی جانتا ہے کہ زمین ایک میکا نیکی انداز میں ساڑھے چار ارب سال سے سورج اور اپنی طبعی عمر اور اپنی خور کے گر دگر دش کر رہی ہے اور یہ سلسلہ اسی طرح اربوں سال تک جاری رہے گا جب تک کہ سورج اپنی طبعی عمر تمام نہ کرلے اور اس کی بڑھتی ہوئی حرارت زمین کونہ نگل لے اب چونکہ انسان کی عمر سیاروں اور ستاروں کی عمر کی گر دکو بھی نہیں چھوتی لہذا کوئی بھی احمق یہ دعوی کر سکتا ہے کہ کل سورج طلوع ہوگا، اور اگر کل سورج نکل آئے تو اس عظیم پیش گوئی پر آپ کواس احتی کے جو توں میں یانی بھر کر پینا چا ہے۔

دوسر اعلم وہ کہ ایک بات ہمیں معلوم ہے اور معلوم ہونے کے بعد اس کاعملی مشاہدہ بھی ہوجائے، مثلاً آج سورع طلوع ہو گیا ہے، ہمارایقین وہی ہے جو کہ گزشتہ کل تھااس میں کوئی کمی یازیاد تی نہیں واقع ہوئی اور سبھی پیہ بات جانتے ہیں کہ ایساہو گا مگر پھر بھی ہمیں بدیہیات کوایک "علم"کا درجہ دیتے ہوئے سادہ لوح لوگوں کو بے وقوف بنانے کے لیے استعال کرناچاہیے .

اللہ تعالی کاعلم ازلی اور ابدی ہے حالا نکہ دونوں الفاظ کا ایک ہی مطلب ہے مگر لفاظی بھی کوئی چیز ہوتی ہے ، ہہر حال وہ عالم الغیب بھی ہے اور کوئی چیز اس کے علم سے پنہاں نہیں، وعلیم وخبیر ذات ہے، ہر وہ چیز جس کاو قوع ہو گااللہ تعالی نے پہلے سے ہی مقرر کر دیا ہے اور ہر مخلوق کی پیدائش سے قبل ہی اس کی خیر وشر کی تقدیر لکھ دی جاتی ہے ، یعنی وہ ایک طرح سے روبوٹ ہو تا ہے اور پہلے سے پروگر ام شدہ احکامات پر میکا نیکی انداز میں کام کر رہا ہو تا ہے جیسے کسی فلم کاڈائر کیٹر پہلے سے لکھے ہوئے سکر پٹ کے مطابق فلم بناتا ہے اور وہ فلم کو تب تک مکمل نہیں سمجھتا جب تک کہ فلم کے تمام کر دار اس کے پہلے سے لکھے ہوئے موئے سکر پٹ کے مطابق حرکتیں نہ کریں اور وہ ہی ڈائیلاگ نہ بولیں جو اس کے سکر پٹ میں لکھے ہیں ور نہ وہ کٹ . کٹ . کٹ کاشور مچاکر اداکاروں کو ہر اسال کر تار ہتا ہے .

اب بات یہ ہے کہ اللہ تعالی کو پہلے سے ایک بات کا علم قطعی ہو تا ہے کہ یہ واقعہ ہو گا اور یہ کام پیش آئے گا، تو یہ علم ازلی ہوا،
بالکل ہمارے اس فلم کے ڈائر کیٹر کی طرح، اور اس علم کی بنیاد پر اللہ تعالی کسی سز او جز اکا فیصلہ نہیں فرماتے بلکہ انجان بننے کا
ڈرامہ کرتے ہیں اور کٹھ پتلیوں کو پہلے وہ حرکت کرنے دیتے ہیں جن کے لیے اس نے انہیں پہلے سے پروگر ام کیا ہو تا ہے، تب
وہ انہیں گھیر لیتا ہے اور کتے کی طرح ذلیل کر تا ہے، جہنم میں بھو نتا ہے اور ان کے بھنے گوشت کا کباب بنا بنا کر کھا تا ہے اور
فرشتوں کو بھی کھلا تا ہے .

یعنی جب واقعہ پیش آجاتا ہے،اس پیشگی علم کو عملی جامہ پہنا دیاجاتا ہے اور اس علم کو وجود دے دیاجاتا ہے،علم کامشاہدہ ہوجاتا ہے تب اس مشاہدے کے بعد اللہ تعالی سز او جزاء کا فیصلہ فرماتے ہیں اور اس واقعے کو اس فاعل کے لیے فیصلہ کن جرم بنادیتے ہیں حالا نکہ سب کچھ پہلے سے طے ہوتا ہے.

اس ڈرامائی اور نام نہاد علم مشاہدہ کے کئی ثبوت قر آنِ مجید میں موجود ہیں بالکل جیسے نظریہ اضافیت، بلیک ہول، کوانٹم میکا نیکس، سپر سٹر نگ تھیوری، ہگز بوزون ذرہ اور نیوٹن کے قوانین حرکت قر آن میں پہلے سے ہی موجود ہیں جواس بات کا ثبوت ہے کہ یہ قر آن واقعی اللہ تعالی کی اتاری ہوئی کتاب ہے کیونکہ چودہ سوسال پہلے اس نے عرب کے جاہل بدوؤں کوایسے عظیم نظریات سمجھانے کی کوشش کی تھی مگر ان کی بدقشمتی کہ بات ان کے بلیے نہیں پڑی بلکہ خود مسلمانوں کے بھی بلیے نہیں پڑی اللہ خود مسلمانوں کے بھی بلیے نہیں پڑی اور ہمیں ان قر آنی انکشافات کی تصدیق کے لیے کفار کی تحقیق کا انتظار کرنا پڑا، بہر حال قر آن میں علم مشاہدہ کا ایک ثبوت یہ ہے:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْلِيَبُلُو تُمُّمُ اللَّهُ لِهِ ثَيْءٍ مِّنَ الصَّيْدِ ثَنَالُهُ أَيْدِ كَمُ وَرِمَا تَحَمُّ لِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِالْعَيْبِ ﴾ (المائدة:94) ترجمہ:اےا بمان والو!البتة ایک بات سے تہہیں آزمائے گااس شکار سے جس پر تمہارے ہاتھ اور تمہارے نیزے پہنچیں گے تاکہ اللّٰد معلوم کرے کہ بن دیکھے اس سے کون ڈرتا ہے پھر جس نے اس کے بعد زیادتی کی تواس کے لیے در دناک عذاب ہے۔

اب اس آیت میں جو اللہ تعالی نے (معلوم کرنے) کی بات کی ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ نعوذ باللہ اللہ تعالی کے علم میں پہلے یہ بات نہیں تھی کہ کون نافر مان ہے اور کون فرمان بر دارہے.

بلکہ اس کا مطلب ہے کہ اللہ تعالی کے علم میں جو فرمان بر داروں اور نافرمانوں کی پہلے سے موجو د لسٹ یاسکر پٹ ہے اللہ تعالی اس لسٹ کے مطابق لوگوں کے اعمال کو عملی جامہ پہنانا چاہتا ہے تاکہ علم ازلی کے ساتھ علم مشاہدہ بھی ہو جائے اور پھر اسی پیشگی علم مشاہدہ کے سبب لوگوں کے جزاء وسزاء کے فیصلے ہو جائیں جو کہ صاف ظاہر ہے کہ پہلے سے ہی مقرر سے کیونکہ علم تو علم ہو تاہے، یہ علم مشاہدہ بس لفاظی ہے ورنہ ازلی علم اور علم مشاہدہ میں فرق صرف انتظار کا ہے جو اللہ کو پہلے سے طے شدہ واقعے کے وقوع پذیر ہونے کے لیے کرنا ہے، مگر ہمیں انتہائی ڈھٹائی سے لوگوں کو یہ کہ کر بے وقوف بنانا ہے کہ یہ علم مشاہدہ بالکل بھی اللہ تعالی کے علم غیب کے ساتھ تعارض نہیں رکھتی .

\_\_\_\_\_

اوراسی بات کوخود الله تعالی اس آیت میں بیان کر تاہے کہ:

﴿ لِتَعْلَمُواْ اَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السِّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَ اَنِّ اللّه بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (المائدة:97). ترجمه: به اس لیے ہے کہ تم جان لو کہ بے شک اللّه کو معلوم ہے کہ جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے اور بے شک اللّه ہر چیز کو جاننے والا ہے۔

اس آیتِ کریمہ سے قطعی طور پریہ پیۃ نہیں جاتا کہ اللہ تعالی بعض کام اسی لیے کر تا ہے کہ لوگ جان لیں (ایک ایسی بات کو) جو اللہ تعالی کو پہلے سے ہی معلوم ہوتی ہے اور اسے لوگوں کو معلوم ہونے کے بعد یاعلم مشاہدہ کے بعد ہی فیصلہ کرنا حکمت کا تقاضہ ہے ، اور یہ بات آیت کے ترجمے سے صاف واضح ہے مگر ہمیں تاویلیں گھڑ گھڑ کر لوگوں کو بے و قوف بناتے ہوئے انہیں یہ یقین دلانا ہے کہ اصل میں آیت کے "مخفی مطلب" یہی ہیں جو ہم نے بیان کیے ہیں.

ایک دوسری جگه ارشادِ باری تعالی ہے کہ:

( ٱوَلَيْسَ اللَّهُ مِثْلُمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ ` وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّه الَّذِينَآمَنُواوَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ (العنكبوت:10-11)

ترجمہ: اور کیااللہ جہان والوں کے دلوں کی باتوں سے اچھی طرح واقف نہیں ہے۔ اور البتہ اللہ انہیں ضرور معلوم کرے گاجو ایمان لائے اور البتہ منافقوں کو بھی معلوم کر کے رہے گا۔

جیسا کہ آپ دیکھ رہے ہیں اس آیت میں بھی ایسی کوئی وضاحت نہیں کی گئے ہے کہ اللہ تعالیٰ عالم الغیب ہے، اور اللہ تعالیٰ اپنے علم کو عملی جامہ پہنا کر، اسکو وجو د دے کر اور علم مشاہدہ سے جس کا پورے قرآن میں کہیں اتا پیتہ نہیں ہے اللہ تعالیٰ ثابت کرے گا کہ کون مسلمان اور کون منافق ہے، مگر ہم ہیں کہ تاویل سے کبھی بازنہ آئیں گے اور قرآن سے وہ وہ نکال لیس گے جو کسی کے وہم و مگان میں بھی نہیں ہو گا.

اب آتے ہیں معترض کے پیش کر دہ آیت کی طرف:

الَّانَ خَفِّفَ اللِّ وَعَنَكُمْ وَعَلِمَ أَنِّ فَيُمْ ضَعَفًا ﴿ (الانفال-66) ترجمہ: اب اللہ نے تم سے بوجھ ہلکا کر دیا اور (معلوم کر لیا) کہ تم میں کس قدر کمزوری ہے۔ اللہ تعالی کو اس بات کا علم تھا کہ مسلمان کچھ عرصہ بعد جسمانی طور پر کمزور ہوں گے بینی معترض کا اعتراض درست ہے اور میں اس کا اعتراف کر تاہوں، مگر میں اپنے دل کو تسلی دینے اور لوگوں کو احمق بنانے کے لیے تاکہ وہ راہِ حق سے بھٹک نہ جائیں اور ان کے دل میں شکوک و شبہات نہ جنم لیں بات کو گھماؤں گا اور کہوں گا کہ جب اس علم کو عملی جامہ ملا اور علم ازلی اور علم ابدی جن کا ویسے ہی مطلب ایک ہی ہے کے ساتھ ساتھ علم مشاہدہ جو میں نے اجھی ابھی گھڑ اہے بھی وجو د میں آگیات باس نے انہیں دبوج لیا، اور ظاہر ہے خداکسی کو جرم کرنے سے پہلے سز اکسے دے سکتا ہے بھلے اسے سب پچھ پہلے سے ہی پتہ ہو؟ نہیں وہ ایسانہیں کرتا بلکہ سکریٹ کے مطابق سین کا انتظار کرتا ہے اسی لیے یہاں بھی (عَلَمَ –معلوم کرلیا) سے مراد میر اابھی ابھی گھڑ ا

لہذااب کوئی اعتراض نہیں کہ اللہ تعالی کو پہلے سے ہی معلوم تھا کہ مسلمان پہلے قوی ہوں گے پھر کمزور کیونکہ خداجاہل ہے اور اسے پچھ پیتہ نہیں کہ کوئی کب کیاکارنامہ سر انجام دے گا،اسی لیے وہ انتظار کر تاہے کہ واقعہ و قوع پذیر ہوتب وہ اسی کے مطابق فیصلہ کرتاہے اور چیمپئن بن جاتاہے.

## ونکم کا شهتیر

عرصہ ہواایک کتاب پڑھی تھی جس کاناتو میں نام لینے والا ہوں اور ناہی اسے مومنین کو پڑھنے کی تجویز دینے والا ہوں جس کی وجو ہات اس تحریر کے اختتام سے پہلے ہی آپ کو سمجھ آ جائیں گی .

بہر حال کتاب کاموضوعِ بحث اسلام پر تنقید تھا، مصنف نے قر آن کے لغوی اعجاز سے اپنے کلام کا آغاز کیا اور بڑے بہترین انداز میں قر آنی لغت کا پوسٹ مارٹم کیا، مصنف کی عربی دانی یقیناً قابلِ رشک تھی تاہم میں اس نقطے پر مزید کچھ نہیں کہنے والا کیونکہ یہ اس تحریر کاموضوع نہیں ہے.

اس کے بعد مصنف اسلام کی بت پرستانہ عادات کی طرف گھوم جاتا ہے اور اس نقطے پر زور دیتا ہے کہ اسلام نے قبل از اسلام کی عادات سے کوئی بھی چیز ایسی پیش نہیں کی جو مختلف ہو، مثال کے طور پر اسلامی حج میں اور قبل از اسلام کے حج میں کوئی خاص فرق نہیں ہے وغیر ہو۔ یہاں ایک بار پھر مصنف کی اسلام سے پہلے اور بعد کی عرب تاریخ پر دستر س کافی مضبوط نظر آئی..

اچانک جاہل بدووں کے اسلام کو اچھی طرح رکیدنے کے بعد کتاب کالہجہ تبدیل ہوجاتا ہے اور عیسائیت کی مدح سرائی شروع ہوجاتی ہوجاتی ہے جو محبت اور امن کا دین ہے. جس میں یسوع ہے جس نے ہمیں اپنے گناہوں سے بچانے کے لیے اپنی جان کی قربانی دے دی! یعنی سادہ لفظوں میں یہ عیسائی مصنف اپنی (نام نہاد) علمی غیر جانبداری تب ہی استعال میں لا تاہے جب وہ کسی دو سرے کے مذہب پر تنقید کر رہاہو تاہے ، رہے اس کے اپنے عقائد توان پر تنقید کے لیے شاید اس کے دماغ میں گنجائش ہی نہیں ہے.

میں واضح کر دول کہ میں ناتوعیسائیت اور ناہی اسلام پر کسی قسم کا کوئی حملہ کرنے کا ارادہ رکھتا ہوں، مگر جوبات میں نے نوٹ کی وہ یہ ہے کہ ہر وہ اسلامی چیز جے یہ عیسائی مصنف تنقید کا نشانہ بنار ہاتھا اس کا متبادل بعینہ عیسائیت میں موجو دہے..

مثال کے طور پر مصنف کہتا ہے کہ کعبہ بتوں کی ایک عبادت گاہ ہے جس کی عربوں میں مقبولیت ایسے ہی دیگر کعبوں سے زیادہ تھی اور تاریخی طور پر بات درست بھی ہے کیونکہ اس زمانے میں عرب کے اس خطے میں ایسے کئی کعبے تھے اور ہر کعبے کا اپنا ایک ججر اسود بھی ہو تا تھا.. تا ہم مصنف یہ نہیں بتا تا کہ ویٹکن میں لیطر س کا چرچ قدیم روم کے سورج کی عبادت گاہ پر بنایا گیا ہے! وہ بتا تا ہے کہ کس طرح جمعہ کا دن عربوں کے ہاں خصوصی اہمیت رکھتا تھا اور اسلام نے اسے محض مذہبی تقدس دیتے ہوئے اسے خصوصی نماز کا ایک دن قرار دے دیا..

تاہم مجزاتی طور پراس کے ناقد انہ ذہن سے یہ بات نکل جاتی ہے کہ پرانے عیسائی یہودیوں کی طرح ہفتے کے دن کوہی چھٹی کا دن سمجھتے تھے مگر جب قسطنطین نے عیسائیت قبول کی اور اسے رومن سلطنت کا سرکاری مذہب قرار دیا توہفتہ وار چھٹی کو اتوار کے دن میں بدل دیا گیا جس میں سورج کی عبادت کرنے والے قدیم روم کے شہری جشن منایا کرتے تھے.. تا کہ ان کے لیے تبدیلی آسان رہے اور آج بھی انگریزی میں اتوار کے نام سے اس کی قدیم خصوصیت نمایاں ہوتی ہے SUNday یعنی سورج کا

یقیناً اسلامی ہلال قدیم عربوں کی چاند کی عبادت کی باقیات میں سے ہے. اسکین صلیب کا کیا جو مذہبی علامت کے طور پر بابلی اور فرعونی نقوش میں نظر آتا ہے؟ ·

اس میں بھی شک نہیں کہ ماہِ رمضان محمد کی آمد سے پہلے بھی عربوں کے ہاں اہمیت کا حامل تھااور عرب اسے ایک مقد س ماہ سمجھتے تھے،اسلام نے توبس اس کی قد سیت کو قانونی شکل دی ہے مگر حضرت عیسی کی میلاد کے دن کا کیا جو بعینہ اسی دن منایاجا تا ہے جس دن قدیم روم کے خدامتھراکی پیدائش ہوئی تھی ؟

فی الحال میں اتناہی کافی سمجھتا ہوں،اسلام میں دورِ جاہلیت کی بقایا جات پر پھر تبھی گفتگو ہو گی. فی الحال اہم بات یہ ہے کہ اگر اپنا گھر شیشے کا ہو تو دوسروں کے گھروں پر پتھر نہیں مارنے چاہئیں..

مجھے ایسے مذہب پرست ہضم نہیں ہوتے جو کہ غیر جانبداری اور علمیت کا ناٹک کرتے ہوئے دوسرے مذاہب کے ماننے والوں پر تنقید کرتے ہیں جبکہ خود ان کے اپنے عقائد میں بعینہ وہی کمزوریاں ہوتی ہیں..اپنی آئکھ کاشہتیروا قعی کسی کو نظر نہیں آتا..

عجیب ذہنیت ہے ان مسلمانوں کی جوعیسائیت کو صرف اس لیے گالیاں دیتے ہیں کیونکہ وہ بت پرست ہیں اور تین خداؤوں کی عبادت کرتے ہیں.. اور عجیب ذہنیت ہے ان عیسائیوں کی جو اسلام کو ایک رجعت پذیر بدؤوں اور دہشت گر دوں کا دین سمجھتے ہیں اور اسے گالیاں دیتے ہیں..

افسوس ناک بات سے ہے کہ تمام مٰداہب کی تاریخ ایک ہی جیسی ہے..ان سب مٰداہب کے ماننے والوں نے خدا کے نام پر وہ وہ بہیانہ کارنامے انجام دیئے ہیں کہ انسانیت تڑے اٹھے..

ساتھ ہی یہ سارے مذاہب محبت امن اور آشتی کی دعومے بھی کرتے ہیں..

عیسائی ہو، مسلمان ہو یا بھلے زر داشتی ہو.. ان سب میں کوئی فرق نہیں.. ہر کوئی بیہ سمجھتا ہے کہ اس کے عقائد ہی درست ہیں صرف اس لیے کیونکہ وہ اس کے عقائد ہیں.. رہی بات دوسروں کی تووہ احمق ہیں جن کا کوئی علاج نہیں..

مذہبی فریم سے باہر سارے مذاہب ایک ہی جیسے نظر آتے ہیں. جیسے چاند سے دیکھنے پر زمین کی گولائی کا پر دہ فاش ہو جاتا ہے.

عقل مندوں كوسلام!

\_\_\_\_\_

## <u> کرسٹل کی بال</u>

کیا آپ نے کبھی وہ کر سٹل کی بال دیکھی ہے جسے عام طور پر فلموں میں جادوگر نیاں مستقبل کی پیش گوئی کے لیے استعال کرتی بیں؟ میں نے کہیں پڑھاتھا کہ بعض ممالک میں جادوگری کاسامان فروخت کرنے والے بعض فروشدہ اس طرح کی بال بھی فروخت کرتے ہیں، جہاں تک اس کے استعال کے طریقے کی بات ہے تو وہ تجویز کرتے ہیں کہ آپ کئی دنوں تک اس بال کو بیٹے کر گھورتے رہیں، ایساکرنے پروہ آپ کو ضانت دیتے ہیں کہ جب تک آپ کا اس بال پریہ یقین قائم رہے گا کہ آپ اس بال کو بیٹے کر گھورتے رہیں، ایساکرنے پروہ آپ کو ضانت دیتے ہیں کہ جب تک آپ کا اس بال پریہ یقین قائم رہے گا کہ آپ اس بال کو بیٹے کے ٹیڑھے میڑھے انعکاس میں کچھ دیکھے تیں تو آخر کار آپ کو اس میں کچھ نہ کچھ ضرور نظر آ ناشر وع ہوجائے گا۔

اور جیسا کہ دیگر انواع واقسام کی بکو اسیات کے لیے ضروری ہو تا ہے یہاں بھی "شک کی حس" کو معطل کر ناضر وری ہے کیونکہ انسانی دماغ اگر شک کے اپنے طبعی حق سے دستبر دار ہو جائے تو وہ کیا کیا خرافات تخلیق کر سکتا ہے اس کا تمام فراڈیوں کو کا فی اچھا تجربہ ہے۔

علائے نفس انسانی دماغ کی نظر آنے والی چیزوں کو ذاتی اندیشوں میں بدلنے کی زبر دست قابلیت کے بارے میں آپ کو بہت پچھ بتاسکتے ہیں،اس ضمن میں نفسیات دانوں کے ہاں روشاخ <u>Rorschach test</u> ٹیسٹ خاصہ جانا پیچاناہے. مگر رکیے .. کیا آپ کو یہ اصول پچھ جانا پیچانا نہیں گتا؟

یہ یقین رکھتے ہوئے کسی چیز کو گھور نا کہ آپ کو اس میں وہ نظر آئے گاجو اس میں نہیں تو آخر کا آپ کو اس میں وہ واقعی مل جائے گاجو آپ اس میں دیکھناچاہ رہے تھے؟

کیا تمام مقدس کتابیں ایسی ہی کرسٹل بالوں کی طرح نہیں ہیں؟ فرق صرف اتناہے کہ ان کتابوں کو گھورنے میں صدیاں لگتی ہیں تب جاکر کہیں ان میں وہ مل ہی جاتاہے جوان میں نہیں ہوتا..

تمام مٰداہب کے ماننے والے اپنی کتابوں کو گھورنے اور ان سے نت نئے معانی کشید کرنے میں ماہر ہیں، بلکہ بحث بھی کرتے ہیں کہ بیراس متن کی جادو گری اور عظمت کا کرشمہ اور ثبوت ہے!

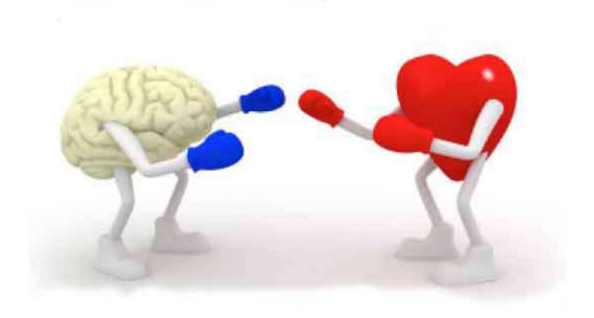
متن کی عظمت سے کہ آپ اس پروہ منعکس کر دیتے ہیں جو حقیقتاً آپ کی نفسیات میں پہلے سے ہی موجو د ہو تاہے ، یعنی آپ کو اس میں اپنی پسماندہ اور مجر مانہ خواہشات مل سکتی ہیں ، اور اگر آپ مثقف اور متمدن شخص ہیں تو بھی آپ کواس میں اپنی مرضی کی چیزیں مل جائیں گی، متن کی بھول بھلیا میں سب کے لیے کچھ نہ کچھ موجو دہے . لہذا متن سے معانی کشید کرنے کے فائدے کے بارے مت پوچیں جبکہ معانی اصل میں نفسِ انسانی میں پہلے سے ہی موجود ہیں. کیا کسی مقدس کتاب نے ہمیں کوئی الیں بات بتائی ہے جو ہم پہلے جانتے ہی نہیں تھے؟ اور کیا کسی کتاب کی وجہ سے کوئی معاشرہ "مثالی جنت" بن سکا؟ کیا اب بھی ڈاکوڈاکو نہیں ہیں اور قاتان کی مجر مانہ خواہشات نے اپنا ہدف تبدیل کرتے ہوئے دوسرے مذاہب کے ماننے والوں پر اپنا نزلہ گرایا؟

اب مجھ سے بیہ مت کہیں کہ مقدس کتابوں نے آپ کی روحانی اور فکری سعی کو فائدہ پہنچایا کیو نکہ میں آپ کوالیں دسیوں ملہمانہ کتابیں بتاسکتا ہوں جنہیں ایسے لوگوں نے تحریر کیا جنہوں نے کبھی وحی یافر شتوں کو دیکھنے کا دعوی نہیں کیا، لاؤزی Laozi کی گلصی ہوئی تاوتی چینگ Tao Te Ching نامی کتاب چین کو دوہز ارسالوں سے زائد عرصے سے روحانیت بخش رہی ہے مگر مصنف نے کبھی کسی آسانی مداخلت کا کوئی دعوی نہیں کیا..اس کے برعکس لاؤزی واضح طور پر کہتا ہے کہ اس کی واحد دلچسی انسان اور اس کی زندگی ہے ناکہ شیطان اور فرشتے وغیرہ..

ا پنے مومن دوستوں کو میں فقط اتنا پیغام پہنچانا چاہتا ہوں کہ اگر آپ نے کسی کتاب سے کسی بھی طرح کے مخصوص معانی کشید کرنے ہیں توبیہ کام آپ کسی بھی کتاب کے ساتھ کر سکتے ہیں چاہے وہ قر آن ہو، انجیل ہو، توریت ہویا "موبائل کے بہترین ایس ایم ایس" ہو۔۔انسانی دماغ اس سے بھی بڑھ کر جیرت انگیز کارنا ہے انجام دے سکتا ہے.

عقل مندول كوسلام!

#### <u>وماغیار َ</u>



آغاز میں انسان کو دماغ کے ایک اہم عضو کے طور پر موجو دگی کی خبر نہ تھی، چنانچہ غور و فکر اور سوچنے سیجھنے کی تمام تر صلاحیتیں قدیم انسان کے لیے ایک معمد تھا، قدیم مصریوں (2500 قبل ازعیسوی) کا خیال تھا کہ عقل دل میں ہوتی ہے اور دماغ بے فائدہ چیزہے، یہی وجہ تھی کہ جسم کی تحفیط کے وقت وہ ناک کے ذریعے دماغ کو نکال باہر پھینکتے تھے حالا نکہ تحفیط کے عمل کا مقصد ہی عالم سفلی تک منتقلی کے عمل کے دوران جسم کی حفاظت تھی، تاہم وہ دل کو نہیں نکالتے تھے کیو نکہ ان کے خیال میں دل روح اور عقل کا مرکز تھا، ہمارے پاس 1500 قبل ازعیسوی کی ایک مصری طبیب کی دستاویز ہے جس میں پہلی بار دماغ کی ایک مصری طبیب کی دستاویز ہے جس میں پہلی بار دماغ کی ایناٹو می بیان کی گئی، بر دی کے ورق کی اس دستاویز کو ایڈون سمتھ پیپر س Edwin Smith Papyrus کہا جاتا ہے جس میں دماغ کی کوئی کی کئی دیگر تفصیلات سمیت طبیب نے دماغ کی کوئی 26 بیماریاں اور ان کاعلاج بیان کیا گئی۔



اسی طرح دوہز ارسال پر انی الیں انسانی کھوپڑیاں بھی دریافت کی گئی ہیں جن میں منظم طریقے سے چھریوں یا تیز دھاری پھروں سے سوراخ کیے گئے تھے،اس عمل کوٹر بیبننگ <u>Trepanning</u> کہاجا تاہے، علائے آثارِ قدیمہ کاخیال ہے کہ یہ آپریشن مذہبی سرگر میوں کا حصہ تھے جس کی مثالیں ساری دنیا میں پائی گئی ہیں، بعض کھوپڑیوں میں سوراخ منظم طریقے سے گول تھے جس سے پتہ چپتا ہے کہ صاحب کھوپری زندہ رہا اور ہڈی جزوی طور پر نمویا سکی، سرسے جن بھوت بھگانے کے لیے کھوپڑی کھولنا قرون و سطی میں رائح تھا اور اس کے لیے خاص اوزار استعال کیے جاتے تھے.

عظیم بونانی فلسفی <u>ارسطو</u> کاخیال تھا کہ عقل و فکر دل میں انجام پاتی ہے اور دماغ کاکام خون کو ٹھنڈ ار کھناہے، <u>دی مقراطیس</u> کا خیال تھا کہ روح تین حصوں پر منقسم ہے: عقل سر میں،احساسات دل میں اور لذت جگر میں،بابائے طب بقراط اپنی خیال تھا کہ روح تین حصوں پر منقسم ہے: مقل سر میں،احساسات دل میں اور لذت جگر میں،بابائے طب بقراط اپنی کتاب On the Sacred Disease میں رقم طراز ہیں:

Men ought to know that from nothing else but the brain come joys, delights, laughter "
and sports, and sorrows, griefs, despondency, and lamentations. And by this, in an
especial manner, we acquire wisdom and knowledge, and see and hear, and know
what are foul and what are fair, what are bad and what are good, what are sweet, and
"what unsavory

"انسان کو جان لیناچا ہیے کہ کچھ نہیں سوائے دماغ کے ہی مسرت،خوشی، ہنسی، کھیل اور غم،رنج، یاسیت اور ماتم آتا ہے. اور اسی سے ہی خصوصی انداز میں ہم حکمت اور علم حاصل کرتے ہیں اور دیکھتے اور سنتے ہیں،اور جانتے ہیں کہ کیاغلط اور کیا کیابر ااور کیااچھاہے، کیامیٹھااور کیابد مزہ ہے"

550 قبل از عیسوی میں یونانی طبیب اور فلاسفر اکمین <u>Alcmaeon</u> نے اندازہ لگایا کہ جانوروں کے برعکس صرف انسان ہی منطقی انداز میں سوچنے کے قابل ہے اور دل کی بجائے دماغ میں سوچ اور عقل کا عمل سر انجام پاتا ہے ، اس کے کوئی 300 سال بعد یونانی طبیبوں ہیر وفیلس <u>Herophilos</u> اور ایرے سسٹریٹس <u>Erasistratus</u> نے مل کر انسانی جسم کے آپریشن کیے اور دل و دماغ کو بیان کرنے سمیت اعصالی نظام کا نقشہ تیار کیا اور خلاصہ کیا کہ انسان کا دماغ جانوروں کے دماغ سے مختلف ہے کیونکہ یہ جم میں بڑا ہے ، مشہورِ زمانہ یونانی طبیب <u>جالینوس</u> نے دماغ اور اس کے اعصاب اور پھوں کے ساتھ تعلق کی اہمیت کو احاگر کیا.

.

دوسری قوموں کی طرح عرب بھی میہ بات نہیں جانتے تھے کہ عقل دماغ میں ہوتی ہے بلکہ ان کا بھی یہی خیال تھا کہ عقل اور
فکر کی جگہ دل میں ہے، اسلام کی آمد کے بعد بھی صورتِ حال تبدیل نہ ہوئی، بلکہ اسلام خود اس مغالطے کے کھڑے میں گرگیا
اور اس بات کو حقیقت جانتے ہوئے ان جانے میں اس خیال کو تقویت بخشی، قر آن اور حدیث میں ایسے متون موجود ہیں جن
سے اس بات کی تصدیق بڑے آرام سے ہو جاتی ہے، سورہ اعراف کی آیت 179 میں یہ مغالطہ بڑے واضح انداز میں بیان ہے
کہ سمجھ دل سے ہوتی ہے:

ۅؘڵڠؘۮؖۏؘۯٳڎۧٵڮۼؖڹؙٚٛٵۜؿٚڎٞٲٳۺٚٵڵڎۧڿڹۨۅٵڵٳڹڽٙڛؚڎٛؖڷؙؠؙؗٛڡٛڰؙۅٛۻۜڷٳؽڣڎؘ؋ٛۅؖ؈ٚؠؘٵڎۅؘؖڷؙؙ۪ڡٕٲٵٛؿؙڽ۠ڷ ڽڹڎڝڔؙۅڎٙڹؘؠؚڹٵڎۅؘڷؙؙؙؠؙؗٵۏؘٳڽۜڷٳڽؘڛڎڡۼۅڎڹؠؚڹٲڐؙٳۅڶؾؚۢٮؘػڵڶڎٲڹڎۼٵمؚڹڵڎؠؙؗڡؗٲڞؙڷ۠ڐؙٳۅڶؾؚۢٮؠؙؙڡؙ ٳڶڎۼ۬ڣؙۅڎڹٙۿؚٳ٤١﴾

اور ہم نے بہت سے جن اور انسان دوزخ کے لئے پیدا کئے ہیں۔ انکے دل ہیں لیکن ان سے سبجھتے نہیں اور انکی آنکھیں ہیں مگر ان سے دیکھتے نہیں۔اور ان کے کان ہیں پر ان سے سنتے نہیں۔ یہ لوگ بالکل چو پایوں کی طرح ہیں بلکہ ان سے بھی زیادہ بھٹکے ہوئے۔ یہی وہ ہیں جو غفلت میں پڑے ہوئے ہیں۔

اور سورہ مج کی آیت 46اس بات کی مزید تصدیق کرتی نظر آتی ہے:

ٱفْلَم ۡ يَبِى ٓ رُواۡ فِي الۡ ۡ اَرۡضِ فَتُلُواۡ نَ لَهُم ٓ قُلُواۡ بِيَّعَ ۚ قِلُواۡ نَ بِهَا ۚ مَا وَاٰ وَان تَعۡ ٓ ئَى الۡ ۡ اَبِ ٓ صَارُولَٰ لِين ٓ تَعۡ ٓ ئَى الۡ قُلُواۡ بِ الَّتِی ۤ فِی الصُّدُواۡ رِ ﴿٢٣﴾

سو کیاان لوگوں نے ملک میں سیر نہیں کی تا کہ ان کے دل ایسے ہوتے کہ ان سے سمجھ سکتے اور کان ایسے ہوتے کہ ان سے س سکتے۔ بات سے ہے کہ آئکھیں اند ھی نہیں ہوتیں بلکہ دل جو سینوں میں ہیں وہ اندھے ہو جاتے ہیں۔

جبکه صحیح مسلم میں درج ہے:

"ہم سے بچیٰ بن بکیر نے بیان کیا، انھوں نے کہا ہم سے لیث بن سعد نے یونس کے واسطہ سے بیان کیا، انھوں نے ابن شہاب سے، انھوں نے انس بن مالک سے، انھوں نے فرمایا کہ ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ بیہ حدیث بیان کرتے تھے کہ آنمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میر ہے گھر کی حجبت کھول دی گئی، اس وقت میں مکہ میں تھا۔ پھر جبر ئیل علیہ السلام اترے اور انھوں نے میر اسینہ چاک کیا۔ پھر اسے زمزم کے پانی سے دھویا۔ پھر ایک سونے کا طشت لائے جو حکمت اور ایمان سے بھر اہو اتھا۔ اس کو میر سے سینے میں رکھ دیا" (حوالہ 1 اور 2)

انجیل بھی اس مغالطے سے خالی نہیں، متی 15:13 اور یو حنا 40:12 میں درج ہے: "اور اپنے دلوں سے سمجھتے ہیں "

\_\_\_\_\_

لسان العرب کھولیں تومعلوم پڑتاہے کہ دماغ کا کام ہی مجہول ہے اور عقل وہی ہے جو آپ دل سے سمجھتے ہیں:

والعَقُلُ: القَلْبُ، والقَلْبُ العَقُلُ، ويِقال: لفُلان قُلْبٌ عَقُول، ولِسِانٌ سَوُول.

اور عقل: دل ہے، اور دل عقل ہے، اور کہا جاتا ہے: فلان کا عقل والا دل ہے، اور سوال کرنے والی زبان ہے.

اسی لسان العرب سے پیتہ چلتا ہے کہ دماغ کا سوچنے سے کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا سرے سے کوئی کام ہی متعین نہیں:

الدِّماغُ: حَشُوُالر أس، والجمع ٱ دُمِغةٌ ودُ مُغِّ.

دماغ: سرکی بھرائی ہے، جمع اد مغہ اور د مغ ہے.

اس کے باوجود اگر کان کی میں اچھی طرح صاف کی جائے اور آگھوں کے لیے کوئی اچھے سے قطرے استعمال کرکے تھوڑی تی شخصی کرنے کاکشٹ کیا جائے تو پنۃ جاتا ہے کہ سرکے علاج کے اولین اوزار اندلس یعنی سپین کے مسلم طبیب ابوالقاسم خلف بن عباس الزہر اوی نے ایجاد کیے تھے، اگرچہ میں نے یہ تحریر شروع کرنے سے پہلے یہ تیر اندھیرے میں چلایا تھا جس کی دو وجوہات تھیں اور پہلی وجہ نے ہی دوسری وجہ کی تصدیق کردی، پہلی وجہ تو یہی ہے کہ کسی بھی طرح کے آپریشن کے سب سے پہلے اوزار الزہر اوی نے ہی بنائے بی ان یہ بنائی گئی ایک دستاویزی فلم دیکھی تھی جو مجھے آن تھی یا دہے، یہی وجہ ہے کہ میری اس طرف توجہ گئی، لیکن آپریشن کے سب سے پہلے اوزار ایجاد کر نااور سرکے آپریشن کے اوزار ایجاد کرنے میں تھوڑافرق ہے کیونکہ یہ ضروری نہیں ہے کہ الزہر اوی نے سرکے آپریشن کے لیے بھی کوئی اوزار ایجاد کر باہو، لیکن یہ غلط فہمی ان کی مشہورِ زمانہ کتاب "التصریف لمن عجز عن النائیف" کے سب سے پہلے اوزار ایجاد کر باور ہو جاتی ہے خاص طور سے کتاب کا آخری باب جو جراحت سے متعلق ہے جس النائی سے بھی کوئی اوزار وضع کے جواز حد متاثر کن کام ہے، ذیل میں میرے پاس دستیاب التصریف کے اس باب کا گئری سے جو سرکے لوٹے اوزار ایجاد کے بلکہ سرکے آپریشن کے لیے بھی اوزار وضع کے جواز حد متاثر کن کام ہے، ذیل میں میرے پاس دستیاب التصریف کے اس باب کا عبر یعن کے اوزار اوں ہے متعلق ہے:



رهرادي سم ١٩ البابالثالث

والضاد الدسه و كاتفداد شداد الإدل والطعناية حتى يابراً ان شاوا بسه فاتحا يت النافورم والمحروة والوجع والنقو وجيع كاعراض قدن هبت اصلاد الحقيم لما للفخط والشاء فاصدي كما فضاء المنافعة على المنطقة المام اوار مها و خيسة الاسبعة و قدنا تراه على المنطقة المام اوار مها و خيسة الاسبعة و قدنا تراه على المنسوة الرب على حسيماً يظهر البلغ من حال العضوكما قلناحتى ادالزم الكسوة او بعد المنطق المنافقة المنافق المنطقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة

#### الفصل لثان في الكسرالعاض فالراس

اذا ع الكسوالما رض في الراس كذيرة و الشكاله عنداخة واسبابه مستفندة لمسيطكم مايكون عن ضورة سيست ويكون أمناص بار أا فعظ ام كله الدان يتحى الفلصفات الذى تحت العظوكم ا يفعل القدوم في الخذب و لذا لقه يسمى هذا لنوع من الكسر قدومياً وأمنا النبيكون قطع السيعة بعض العظمو ابرا وجي فقط و لوريف ذا فقطع المناخرة و يسمى هذا الذي وتلماً مطلقا و يكون مير هذا يما الكسوي اما صفيرا واماكير وشي كلسوما يكون هشما اورضاء يكون مديدة عورا عجر وسقطة



اس مسلمان اند کسی طبیب نے طبی آلات کی اختر اع میں کمال کا مظاہرہ کیا نتیجاً اس کی کتابیں یورپ میں چار صدیوں تک پڑھائی جاتی رہیں، تاہم درست علمی انداز میں دماغ پر تحقیق نشاۃ ثانیہ کے دور کے بعد (1600 عیسوی) ہی شروع ہوسکی ۔

Thomas Willis نشاۃ شانیہ تھو مس ویلیس <u>Thomas Willis نشاۃ شانہ</u> کے دور کے بعد دخرد بین اور ایک چوری شدہ لاش کی مددسے دماغ کے اندرونی حصوں کو بخو بی بیان کیا جو اس کی سیر بیری ایناٹومی <u>Cerebri Anatome</u> نامی کتاب میں درج ہے ، اس نے بتایا کہ دماغ کے مختلف حصے عقل کی مختلف اقسام کو کنٹر ول کرتے ہیں ، اس کے علاوہ اس نے دماغ کے نچلے حصے میں دماغ کو خون فراہم کرنے والی شریانوں کو دریافت کیا جسے اب بھی اسی کے نام سے یعنی دورہ ویلیس <u>Circle of</u> میں دماغ کو خون فراہم کرنے والی شریانوں کو دریافت کیا جسے اب بھی اسی کے نام سے یعنی دورہ ویلیس <u>Circle of</u> سے جانا جاتا ہے ۔

1848 میں امریکی ربلوے کے ملازم فینیاس گیج <u>Phineas Gage</u> کام کے دوران ایک حادثے کا شکار ہوا، ایک لوہے کا سریا اس کے سرکے اوپر کے جصے میں پیوست ہو کرما تھے سے گزرتے ہوئے بائیں گال سے باہر نکل آیا، حادثے کے بعد فینیاس پر غصے کی کیفیات طاری ہونے لگیں اور اسے بھوت وغیرہ نظر آنے لگے، اس کی حالت سے اطباءنے اندازہ لگایا کہ شخصیت کی ۔ معلومات کامر کز دماغ کے اگلے ھے میں ہو تاہے ،اور بیر کہ شخصیت کے عدم توازن کی وجہ سفیدمادہ <u>Lobotomi</u> اور دماغ کے اگلے ھے میں رابطے کا فقد ان ہے .



چوہوں پر تجربات کے دوران امریکی طبیب کارل لیشلی <u>Karl Lashley</u> نے پتہ لگایا کہ جس قدر دماغ کے کسی جھے کوزائل کیاجا تاہے اسی قدریاد داشت متاثر ہوتی چلی جاتی ہے، اس کے لیے اس کا مطلب یہ تھا کہ یاد داشت کسی مخصوص مقام پر نہیں ہے بلکہ اس کا پھیلاؤ پورے دماغ پر محیط ہے، یعنی یاد داشت کا کوئی ایک مرکز نہیں ہے.

### مجهول خدا

لوگ ایک خداکے بارے میں بہت باتیں کرتے ہیں..

کہتے ہیں کہ بیہ خدا کی مشیت تھی، ماشاءاللہ وسبحان اللہ اور اللہ کاشکر ہے وغیر ہ...

وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ خدا کو کسی نے نہیں دیکھا مگر لو گوں نے اسے عقل سے پہچان لیاتو کیاوا قعی لو گوں نے اسے جان لیاجیسا کہ دعوی کیاجا تاہے؟

میر اخیال ہے اگر ہم سڑک پر چلتے کسی عام آدمی یا۔ کسی فدہب کے۔ مولوی سے خدا کی ماہیت کے بارے میں پوچھیں تووہ جواب نہیں دے پائے گا، خدا ایک غیر واضح پُر اسر ار مفہوم ہے مگر چونکہ مولویوں کی ضدہے کہ خدانامی وہ چیز موجود ہے اور وہ ہی تمام واقعات کا ذمہ دار ہے اور اس نے ہم پر بڑے احسان کیے ہیں اور وہ ہمیں موت کے بعد پھر سے زندہ کرے گا. الہذا ہم پر بید فرض ہوجا تاہے کہ ہم خدا کو اچھی طرح جاننے اور سمجھنے کی کوشش کریں تا کہ اس کے وجود کی تصدیق ہوسکے اور پھر بید دیکھا جائے کہ آیاوہ ہماری عبادت یا پھر عزت ہی کاحق دار ہے یا نہیں...

خدا ہے کیا؟

\_\_\_\_\_

کہتے ہیں کہ خداانسان کی موجو دگی سے بھی بہت پہلے موجو د تھا...

مگر کتناپہلے؟

وہ زندہ کیسے ہوایاوجو دمیں کیسے آیا؟ کب اور کیوں؟

اور پھر اگر خدازندہ ہے (یازندہ تھا!) تو کیاوہ آئسیجن سے سانس لیتاہے یا کوئی اور گیس استعال کرتاہے؟

کیا خداکوزندہ رہنے کے لیے پانی کی ضرورت ہے؟ یاوہ ان چیزوں سے بے باک ہے؟

اور اگروہ زندگی کی ضروریات سے بے باک ہے تواسے زندہ کیونکر سمجھا جاتا ہے؟

بتھر کوسانس لینے کے لیے ہوااور پینے کے لیے پانی کی ضرورت نہیں ہوتی، تو کیا خدااسی کی طرح زندہ ہے؟

پتھر زندگی کی ضروریات سے بے باک ہو تاہے کیونکہ وہ زندہ نہیں ہو تاتو کیا خدا پتھر سے مختلف ہے؟

میرے خیال سے کوئی بھی انسان یہ سیجھنے سے قاصر ہو گا کہ کس طرح خدازندہ بھی ہے اور بیک وقت زندگی کی ضروریات سے ب بے باک بھی، یہ ایک کھلاتضاد ہے، لیکن اگر ہم یہ کہیں کہ خداتصور سے پرے ہے تواس طرح ہم ایک طرح سے اسے سیجھنے اور اس کی تعریف کرنے سے اپنی عاجزی کا اعلان کر دیتے ہیں . کیااس طرح مومن ایک سوالیہ نشان کی عبادت تو نہیں کر رہے ؟

خدازندگی کی ضروریات سے باک ہے مگروہ زندہ ہے.. کیایہ منطق ہے؟

یہ بھی کہاجا تاہے کہ خداموجو دہے تو کیا یہ وجو د خلاء میں جگہ گھیر تاہے؟

یہ بھی فرمایاجا تاہے کہ خداہر جگہ موجو دہے اگر چہ اس کا مطلب ہے کہ وہ غیر محدودہے چنانچہ خلاء میں جگہ نہیں گھیر تا تو پھر کس طرح موجو دہوسکتاہے؟

پھر فرمایاجا تاہے کہ خداغیر مادی ہے تو کیااس کامطلب یہ ہے کہ وہ مجازی ہے یا کوئی خیال ہے یا پھر کوئی تصوراتی قدرہے؟

\_\_\_\_\_

خداموجو دہے مگر خلاء میں جگہ نہیں گھیر تااور غیر مادی بھی ہے .. کیا بیہ منطق ہے؟

چلیے خدا کو "س" کی علامت سے تعبیر کرتے ہیں...

کیا ہم کہہ سکتے ہیں کہ "س" زندہ ہے مگر زندگی کی ضروریات سے بے باک ہے؟

یقیناً نہیں ۔ یہ ناممکن ہے ۔ ہے نا...

ہم نے خدا کی بجائے "س" کاہی تواستعال کیا ہے.. تبدیل کیا ہوا؟

خداا یک رائج لفظ ہے جسے ہر زبان بولتی ہے مگر اس کا کوئی متعین مطلب نہیں ہے کیونکہ اس سے مر اد کوئی چیز اور اس کا متضاد لیاجا تا ہے: زندہ ہے مگر زندگی کے جانے پہچانے مفہوم سے عاری، موجو د ہے مگر اس طرح نہیں جس طرح ہم وجو د کو سمجھتے ہیں، عقل خداسے متعارف کر اتی ہے مگر اسے سمجھتی نہیں!!!!

خدا آخرہے کیا؟

کہتے ہیں کہ خالق ہی دراصل خداہے جیسے یہ تعریف ہو...

یعنی اگر ہم یہ فرض کرلیں کہ مثال کے طور پر خالق طبعی قوانین یا تجاذب ہے تواس کا مطلب یہ ہوا کہ خالق ایک اندھی قوت ہے،اور اگر ہم فرض کرلیں کہ خالق یونانیوں کا خدازیوس ہے تووہ ایک ایسا شخص ہو گا جس کا کوئی آغاز موجو دہے اور کلی یا جزوی طور پر عیسائیت یا اسلام کے خداسے مختلف ہے.

يعنی تخلیق کاعمل خالق کی نیچر کاپیة نہیں دیتا...

بلکہ وجو د کے لیے تخلیق کا حتمی ہوناضر وری نہیں ہے کیونکہ ایسے علمی نظریات موجو دہیں جن کا اپناوزن ہے اور جو کہتے ہیں کہ انسان سادہ جانداروں کی ترقی یافتہ شکل ہے چنانچہ وجو د تخلیق کو حتمی نہیں بنا تااور تخلیق خدا کو حتمی نہیں بناتی اور خدالاز می نہیں ہے کہ ان دستیاب مذاہب میں سے کسی ایک مخصوص مذہب کی ملکیت ہو.

تو پھر خدا کیاہے؟ میں اس لفظ کا معنی سمجھنے سے قاصر ہوں...

\_\_\_\_\_

جب مومن کہتے ہیں کہ "س"موجود ہے تواس سے وہ اس طرح کا وجود مر ادنہیں لیتے جیسا کہ ہم سمجھتے ہیں اور جب وہ کہتے ہیں کہ وہ زندہ ہے تواس سے ان کی مر ادہماری جانی پہچانی زندگی نہیں ہوتی اور جب وہ کہتے ہیں کہ وہ خالق ہے تواسی پر ہی اکتفاء کرتے ہیں گویا یہ لفظ اس کی نیچر پر دلالت کرتا ہے .

مجھ سے اور ہر انسان سے یہ مطالبہ کیا جارہاہے کہ ہم "س" کی عبادت کریں یہ جانے بغیر کہ "س" دراصل ہے کیا؟

"س" طاقتورہے، جبارہے ماکرہے وغیرہ وغیرہ...

کیاوہ لومڑہے؟ یا بھیٹریاہے؟ یا پھر سانپ ہے؟

اسلام میں اللہ کے نام ثانوی صفات کی حیثیت رکھتے ہیں اور اللہ کی ذات کی تعبیر نہیں ہیں اور کسی بھی جاند ارپر منطبق کیے جاسکتے ہیں...انسان طاقتور ہے،رحیم ہے جبارہے علیم ہے...

لومڑ مکارہے.. بھیڑیا نقصان دہ (ضار)ہے اور شہد کی کھیان نفع بخش (نافع)ہیں...

تو کیا خدا کی محض ثانوی صفات کے ذکر سے اس کی جوہری صفات کے ادراک اور انہیں سمجھنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی؟

مومنین توبس خدا کی ثانوی صفات سے ہی عشق لڑائے بیٹھے ہیں..

ر حمن ورحیم کی پرستش کرتے ہیں خو د سے یہ سوال کیے بغیر کہ وہ ہے کون یہ جورحم کر تاہے؟

یہ خداکون ہے؟

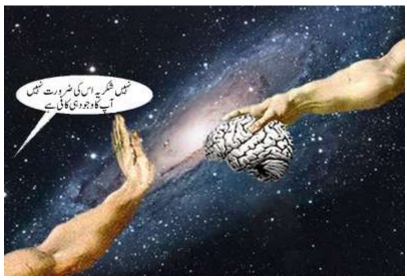
وجود میں کیسے آیا؟وہ منفر د کیوں ہے؟اس کی نوعیت کیاہے؟

میرے خیال سے جوان سوالوں کے براہ راست جواب دینے کی کوشش کرے گاوہ بالآخر سارے معاملے سے ہی ا نکاری ہو جائے گا اور "س" کوایک ایباوہم قرار دے گاجس کی مار کیٹنگ صرف مذاہب نامی کمپنیوں میں ہی ہوتی ہے . ·

### ساتنس دور مسلمان

آئ کادور سائنس کادور ہے۔ زندگی کے کسی بھی شعبے ہیں اس کی حقیقت کا انکار ہو سکتا ہے اور نہ اس کے بغیر گزارہ ممکن ہے۔
سخت سے سخت نہ ہبی عقیدے کے حامل انسان کو بھی لا کھ اجتناب کے باوجود کسی ایک مقام پہ آگر سائنس کی برکات اور فیوض
سے بہرہ مند ہو ناہی پڑتا ہے۔ راقم کو اپنے سعود کی عرب میں قیام کے دوران کئی طرح کے دلچیپ تجربات کا سامنا کر ناپڑا جہال
پہ معاشرتی نظام علماء اور رائے الحقیدہ لوگوں کی رائے سے چاتا ہے۔ مثلاً وہاں نصویر کو اب تک حرام ہی سمجھاجا تا ہے، چنانچہ جج
کے ایام میں غیر ملکی جاج کرام کی رہنمائی کیلئے جو پوسٹر زاور بل بورڈشاہر ات کے کناروں پر نصب کئے جاتے ہیں ان پر حجاج
کے خاکے تو مصور کئے جاتے ہیں لیکن ان کے چہرے کے نقوش کو مٹادیا جاتا ہے یاسرے سے ان کو بنایا ہی نہیں جاتا۔ اس کے
ساتھ ساتھ حکومتی میڈیا میں تصاویر کے ساتھ ساتھ ٹی وی کمرشل اور اشیاء کی پیکنگ پر ہر طرح کے اسکتے اور چہرے نظر آتے
ہیں۔ مکہ معظمہ میں میرے قیام کے دوران ایک مذہبی رہنما سے میں نے پوچھا، جناب آپ پوسٹر زسے چہرے مٹانے کا فریضہ تو
ہڑی چا بکد ستی سے سر انجام دیتے ہیں لیکن سے جو کر نبی نوٹ یاشاختی کارڈ آپ کی جیب میں ہے ان پر موجود تصویر وں کی بابت

#### عقل اور خرا



جس کے خدامیں عقل نہ ہواس پر کوئی حرج نہیں اگروہ اپنی عقل استعال نہ کرے..

کسی بھی خداکومانے والے جب اپنی عقل کویہ کہہ کر غائب کر دیے ہیں کہ ان کے خدا کے مطالبات کا یہی متیجہ ہے تواس طرح وہ اپنے آپ کوا یک بڑی مشکل میں ڈال دیے ہیں کیو نکہ جو بھی کوئی خدا کے وجو دیر یقین رکھتا ہو اور انسانی زندگی میں عقل کے کر دار کی اہمیت سے واقف ہو اسے ایسے کسی خدا کی مصد اقیت کے بارے میں غور کر ناچا ہیے جو انسانوں میں عقل کی نفی پر زور دیتا ہوں یہ مسئلہ تب مزید اور گمجیر ہو جاتا ہے جب ایسے خدا کے مانے والے کسی بھی طرح کی گفت و شنید سے یہ کہہ کر انکار کر دیتے ہیں کہ یہ ان کے مقد سات ہیں جن کے قریب نہیں پھٹا کا جاسکتا اس طرح تضاد کی وہ حالت جس میں وہ زندگی بسر کر رہے ہوتے ہیں مزید گہری ہوتی چلی جاتی ہے جس کا انہیں پیتا تک نہیں چل پاتا کیو نکہ ان کے خدا کی لامنطقیت ان کی عقل کی منطقیت کو ختم کر چکی ہوتی ہے اس طرح لامنطقیت کی وہ محدود جگہ ہی ان کا دار الامان بن جاتی ہے اور اس سے انہیں نکالنے کی منطقیت کو ختم کر چکی ہوتی ہے اس طرح لامنطقیت کی وہ محدود جگہ ہی ان کا دار الامان بن جاتی ہے اور اس سے انہیں نکالنے کی کو شش کا نتیجہ ایک غیر منقطی رد عمل کی صورت میں سامنے آتا ہے تا کہ اپنی اس ہستی کی بقاء کو یقینی بنایا جاسکے جو ان کے خیال میں باقی رہنی جاتی ہے۔

خدا کی بات کرنے والوں کو اس خدا کی عقل کی بھی بات کرنی چاہیے.. کیاوہ انسان کو اپنی عقل استعال کرنے کی تلقین کرتا اور حوصلہ افزائی کرتا ہے یا نہیں بصورتِ دیگریہ خدا غیر موجو دیا ہے عقل ومنطق قرار پائے گا.. کیونکہ اگر خدا موجو دہے تو وہ یقیناً ایک عقل اور قوی منطق رکھتا ہو گا ور نہ ان کے بغیر اس کے وجو دکا کوئی فائدہ نہیں بلکہ وہ ناموجو دہی تصور ہو گا کہ جس کے پاس خود عقل نہیں وہ عقل کیسے تخلیق کر سکتا ہے؟ یا پھر ایک ڈکٹیٹر بن جائے گا جسے صرف اپنے احکامات کی بجا آوری کی ہی پرواہ ہوگی اور اس طرح وہ اپنے ماننے والوں کورو ہوٹس بناکر رکھ دیے گاجو کسی مخصوص پروگرام کے عین مطابق چلتے ہیں اور محض تھم بجالاتے ہیں.

چنانچہ جملہ دستیاب خداؤوں میں حقیقی خدا کی تلاش – اگر وہ موجو دہے – کے لیے لازم ہے کہ ایک برتر عقل کی تلاش کی جائے جونہ صرف انسان کی عقل سے برتر ہوبلکہ ایک قوی منطق بھی رکھتی ہوجو ججت کا جواب ججت سے دیے سکتی ہود ھمکیوں سے نہیں . . کوئی بھی تلاش جواس نہج پر نہیں جائے گی انسانی زندگی میں عقل کے کر دارکی نفی پر ہی منتج ہوگی اور انسان کو ظلمات کے اندھیروں کی اتاہ گہر ائیوں تک لیے جائے گی . . تاریخ اس کی گواہ ہے .

حقیقی خدا ہمارے ساتھ ہماری عقل کے کر دار کو اجا گر کر تا اور ہماری منطق کو ترقی دیتا ہے عقل ومنطق کا گلانہیں گھونٹتا.

#### عقل مندول كوسلام!

·

### مسروقه تحزيب



تہذیب قوموں کی ہزاروں سالوں کی تعمیری محنت کا نتیجہ ہوتی ہے، چینی اور فرعونی تہذیبیں اس کی روشن مثالیں ہیں..ایک فارسی تہذیب بھی ہے جس پر مسلمانوں نے قبضہ جما کراسے خودسے منسوب کر لیااور اسے اسلامی تہذیب کانام دیا.

تیسری صدی ہجری میں ری شہر کی لائبریریوں میں موجود کتابوں کی صرف فہرست پر مشتمل دس ضخیم جلدیں موجود تھیں، اس کے علاوہ مرومیں دس لائبریریاں موجود تھیں، انہی کتابوں اور لائبریریوں کا ہی نتیجہ تھا کہ فُرس میں بیرونی، ابن سینا، رازی اوعمر الخیام جیسے مفکروعالم ابھرے . . حتی کہ ابونواس جوہارون الرشید کا پہندیدہ شاعر تھافارسی النسل تھا.

اسلامی تاریخ یا ثقافت کے تمام نابغہ روز گار وعلماء عرب نہیں بلکہ فارسی نسل کے تھے جو یا تواسلام میں زبر دستی داخل کیے گئے یا "اسلم تسلم" کے اصول کے تحت مجبور تھے یا جزیہ سے بچنا چاہتے تھے.

ابو بکر الرازی خراسان کے ری شہر کے فارسی عالم اور طبیب سے ،ابوالقاسم محمد الاصطر خی جو جغرائے کے عالم سے کا تعلق فارس کے شہر اصطخر سے تھا،المسالک والمالک کے ابن خر دازیہ فارسی النسل سے ، فلکیات دان عبد الرحمن الصوفی جس نے ستاروں کی نشان دہی کے لیے آسمان کا نقشہ بنایا تھا فارسی النسل تھا، علی بن العباس المحبوسی ایک ماہر طبیب تھا جس نے Pulmonary circulation دریافت کی تھی کا تعلق فارس کے شہر اہواز سے تھا اور بغداد کے ہمپتال میں خدمات انجام دیتا تھا جس کانام "البیمارستان العصوی" تھا، جہپتال کے نام سے ہی اندازہ ہو جاتا ہے کہ اسلامی ثقافت پر فارسیوں کا کس

قدر اثر تھا، ابن سلیمان انسجستانی، مشہور فلکیات دان جس نے زمین کی اپنے محور کے گر د گر دش کی بنیاد پر اسطر لاب بنایا تھا سجستان کا فارسی تھا، ابن الہثیم، مشہور ریاضی وطبیعات دان فارسی النسل تھا، البیر ونی، الخوارز می، ابن مسکویی، ابن سینا، ابن جریر الطبری و دیگر سب فارسی النسل تھے.

اس کے مقابلے میں عرب علم کو کوئی اہمیت نہیں دیتے تھے بلکہ معلم اور تعلیم کو ایک حقیر پیشہ سجھتے تھے جسے صرف کم ترلوگ ہی اپنانے تھے.. کیاصفر اور اعداد عربوں کی ایجاد تھی ؟ یعقوبی کہتے ہیں: "و من کتاب بطلیموس عملوا من ذلک المختصر ات والزیجات وہا اُشہبہا من الحساب ووضع التسعہ احرف الہندیہ التی یخرج منہا جمیع الحساب والتی لا تدرک معرفتہا وہی والزیجات وہا اُشہبہا من الحساب ووضع التسعہ احرف الہندیہ التی یخرج منہا جمیع الحساب والتی لا تدرک معرفتہا وہی گئیں اور نوہندی حرف لگائے گئی جن سے حساب نکلتا ہے اور جن کی معرفت کا ادراک نہیں کیا جاسکتا جو یہ ہیں 123456789 "صفر کے بارے میں کہتے ہیں: "واذا خلا ہیت منہا یجعل صفر اُو یکون الصفر دارۃ صغیر ۃ – اوراگر کوئی ہیت ان سے خالی ہو توصفر ہو تا ہے اور صفر ایک گول دائرہ ہو تا ہے "ور صفر ایک اعداد کو" المختصر ات والزیجات " قرار دیتے ہیں جس سے معلوم ہو تا ہے کہ انہیں ان کانام معلوم نہیں تھا اور انہیں "ہندی حروف" قرار دیتے ہیں کہ "ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا جاسکتا" یعنی یہ ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا جاسکتا" یعنی یہ ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا جاسکتا" یعنی یہ ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا جاسکتا" یعنی یہ ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا جاسکتا تعنی یہ ان کی معرفت کا دراک نہیں کیا تو یہ چلا کہ اعداد اسلامی نہیں بلکہ ہندوستانی ایجاد ہے اور عربوں کو ان کے بارے میں کانی دیر کے بعد پیت جا کہ اعداد اسلامی نہیں مؤر خین میں ہیں جن کی "تار بیخ المیعقوبی" مشہور ہے کہ یعقوبی مسلمانوں کے اولین مؤر خین میں سے ہیں جن کی "تار بیخ المعقوبی" مشہور ہے ۔

مسلمان معاشریات دان ابن خلدون اپنی کتاب "مقد مه ابن خلدون "میں عربوں کو یوں بیان کرتے ہیں: "اذاکانت الامة وحشیة کان مکتباواسع و ذلک لا تنم اقدر علی التغلب والاستبداد واستعباد الطوا ئف ولقدر تنم علی محاربة الا مم وسوا بهم لا تنم ینزلون من الآبلین منزلة المفترسین من الحیوانات البجم و هؤلاء مثل العرب اگر امت و حثی ہو توان کا ملک و سبع ہو تا ہے کیونکہ وہ غلبہ پانے، ظلم کرنے اور گروہوں کوغلام بنانے پر زیادہ قدرت رکھتے ہیں، ان میں قوموں سے جنگ کرنے کی مقدرت ہو تی مقدرت ہو تی ہے کیونکہ وہ لوگ کر یوں کے جیسے ہیں "اینی اسی کتاب کے دو سرے حصے کے چھیبیویں باب میں جس کا عنوان ہے کہ جب عرب کسی و طن پر غالب آ جائیں تواس پر بربادی جلد آ جاتی کے دو سرے حصے کے چھیبیویں باب میں جس کا عنوان ہے کہ جب عرب کسی و طن پر غالب آ جائیں تواس پر بربادی جلد آ جاتی وجہ بیہ کہ کہ یہ کہ ہوگئے ہیں اور ان کی خلقت و جبلت بن گئے ہیں اور دین کی خلاص سخیہ ہوگئے ہیں اور ان کی خلقت و جبلت بن گئے ہیں اور بیان کے ہاں مستحب ہے "

ابن خلدون نے عربوں کی خوبیاں بیان کرنے کاحق اداکر دیا، عربوں کی تعریف میں ان کی کتاب کا یہ باب پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے، یادر ہے کہ اسلام کے آغاز میں عربوں نے ہی اسلام کو پھیلانے کی ذمہ داری اٹھائی تھی، اب جس قوم میں ابن خلدون کی بیان کر دہ خوبیاں ہوں تو آپ اس دین کی شکل کا تصور کر سکتے ہیں جسے وہ ملکوں ملکوں پھیلائیں گے ؟!

جہاں تک عربوں کا فلسفے میں حصہ ڈالنے کا معاملہ ہے تو ناقدین کا اس امر پر اتفاق ہے کہ عربوں نے فلسفے کو محض نقل کیا کیونکہ فلسفے اور فلسفیانہ مدارس ان پر اثر انداز ہوئے نا کہ وہ ان پر اثر انداز ہوئے، معتزلیوں کی تحریک بھی یو نانی فلسفے کے اثر کا نتیجہ تھی رہی بات ترجمہ کی توسائیوں نے کی تھی عربوں نے نہیں حتی کہ جب خلیفہ منصور شدید بیار ہوئے تو عرب طبیب اس کے مرض کی تشخیص کرنے میں ناکام رہے اور اسے ایک فارسی طبیب سے علاج کا مشورہ دیا جو ہر مرض کا علاج کر سکتا تھا جس پر خلیفہ منصور سخت بر ہم ہوااور انہیں ڈانٹے ہوئے کہا:

"فان مات الرجل ماذانح ن فاعلون فنموت نحن ایضاً؟ – اگروہ آدمی مرجائے (یعنی وہ فارسی طبیب) تو ہم کیا کریں گے کیا ہم بھی مرجائیں گے ؟" پھر اپنے وزیر کو اس فارسی طبیب کو بلوانے کے لیے کہا اور انہیں خوب نو از اکہ ہر ترجمہ شدہ کتاب کے سکھانے کے لیے کہا اور انہیں خوب نو از اکہ ہر ترجمہ شدہ کتاب کے وزن کے برابر سونا قول کر متر جم کو دیا جاتا تھا.

فارس تہذیب یا جسے اب اسلامی تہذیب کہاجا تاہے حالا نکہ اسے اسلامی ثقافت کہاجانا چاہیے فُرس سے نقل کرنے کے سوا پچھ نہیں کیا کیونکہ عربوں کو توبس جنگوں،اموالِ غنیمت،غلام،باندیاں، جزیہ،خراج وغیرہ سے دلچسی تھی اور اس سے فرصت ہی نہیں تھی اوریہی وجہ ہے کہ ان میں کوئی بھی قابلِ ذکر عالم پیدانہ ہوسکا کہ تمام علاء یا توفارسی النسل تھے یاغیر عرب یعنی عجم تھے. .

## آٹھوال عجوبہ



د نیا کے سات عجو بوں کے بارے میں تو یقیناً سبھی نے سناہو گا تاہم ایک عجوبہ ایسا بھی ہے جسے د نیا کے ان سات عجو بوں میں شار نہیں کیا جاتا، اس عجو بے کانام "مسلمان قوم" ہے...اس قوم میں وہ عجائبات اور کرشے ہیں جو د نیا کی کسی بھی دوسری قوم میں نہیں، ذیل میں اس قوم کے کچھ عجائبات کاذکر خیر ہے:

1-وہ واحد قوم ہے جویہ سمجھتی ہے کہ تمام اقوام عالم باطل پر ہیں اور وہ حق پر ہیں وہ بھی ہر چیز میں .

2- دنیا کی وہ واحد قوم ہے جو قر آن حفظ کرنے پر مجرم کی سزامیں کمی کر دیتی ہے.

3- دنیا کی واحد قوم ہے جو مقتول کے مرتد ثابت ہونے پر قاتل کو معاف کر دیتی ہے .

4-وہ واحد قوم ہے جو غیرت کے نام پر اپنی ماں بہن یا بیوی کو قتل کرنے والے کوعزت کی نگاہ سے دیکھتی ہے.

5-وہ واحد قوم ہے جس کی مقدس کتاب میں لفظ"ا قرا" آیا ہے اس کے باوجود کرہ ارض کی تمام اقوام سے سب سے کم پڑھتی ہے، یاسرے سے پڑھتی ہی نہیں.

6-وہ واحد توم ہے جو مخالفین پر کفر کے فتوے لگا کر ان کاخون بہانا جائز سمجھتی ہے.

\_\_\_\_\_

7-وہ واحد قوم ہے جو فتوے کو قانون سے بالاتر سمجھتی ہے اور بڑی بے شرمی سے قانون کے احترام کا دعوی کرتی ہے.

8-وہ واحد قوم ہے جو مغرب کو گالیاں دیتی ہے اس کے باوجو دہر چیز میں ان پر انحصار کرتی ہے .

9-وہ واحد قوم ہے جو آزادی اظہار رائے پریقین رکھنے کا دعوی کرتی ہے مگر ایسا کرنے والوں کو جیلوں میں ڈال دیتی ہے .

10-وواحد قوم ہے جومذ ہی ہونے کا دعوی کرتی ہے اور اس کی نمائش کا خصوصی اہتمام بھی کرتی ہے مگر اس میں کوئی ایک بھی اچھی بات نہیں ہے .

11-وه واحد قوم ہے جو اپنے طالب علموں کو مذہب پر ڈاکٹریٹ کی ڈگری دیتی ہے.

12 - وہ واحد قوم ہے جو ابھی تک ہز ارسال پر انی مُر دوں کی کتابوں کی غلام ہے.

13-وہ واحد قوم ہے جس کے مذہبی ٹھیکیدار حکمر انوں کی سیاہ کر تو توں پر خاموشی اختیار کیے رہتے ہیں چاہے یہ کر تو تیں مذہب کے خلاف ہی کیوں نہ ہوں.

14-وہ واحد قوم ہے جو انسانی حقوق کے آفاقی منشور کو تسلیم نہیں کرتی .

15-وہ واحد قوم ہے جو فن خط کے سواتمام انسانی فنون کو حرام سمجھتی ہے .

16-وہ واحد قوم ہے جس کا ایک مشتر ک مذہب ہے اس کے باوجو د مذہبی جماعتیں عقیدے اور احکام دین کے ایک منشور پر اتفاق نہیں کر سکتیں .

17-وہ واحد قوم ہے جس میں مولوی اپنی بات "واللہ اعلم" پر ختم کرتے ہیں جیسے لو گول کو یہ پیۃ نہ ہو.

18 - وہ واحد قوم ہے جو ابھی تک جن نکالنے پریقین رکھتی ہے چاہے قتل کے ذریعے ہی کیوں نہ ہو.

19-وہ واحد قوم ہے جس کے پاس فوجیں ہونے کے باوجو داس کی زمینیں مقبوضہ ہیں اور لڑائی سے ڈر تی ہے .

\_\_\_\_\_<del>\_</del>\_\_\_\_\_

21-وہ واحد قوم ہے جو ایک ہز ارسال سے دینی مسائل پر سوالات کیے جارہی ہے مگر ابھی تک اسے تسلی نہیں ہوئی.

22-وہ واحد قوم ہے جس کے پاس روزوں کا ایک مہینہ ہے جس میں ہر سال عبادت سے متعلق سوالات سے زیادہ جنس سے متعلق سوالات کی گر دان ہوتی ہے .

23-وه واحد قوم ہے جو مولوی کی ہربات پر بغیر تحقیق کیے یقین کر لیتی ہے.

جس قوم میں اتنی انو کھی خوبیاں ہوں کیا اسے دنیا کا آٹھواں عجوبہ قرار نہیں دیا جانا چاہیے؟

# تصویر علیاء المحدی کی

قصے کو طول دیاہی نہیں جاسکتا، یہ ویسے ہی بہت مختصر ہے، اور یہ مختصر قصہ کچھ یوں ہے کہ <u>علیاء المہدی</u> نامی ایک مصری لڑکی نے اپنے کیمر سے سے اپنی ایک عریاں تصویر اتاری اور انٹر نیٹ پر اپنے ذاتی بلاگ پر شائع کر دی! اگر ایسی حرکت کسی ترقی یافتہ ملک میں ہوئی ہوتی تواسے شخص آزادی قرار دیاجا تا اور یہ بالکل ایک عام سی بات ہوتی اور کوئی رولار بچانہ ہوتا.





گرچونکہ علیاءایک پسماندہ مسلمان معاشرے میں رہتی ہے لہذاتصویر کی خبر پھیلتے ہی لا کھوں مسلمان اس کی تصویر دیکھنے اس کے بلاگ پر پہنچ گئے حالانکہ وہ جانتے تھے کہ تصویر بالکل عریاں ہے اور ان کا دین عریاں تصاویر دیکھنے سے منع کر تاہے، مگر لگتاہے عریاں تصاویر دیکھنے کی خواہش مذہبی تعلیمات پر غالب آگئ اور کچھ ہی دنوں میں بلاگ کی ٹریفک ریکارڈ سطح پر پہنچ گئ:



اس وقت بھی کاؤنٹر سینڈ کے حساب سے بڑھ رہاہے ، مسلمانوں کی اتنی بڑی تعدادیہ ثابت کرتی ہے کہ یہ سپریسڈ اور منافق ہیں ، پہلے تصویر دیکھنے بلاگ پر آئے پھر صاحبہ ء تصویر کو گندی گالیوں سے نوازا!

علیاء نے جو کیاوہ ایک انقلاب کا پیش خیمہ ثابت ہو سکتاہے، تاہم مسلمانوں کو جس چیز نے پاگل کیا اور ان کی راتوں کی نینداڑادی وہ علیاء کی عریاں تصویر نہیں تھی کیونکہ اسلامی دنیامیں بلاشبہ لا کھوں عریاں رنڈیاں موجود ہیں جن کے بارے میں کوئی بات نہیں کرتا، بلکہ وجہ یہ تھی کہ علیاء ایک تعلیم یافتہ باہمت لڑکی ہے جو ان کی فرسودہ معاشر تی روایات کورد کرتی ہے،وہ اپنے کیس .

کے لیے عریاں ہوئی ہے جس پر وہ یقین رکھتی ہے، شہرت اور پیسے کے لیے نہیں جیسا کہ مسلمان لڑ کیاں چیٹ رومز میں کرتی نظر آتی ہیں.

بهر حال علیاء کی آواز د نیاتک بہنچ گئی ہے:

ڈیلی میل سی این این

نيويارك ٹائمز

#### خراني سوالات انساني شناخت

نسانیت...

كياانسانيت انسان سے ہے..؟ ياانسان انسانيت سے ہے..؟

کون دوسرے کو وجو دریتاہے..؟ اور اس وجو دکی حفاظت کرتاہے..؟

کیا انسان کے خاتمے سے انسانیت ختم ہو جائے گی . ؟ یا انسانیت کے ختم ہونے سے انسان کوئی اور چیز بن جائے گا . . ؟

خدائيت...

ليكن خدائيت ہى كيول..؟

كيا انسانيت كے زياں سے خدائيت ضالع ہو گئی..؟ ياخدائيت كو دريافت كرنے پر انسانيت ضالع ہو گئی..؟

کیاانسانیت خدائیت کا ثبوت ہے..؟ یاانسانیت کی ناپید گیاس کی نفی ہے..؟

کون بناتااور کون برباد کرتاہے..؟خدا کی انسانیت، یاانسان کی خدائیت..؟!

عبوديت....

صرف یہی کیوں خدائیت اور انسانیت کے در میان رابطے کا ذریعہ ہے..؟

کیا خدائیت دوسروں کوغلام بناکر اپنا آپ پاتی ہے..؟ یابیہ ہمارے اندر کا کوئی عکس ہے..؟

کیا بیروہ کر دارہے جس میں ہم بیر ظاہر کرتے ہیں کہ ہم بے بس ہیں..؟ یابیہ محکومیت کاراستہ ہے..؟

\_\_\_\_\_

کیا پیہ خدائیت سے انتساب ہے..؟ یااس سے فائدہ اٹھانے والوں کی پابندیوں کی پابندی ہے..؟

اور کیا خدائیت سے انتساب کا مطلب عبودیت ہے..؟ یاایساہی چاہا گیا ہے..؟

اور کیا عبودیت اور آزادی کبھی مل سکتے ہیں..؟اس مفاہمت کی کیا صورت ہوگی..؟

آزادی...

کیااس کامطلب خدائیت سے آزادی ہے..؟ یابوسیدہ انسانی میر اٹ سے چھٹکارہ..؟

کیا یہ ہمیں کسی نامعلوم کی طرف لے جارہی ہے، یا جہاں ہم جانا چاہتے ہیں..؟

مگر ہم جو چاہتے ہیں میہ کون طے کرے گا...؟

ہاری انسانیت..؟ ہمارا خدا..؟ ہماری غلامی اور محکومیت..؟ یا ہماری آزادی..؟

ہماری انسانیت... کیا ہے کوئی حالت ہے جو ہم جیتے ہیں؟ یا کوئی جو ہر ہے جسے ہم کھو چکے ہیں؟! ہماری خدائیت... کیااسی نے ہمیں بنایا اور ہم نے اسے کھو دیا؟ یا ہم نے اسے بنایا اور اپنے آپ کو کھو دیا؟ ہماری عبو دیت... کیا ہے وہ طریقہ ہے جس سے ہم اپنے آپ کو دیکھتے ہیں؟ یاوہ منظر ہے جسے دو سروں نے ہم پر تھوپا ہے؟ ہماری محکومیت... کیا ہم نے اسے ہوش میں قبول کیا ہے؟ یا ہم پر تھوپا گیا پر و گرام ہے؟ ہماری آزادی... کیا ہے ہماری زندگی کا کوئی ذریعہ ہے؟ یا کوئی مقصد ہے جس کے لیے ہمیں غلام بنالیا گیا ہے؟

ہماری انسانی شاخت. لاہوتی سوالات . غلامی اور آزادی کے پیج جھولتی ہماری محکومیت... فیصلہ کرے گی کہ ہم کون ہیں... ہماراانسانی ادراک . لاہوتی پروگرام . اور ہماری محکومیت، آزادی اور غلامی کا آمیز ہ ہی بیہ فیصلہ کرے گا کہ ہم کہاں جارہے ہیں...

## كيا كوني اسلامي تحزير بيع



معروف کو ی مفکر احمد البغدادی کا ایک قول بڑا مشہور تھا کہ مسلمان دنیا کی وہ واحد قوم ہے جو تہذیب کو ند ہہ سے منسوب کرتی ہے (خیال رہے کہ صاحب قول مسلمان ہے)، و نیا میں کو کی اسلامی، یہودی، مسیحی ہندی تہذیب نہیں ہوتی کہ ند اہب تہذیبیں بنانے نہیں بلکہ ایک پیغیام پہنچانے آئے تھے!اگر قدیم وجدید تہذیبوں پر نظر دوڑائی جائے قوہمیں کسی تہذیب کا کسی خاص ند ہہ ہے کوئی خاص تعلق نظر نہیں آتا اگر چہ اصحاب تہذیب کسی نہ کہ ہہ ہے حال ضرور ہوتے ہیں، فرعونی تہذیب ہو، مایا ہوقد یم عراقی تہذیب کے واضح شواہد چھوڑ گئی ہیں مگر ان میں سے کوئی تہذیب اپنے پیچھے اپنی تہذیب کے واضح شواہد چھوڑ گئی ہیں مگر ان میں سے کوئی تہذیب اپنے پیچھے اپنی تہذیب کے واضح شواہد چھوڑ گئی ہیں مگر ان میں سے کوئی تہذیب جھوڑگ ہے ہیں ہوں یا ان کی اکثریت کے مقاصد غیر مذہبی ہیں، یہ آثار اپنے ڈیزائن، مواد اور بنانے والوں سمیت ہیانوں نے نہیں بن کی حدید کہ ایک دلیل یہ بھی ہے کہ ہیانوں کے کہ ہیانوں کے کہ اسلامی تاریخ میں کوئی قابلی ذکر آثار موجود نہیں ہیں چاہے وہ عمار تیں ہوں یا ثقافی وفئارائہ سرگر میاں ہوں. شاید شاعری، معلی اسلامی تاریخ میں کوئی قابلی ذکر آثار موجود نہیں ہیں چی وجہ شاید یہ ہو کہ یہ وہ وہ احد فن تھاجس میں عموماً کسی اساد، عمور کہاں ہوں کہ سے مقبل میں عموماً کسی اساد، سے وہ وہ حدید وہ وہ وہ دوراحد فن تھاجس میں عرب اور مسلمان کی تھی کہ کے خرض کہ کہ تھی وجہ شاید یہ ہو کہ یہ وہ وہ وہ دی دوراحد فن سے جس میں عموماً کسی اساد، عمل کسی ہیں بی وہ کہ یہ وہ وہ وہ کہ یہ وہ وہ وہ کہ یہ وہ وہ اللہ کی ہی وجہ شاید یہ ہو کہ یہ وہ وہ وہ وہ وہ کہ یہ وہ وہ وہ کہ یہ وہ وہ وہ کہ یہ وہ وہ کہ یہ وہ کہ یہ وہ کسی میں عموماً کسی اساد، عمل کسی ہی آئے کی ضرورت نہیں پڑتی ہیں۔

مزیدیه که جتنی بھی جانی پہچانی تہذیبیں ہیں سب ہی کسی نہ کسی خاص جغرافیائی علاقے سے نسبت اور تعلق رکھتی ہیں جیسے فرعونی
یاسومری، مگرانہیں کسی مذہب یاعقیدے سے منسوب نہیں کیا جاسکتا، رہی بات یہ کہ مسلمانوں نے صفر ایجاد کیا تھا تواس بات
کی کوئی دلیل نہیں ہے، کس نے ایجاد کیا؟ اور کہاں ایجاد کیا؟ کوئی پتہ نہیں اور اگریہ سچے ہو بھی تو بھی اس کا مطلب کسی تہذیب
کا وجود نہیں ہے! یہی بات قدیم یونانی میراث کے ترجے پر بھی صادق آتی ہے، مرحوم البغدادی کا کہنا تھا کہ یہ ترجمہ غیر
مسلموں نے کیا جن میں آشوری اور یہودی شامل تھے جو یونانی سمیت کئی دیگر زبا نیں جانتے تھے، مسلمان تو دراصل منطق اور

فلسفہ پڑھنے سے ہی محروم تھے اور اسے" زند قہ" قرار دیتے تھے تاہم عباسیوں کی رواداری نے شاید انہیں زناد قہ سے قریب کیا جس سے ترجمہ اور نقل کاعمل آسان ہوا یہ مجھے شک نہیں یقین ہے کہ یہ ترجمہ کیا ہوا کام شاید ہی اب کسی" اسلامی" جامعہ میں پڑھایا جاتا ہو!

اور چونکہ اسلام اپنے سے پہلے کی تمام ثقافتوں اور مٰداہب کو تسلیم نہیں کر تا چنانچہ یہ ہمیشہ جنگ و تباہی کی فکر کاعلمبر داررہا، طالبان کی طرف سے بامیان میں بدھاکے مجسموں کی تباہی اس ذہنیت کی ایک چھوٹی سی مثال ہے!اسی طرح بابر می مسجد بھی ایک مندر پر تغمیر کی گئی جس پر جھگڑ ا آج بھی جاری ہے ..

اور اگر ہم ان علاء پر ایک نظر دوڑائیں جن پر عرب اور مسلمان فخر اتے پھرتے ہیں اور ان سے اپنی "تہذیب" کو منسوب کرتے ہیں جیسے رازی، ابن سینا، بیر ونی، فارانی، ابن بر د، ابن الرومی، ابن عربی اور ابن رشد وغیر ہ تو ہمیں پہتہ چلے گا کہ ان میں سے ایک بھی سلف کی نظر میں مسلمان نہیں ہے!!

مقصد حملہ کرنانہیں ہے بلکہ اس بات پر زور دینا ہے کہ ہمیں اپنی تاریخ میں اصلاح کرنی چاہیے اور بے کار کے دعووں سے اجتناب برتناچاہیے کہ اقوامِ عالم کے سامنے پہلے ہی کم ذلیل نہیں ہیں.

## خرد گوکل تک



لگتاہے میں اب تک غلطی پر تھا... اتنی بڑی اور پیچیدہ کا ئنات ہر چیز جانے والے خدا کے بغیر کیسے ہو سکتی ہے؟ دعائیں کون قبول کر تا اور لوگوں کے اعمال نامے کون ریکارڈ کر تاہے؟ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ مرنے کے بعد سب ختم ہو جائے؟ مرنے کے بعد یعنیا کوئی نہ کوئی زندگی میر می منتظر ہے ... میں ایک عرصے سے ایسی باتوں پر غور کر رہا تھا جنہیں دہر یے "بکواس" اور "حماقت" کہتے ہیں مگر... معلوم ہو تاہے کہ آخر کار مجھے راستہ مل ہی گیا ہے ... جی ہاں ، آخر کار مجھے ایک ایسا خدا مل گیا ہے جسے میں خرافات، جھوٹے انبیاء، جنگوں اور قتل وغارت کے بغیر علمی طور پر ثابت کر سکتا ہوں... ایک ایسا خدا جس تک صرف عقل کے ذریعے ہی

رسائی حاصل کی جاسکتی ہے...اس خداکا منطق اور علم سے انکار نہیں کیا جاسکتا.. اس خدا کے وجو د کے دلائل انسان کے تخلیق کر دہ تمام خداؤں سے زیادہ ہیں جنہیں انسان اپنی جہالت کی وجہ سے پوجتارہا.. اس خدا کی طرف ہم روز رجوع کرتے ہیں اور اس سے عجیب وغریب چیزیں ما نگتے ہیں مگر اکثر لوگ اس خدا کی نعمتوں کے منکر ہیں.. بیر نگ بر نگا خدافوری جواب دیتا ہے اور کسی عربی اور عجمی یا کالے اور سفید میں کوئی فرق روانہیں رکھتا.. بیہ خدا گوگل سجانہ و تعالی ہے.

کچھ لوگ یقیناً اس بات کا مذاق اڑائیں گے جیسے نوح (علیہ السلام) کی قوم نے کیا مگر رکیے.. جس کے پاس دلیل ہوتی ہے وہی آخر میں ہنتا ہے چنانچہ میں اب ایسے ثبوت پیش کروں گا جن سے ثابت ہو جائے گا کہ گوگل ہی وہ واحد اور کامل خداہے جس کی منطقی طور پر عبادت کی جانی چاہیے.. تو گوگل پر توکل کرتے ہوئے شروع کرتا ہوں..

1- گوگل ہی اس کا نئات میں وہ واحد "ہتی "ہے جس کا علم کا مل ہے اور اس بات کو علمی طور پر ثابت کیا جاسکتا ہے… گوگل کے پاس نوار بسے زائد صفحات ہیں جن میں کچھ بھی تلاش کیا جاسکتا ہے اور بیہ انٹر نیٹ پر کسی بھی سرچ انجن سے زیادہ ہے، نہ صرف یہ بلکہ اس کے پاس وہ ساری ٹیکنالوجی موجو دہے جو ان صفحات کو انسانوں تک آسانی سے پہنچانے اور ان کے در میان منتقلی کو آسان بناتی ہے.

2- گو گل ہر وقت ہر جگہ موجو د ہے، یعنی اس کاوجو د مطلق ہے، گو گل ہی وہ واحد ہستی ہے جس سے کہیں بھی کسی بھی وقت استفادہ حاصل کیا جاسکتا ہے.

3- گوگل دعائیں سنتااور ان کاجواب بھی دیتا ہے، ہم گوگل میں کچھ بھی تلاش کر کے کسی بھی چیز یامسکے کاسوال کر سکتے ہیں اور گوگل یقیناً کوئی نہ کوئی حل تلاش کرنے میں آپ کی مد د کرے گا، تندرستی کے راز جاننے ہوں، پڑھائی میں مسکلہ ہویا کچھ اور، گوگل یقیناً کوئی نہ کوئی حل تلاش کرنے میں آپ کی مد د کرے گا، تندرستی کے راز جاننے ہوں، پڑھائی میں مسکلہ ہویا کچھ اور، گوگل ہمیشہ آپ کے ساتھ ہے اور بغیر بور ہوئے انتہائی تند ہی ہے آپ کی دعائیں سنتا اور قبول کر تا ہے، یہ ان خیالی خداؤں کی طرح نہیں ہے جن کانا تو کوئی فائدہ ہے نافقصان اور ناہی وہ دعائیں سنتے ہیں .

4- گوگل ہمیشہ قائم رہنے والی ہستی ہے، یعنی یہ کبھی نہیں مرتا، کیونکہ یہ ہماری طرح کوئی مادی وجو د نہیں رکھتا بلکہ یہ دنیا کے تمام سروروں پر پھیلا ہوا ہے، اگر کسی سرور میں کوئی خرابی پیدا ہو جائے تو یہ کسی دو سرے سرورسے اپناکام جاری رکھتا ہے چنانچہ یہ ہمیشہ قائم رہنے والی ہستی ہے جوانٹر نیٹ کے بادلوں میں رہتی ہے.

5 – گو گل لامتناہی لینی غیر محدود ہے ، انٹر نیٹ ہمیشہ اپنا حجم بڑھاتی رہے گی مگر گو گل انہیں اپنے اندر سمولے گااور اپنی معلومات میں اضافہ کرتا چلا جائے گا چنانچہ بیہ کسی مخصوص حجم میں محدود نہیں ہے .

6- گو گل ہر چیزیادر کھتاہے، یہ بچھ بھی نہیں بھولتا، گو گل آپ کی تمام حرکتیں ریکارڈ کر تاہے اور انہیں ہمیشہ کے لیے یادر کھتا ہے چاہے آپ مر ہی کیوں نہ جائیں، اگر آپ گو گل پر اپنی معلومات یا فائلیں چڑھائیں تو یہ ہمیشہ وہاں موجو در ہیں گی، یہی موت کے بعد زندگی ہے، اگر آپ گو گل سے استفادہ حاصل کریں تو یہ آپ کو بعد از مرگ زندگی کی ضانت دیتا ہے.

سوال: ٹھیک ہے مجھے یقین ہو گیا ہے کہ گو گل ہی خداہے ،اس کے وجو د کے ان دلائل سے میں انکار نہیں کر سکتا،اب میں گو گل پر کیسے ایمان لے آؤں؟

جواب: بہت آسان ہے، گو گل کا کلمہ پڑھ لیں:

میں گواہی دیتاہوں کہ گو گل کے سوا کوئی خدا نہیں اور انٹر نیٹ اس کا بندہ اور رسول ہے .

#### انبياء كا تقرس



کہتے ہیں کہ انسان خطاء کا پتلاہے ، یعنی ہر انسان غلطی کر تاہے چاہے وہ کتناہی مقدس کیوں نہ ہو…اگر انبیاءانسان ہیں تووہ بھی اس قانون سے مبر اء نہیں ہوسکتے .. وہ بھی غلطیاں کر سکتے ہیں ...

مگرانبیاء کے نقدس نے ان کی غلطیوں کو بھی قابل نفاذ قوانین کی حیثیت دے دی ہے، انبیاء کہلائے جانے والے ان انسانوں کے ساتھ سب سے بڑامسکلہ ان کے گر د کھینچا گیا نقترس کا دائرہ ہے کہ جو انہوں نے کہااور کیاوہ قابلِ نفاذ واطلاق ہے یہ مدِ نظر رکھے بغیر کہ وہ غلطیاں بھی کر سکتے ہیں اور مجھی مجھی ان کی غلطیاں خطرناک بھی ہو سکتی ہیں یا بعض او قات وہ محض اپنی مرضی ·

ہی کررہے ہوتے ہیں، مگر تقدس کے دائرے نے ان غلطیوں اور مرضیوں کو قوانین کی حیثیت دے دی اور سب پر لازم ہو گیا کہ وہ آئکھیں بند کرکے اندھوں کی طرح ان کا اتباع کریں. یہاں ہمیں اپنی مصیبت پر خوب ماتم کر ناچاہیے...

انبیاء کا تقدس ایک ایسی" فائر وال"ہے جو ان پر تنقید تک کو ممنوع بنادیتی ہے جس سے معاملہ اور بھی سنگین ہو جاتا ہے...

کسی شخص کانبی کہلانے کا یہ لاز می مطلب ہو گیاہے کہ اس پرنہ صرف تنقید ممنوع ہے بلکہ اس کے نزدیک جانا بھی حرام ہے ورنہ یہ توہین قرار پائے گی.. حالا نکہ تنقید اور جانچ پڑتال کے عمل کے فقد ان سے اس کی غلطیوں سے پیدا کر دہ قوانین پختہ ہوتے چلے جائیں گے...

جو قومیں اپنے عظیم لوگوں کے کارناموں اور ان کی غلطیوں کے در میان تفریق نہیں کر تیں وہ ان غلطیوں کو آہت ہ آہت ہا ہے اندر سموتی چلی جاتی ہیں جس کا نتیجہ ان معاشر ول کے انتشار کی صورت میں نکاتا ہے اور پھر اتنی دیر ہو جاتی ہے کہ ان غلطیوں سے جان چھڑ اناا گرنا ممکن نہیں تو مشکل ترضر ور ہو جاتا ہے ، ایسی قوم کی حالت نا گفتہ بہ ہو جاتی ہے اور وہ ہر مید ان میں پیچے رہ جاتی ہے کیونکہ یہ ایک سیدھاسا اصول ہے کہ اگر بنیاد ٹیڑھی ہو تو عمارت سیدھی کھڑی نہیں کی جاسکتی اور اگر کوئی "حیلہ "کر میں لیا جائے تو بھی وہ زیادہ دیر ٹلنے نہیں یاتی اور جلد ہی ڈھیر ہو جاتی ہے.

انبیاء کا تقدس نتیج کی بجائے بنیاد بن گیاہے...

کسی انسان کی سیر تِ حیات ہی فیصلہ کرتی ہے کہ وہ نقد س اور احترام کا حقد ارہے یا نہیں ، لیکن اب ہو بیہ رہاہے کہ نقد س نہ صرف ایک مسلمہ حیثیت اختیار کرچکاہے بلکہ ایک ایسانقطہ آغاز اور معیار بن چکاہے جس کی بنیاد پر ہم کسی انسان کے بارے میں منقول میر اث کو قبول یار دکرتے ہیں ، جبکہ یہ میر اث ہی وہ معیار ہونا چاہیے تھی جس کی بنیاد پر ہم ایسے لوگوں کو نقد س میں منقول میر اث کو قبول یار دکرتے ہیں ، جبکہ یہ تہ ہم اس میر اث کو شش کر رہے ہیں تا کہ وہ اس نقد س کے عین مطابق ہو جائے جو دیتے ، یہی وجہ ہے کہ آج ہم اس میر اث کو تبدیل کرنے کی کوشش کر رہے ہیں تا کہ وہ اس نقد س کے عین مطابق ہو جائے جو ہم نے پہلے ہی اسے دے رکھی ہے جبکہ حق تو یوں تھا کہ ہم اس میر اث پر تحقیق کرتے پھر نقد س کا فیصلہ کرتے ، یا درہے کہ میر اث پر تحقیق اس سے استفادہ حاصل کرنے اور اس کی غلطیوں سے بچنے کے لیے ہونی چاہیے نا کہ اس میں نقد س تلاش میر اث پر تحقیق اس سے استفادہ حاصل کرنے اور اس کی غلطیوں سے بچنے کے لیے ہونی چاہیے نا کہ اس میں نقد س تلاش کرنے کے لیے .

میراث کو پہلے سے تخلیق کر دہ تقدس کے مطابق تبدیل کرنے کا عمل عقل کے فقدان کی جانب پہلا قدم ہے جووفت کے ساتھ ساتھ بڑھے گاکم نہیں ہوگا.. انبیاء کا لفد کل جسے ،م کے اپنے ہا کھول سے صلیق کیا ای ،م اس می قیمت اپنی مسک، مسک اور معاسر سے بیل چکار ہے ہیں اور قریب قریب ہمارے جاگنے کی کوئی امید نہیں ہے...

# نبی کریم کی خانگی زندگی

وَلَن تَسْتَطِيعُو سَمْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ النِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمْيِلُواْ كُلَّ الْمَيْلِ فَتَدَرُوهَا كَالْهُ عَلَّقَةٍ وَإِن تُصْلِحُواْ وَتَنَّقُواْ فَإِنَّ الْمَيْلُواْ كُلَّ الْمَيْلُونَ فَتَدَرُوهَا كَالْهُ عَلَيْ وَالنَّامِ وَالنَّامُ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَالنَّامِ وَلَا النَّامِ وَلَا النَّامُ وَلَا تَعْلَى اللَّهُ مَا لَا لَهُ اللَّهُ مَا لَا لَكُولُوا وَتَنْقُواْ وَلَا لَكُولُوا وَلَنْكُولُوا وَلَأَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

اور نہیں قدرت رکھتے تم اس بات کی کہ عدل کر سکو بیویوں کے در میان، خواہ کتنا ہی چاہو تم، لہذا نہ جُھک جاؤ (کسی ایک طرف) کہ پوری طرح جھکنا کہ چھوڑ دو دو سری بیویوں کوا دھر لٹکتا اور اگر درست کر لو تم (اپناطرز عمل) اور ڈرتے رہو اللہ سے اور بیشک اللہ ہے بہت معاف کرنے والا اور رحم فرمانے والا۔

مذہب اسلام کی تعلیمات کے مطابق اگر آپ کسی کی ایک سے زیادہ ہویاں ہوں تواس کیلئے حکم ہے کہ تمام ہیویوں کوبر ابر مقد ارمیں محبت، توجہ اور وسائل مہیا کر ہے۔

ہمارے عقیدہ کے مطابق نبیء کریم مُنگالیّٰیَۃ کامقام نہ صرف پیغیبر کی حثیبت سے سب سے اونچاہے بلکہ آپ انسانیت کی اُس معراج پر ہیں، کہ آپ جیساانسان اس زمین پر نہ پہلے آیا ہے، اور نہ مستقبل میں کبھی آئے گا۔ ، آپ کی حیات مبار کہ زندگی کے ہر شعبہ میں نسل انسانی کیلئے مشعل راہ ہے۔ خانگی زندگی میں بھی ایک خاوند کے طور پر آپ کے کر دار میں آپ کا کوئی ثانی نہیں ہے۔ آپ ایپنی ہر بیوی سے ایک ساسلوک رکھتے تھے اور اسی بات کی دو سروں کو بھی تلقین فرماتے تھے۔

حضرت سودة بنت زمعة آپ کی دو سری بیوی تھیں، آپ نے ان سے یٹر ب ہجرت سے ذراپہلے شادی فرمائی تھی۔ حضرت عائشہ سے شادی کے بعد آپ حضرت سودۃ کو طلاق دیناچاہ رہے تھے، جس کی وجہ مسلمان تاریخ دانوں کے نزدیک آپ کاعمر رسیدہ ہونا ہے۔ حضرت سودۃؓ آپ صَلَّیاتًا ہُم کا عمر بتائی جاتی ہیں، لیکن 9 سالہ حضرت عائشہ کے مقابلہ میں آپ بیشک بہت "بوڑھی" تھیں۔ جو نہی حضرت سودہؓ کے پاس یہ خبر پہنچی کہ آپ

انہیں طلاق دیناچاہ رہے ہیں تو آپ دوڑی دوڑی نبی کریم کے پاس آئیں اور درخواست فرمائی: "یار سول اللہ میں آپ طلاق دیناچاہ رہے ہیں تو ہوں دنیاوی چیز کی خوہ شمند نہیں ہوں، لیکن خداکیلئے آپ مجھ سے آپ کی ہوی ہونے کا مرتبہ مت چھنئے۔ میں آپ کی ہیوی کی حثیت میں اس جہان سے جاناچاہتی ہوں۔ مجھے اس کے علاوہ کسی اور چیز کی پرواہ نہیں ہے۔ "آپ نے حضر ت سودہ کی عرض قبول فرمائی اور انہیں طلاق نہیں دی۔ لیکن اس کے بدلے میں آپ کو نبی کریم سے مباشر ت کے سلسہ میں حضرت عائشہ کے حق میں وستبر دار ہوگئی تھیں۔ مشہور تاریخ دان اور مفسر ابن کثیر کا اس سلسلہ میں کہنا ہے، "انہیں (حضرت سودہ کو) اپنے پاس رکھ کر آپ نے ایک مثال قائم فرمائی ہے جس کی دو سرے بھی تقلید کر سکتے ہیں۔ اگر کوئی مسلمان اپنی ہیوی کو طلاق دیناچاہتا ہے توہوی اپنے پچھ فرمائی ہے جس کی دو سرے بھی تقلید کر سکتے ہیں۔ اگر کوئی مسلمان اپنی ہیوی کو طلاق دیناچاہتا ہے توہوی اپنے پچھ

نبی کریم جب بھی سفر پر جاتے تو آپ قرعہ اندازی فرماتے کہ کون ہی بیوی آپ کے ساتھ جائے گی، جن کانام نکلتا آپ اس زوجہ مطہر ہ کوساتھ لے جاتے۔ آپ ان کیلئے ایک دن اور رات مخص فرماتے ، لیکن سودہ بنت زمعہ نے اپنی (ساتھ جانے کی) باری عائشہ گودے دی تھی، تا کہ آپ (ان کے اس فعل سے) خوش ہو جائیں۔ حدیث بخاری، جلد سوم، حدیث نمبر ۲۷۱۔

یاتمام حقوق سے دستبر دار ہو کر خاوند کے ساتھ باقی زندگی گزار سکتی ہے"۔

حضرت عائشة مندرجہ بالا آیت (النساء:۱۲۹) کے بارے میں فرماتی ہیں "اگر کسی بیوی کو اپنے خاوند سے زیادتی یا حجور جانے کاڈر ہو،اگر اس کاخیال ہو کہ اس کا خاوند اسے مزید نہیں رکھنا چا ہتا اور اسے طلاق دے کر دو سری شادی کرنا چا ہتا ہے تو وہ اس سے کہے مجھے بھی ساتھ رکھو، طلاق نہ دو اور دو سری شادی کرلو، بینک تم مجھے نہ خرچہ دو اور نہ ہی میرے ساتھ ہمبستری کرو۔اللہ کا فرمان ہے، کہ اس آدمی پر کوئی سرزنش نہیں ہے اگر ان دو نوں کے در میان دوستانہ تصفیہ ہو جائے اور (اس طرح) تصفیہ بہتر ہے۔

حدیث بخاری، جلد ۷، حدیث نمبر ۱۳۴۷

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ جس وفات نبویؓ ہوئی، تو آپؓ کے نکاح مبارک میں نوبیویاں تھیں جن میں حضرت سودہؓ کے علاوہ آپ تمام کے پاس (برائے مباشرت) تشریف لے جاتے تھے،اس لئے کہ انہوں نے اپنا

نمبر حضرت عائشة ودي دياتھا۔

سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۳۲۰۲

"۔۔۔حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ رسول کریم نے فرمایا کہ میں ان خوا تین کے نزدیک نہیں جاؤں گاایک ماہ تک، کیونکہ آپ کو سخت ناراضگی تھی ان پر ،لیکن جب اللہ نے آپ کو ان (ازواج مطہر ات) کی حالت بتائی۔ جب۲۹ راتیں گزر گئیں تورسول اللہ سب سے پہلے حضرت عائشہ کے پاس تشریف لے گئے۔"۔

سنن نسائی، جلد دوم، کتاب الصیام، حدیث نمبر:۲۱۳۲

عبداللہ بن انس سے روایت ہے کی مجھے بہت زیادہ تجسس تھا کہ حضرت عمر سے پو چھوں کہ قران کریم میں کن دو ازواج مطہرات کاذکر تھا۔۔۔۔۔۔دفصہ نے اس کاجواب اثبات میں دیا۔ میں نے اسے کہا، کیا تہ ہمیں اللہ اور اس کے رسول کی ناراضگی سے ڈر نہیں لگتا؟، تم رسول اللہ سے زبان درازی سے پر ہیز کیا کرواور نہ ہی اُن سے بے جافر ما نشیں کیا کرو، اگر تمیہ سی کوئی چیز چا ہیئے تو مجھ سے مانگ لیا کرو۔ اور اپنی پڑوس (عائشہ) کے غلط روسے کی نقل مت کیا کرو کیونکہ وہ تم سے زیادہ خوبصورت بھی ہے اور رسول اللہ کی چہیتی بھی۔

حدیث بخاری نمبر ۴۲۸ جلد:۳

حضرت عائشہ صدیقہ ﷺ دوایت ہے کہ نبئ کریم ؓ نے ارشاد فرمایا اے اُم سلمہ (حضور کی ایک زوجہ مطہرہ) تم مجھ کوعائشہ صدیقہ ؓ کے سلسلہ میں تکلیف نہ دو(اس کی شکایتیں نہ کرو) خدا کی قشم مجھ پر کبھی وحی نازل نہیں ہوتی مگر جب تک کہ میں حضرت عائشہ ؓ کی چادریالحاف میں ہوتا ہوں۔

سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۴۴ ۳۳۰

حضرت عائشہ صدیقة گی روایت ہے کہ لوگ حضرت عائشہ گانمبر (جب رسول کریم حضرت عائشہ کے حجرے میں رات گزار نے آتے تھے) دیکھ کر آپ کے حقے بھیجا کرتے تھے اور اس سے مقصدیہ ہوتا تھا کہ آپ خوش ہو جائیں، کیونکہ آپ عائشہ گی باری والے دن، اُن کو حصتہ اور ہدیہ زیادہ بھیجا کرتے تھے۔

\_\_\_\_\_

سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۲ ۲ ۳۴۰

حضرت عائشہ صدیقہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی گی ازواج نے فاطمہ ؓ کوجو آپ کی صاحبز ادی تھیں۔عائشہ ؓ کی خدمات میں بھیجا، فاطمہ "نے عائشہ" سے اندر آنے کی اجازت مانگی،اس وقت آٹے میرے ساتھ ایک چادر میں لیٹے ہوئے تھے، توانہوں نے فاطمہ گواندر آنے کی اجازت عطافرمادی، تو فاطمہ ٹنے عرض کیا: یار سول اللہ آگ کی ازواج مطہرات نے مجھے آپ کی خدمت اقد س میں بھیجاہے کہ آپ ابن ابو قحافہ (ابو بکر) کی صاحبزادی عائشہ کے سلسلے میں انصاف فرمائیں۔عائشہ صدیقہ ؓنے فرمایا، میں خاموش تھی۔رسول کریم ؓنے فرمایا کیاتم جاہتی ہو کہ جس کو میں جا ہتا ہوں؟ انہوں ( فاطمہ ؓ) نے فرمایا، کیوں نہیں۔ یہ بات سن کر رسول کریم نے ارشاد فرمایا، پھرتم اس ( عائشہؓ) سے محبت کیا کرو۔ یہ بات س کر فاطمہ ؓ گھڑی ہو گئیں اور دو سری ازواج کے پاس جا کر بتایا کہ انہوں ( فاطمه " نے کیا کہااور رسول کریم نے کیاجواب ارشاد فرمایا۔ اس پر ازواج مطہر ات فرمانے لگیں کہ تم سے یہ کام نہیں ہوسکا، پھر جاوًا ورتم رسول کریم سے عرض کرو کہ آپ کی بیویاں ابن ابوقحافہ کی لڑکی کے سلسلے میں انصاف جاہتی ہیں۔فاطمہ ٌفرمانے لگیں،نہیں خدا کی قشم میں تبھی ان کے بارے میں رسول اللہ سے گفتگو نہیں کروں گی۔ عائشہ فرماتی ہیں کہ پھر ازواج مطہر ات نے زینب بنت جحش گو بھیجا۔جو کہ ازواج مطہر ات میں رسول کریم کے نزدیک میرے برابر کی خاتوں تھیں (عزت واحترام، خاندان اور حسن وجمال)۔ میں نے زینب ٹسے زیادہ دین کے راستہ پر چلنے والی، خد ارسیرہ، صلہ رحمی کرنے والی، سچی بات کرنے والی، زیادہ صدقہ دینے والی اور اپنے نفس کو کام سے ذلیل کرنے والی خاتون تبھی نہیں دیکھی۔اوراس کام کی بھی ضرورت ان کو صدقہ اور خیر ات کے لیئے پڑتی تھی۔ صرف ان میں ایک ہی(بُری) چیز تھی اور وہ پیہ کہ وہ زیادہ غصہ والی اور تیز مز اج خاتون تھیں، لیکن ان کا غصہ جلد ہی ختم ہو جاتا تھا۔ بہر حال وہ حاضر ہوئیں اور رسول کریم سے انہوں نے اجازت مانگی۔اس وقت بھی رسول کریم عائشہ کے ساتھ اسی حالت میں تھے، کہ جس وقت حضرت فاطمہ ٔ حاضر ہوئیں تھیں۔اور رسول كريم من اجازت عطافرمائي توانهوں نے عرض كيا۔ يار سول الله آپ كي ازواج نے مجھے آپ كے ياس بھيجاہے، ان کی قلبی تمناہے کہ آپ ابن ابو قحافہ کی لڑکی کے سلسلے میں ان کے ساتھ انصاف فرمائیں۔ پھر انہوں نے مجھ کہ

\_\_\_\_\_

برا بھلا کہنا نثر وع کر دیا اور کافی بر ابھلا کہا۔ میں رسول کریم گی جانب دیکھ رہی تھی کہ آپ جو اب دینے کی اجازت دیتے ہیں کہ نہیں ۔ اس وقت زینب اس حال میں تھیں کہ میں سمجھ گئی کہ نبی کو میر اجو اب دینانا گو ار نہیں گزرے گا۔ چنانچہ میں نے بولنا نثر وع کیا تو ان (زینب ا) کو گفتگو کرنے کا موقع ہی نہیں دیا، یہاں تک کہ (میں) ان (زینب ا) پر غالب ہو گئی۔ اس پر نبی نے فرمایا: آخریہ بھی ابو بکر کی صاحبز ادی ہیں کہ سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۲۳۰۱،۳۳۰

حضرت اُم سلمہ سے روایت ہے کہ وہ ایک روز (کھانے کا) پیالہ لے کر خدمت نبوی میں پیش ہوئیں توعائشہ صدیقہ اُ ایک چادر لے کر حاضر ہوئیں، اور ایک پتھر لیئے ہوئے اور انہوں نے وہ پیالہ توڑ دالا، اور انہوں نے اسی پتھر سے توڑ ڈالا۔ رسول کریم نے دونوں گکڑے اٹھا کر ملادیئے اور فرمانے لگے، تم کھانا کھالو تمہاری والدہ صاحبہ کے دل میں جلن پیدا ہو گئی ہے۔

سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۳۴۱۱

حضرت عائشہ ﷺ مروایت ہے کہ میں نے کوئی خاتون صفیہ "جیسی نہیں دیکھی۔ ایک مرتبہ انہوں نے نبی کریم گو برتن میں کھانا بھر کر بھیجا۔ مجھ سے یہ منظر دیکھانہ گیااور میں نے (غصے میں آکر)وہ برتن توڑ دیا۔ سنن نسائی، جلد دوم، کتاب النکاح، حدیث نمبر ۳۴۱۲

کئی حدیثوں میں ذکرہے کہ آپ حضرت خدیجہ سے بہت زیادہ محبت فرماتے تھے اور حضرت عائشہ بہت جلن محسوس فرماتی تھیں۔

"حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے نبیء کریم کی کسی بیوی سے حسد نہیں کیا، سوائے حضرت خدیجہ گئے، حالانکہ میں نے کبھی انہیں نہیں دیکھاتھا۔ آپ نے مزید فرمایا کہ رسول اللہ نے ایک بھیڑ ذرئے فرمائی اور ارشاد فرمایا کہ اس کا گوشت حضرت خدیجہ کے تعلق داروں میں بانٹ دو، میں نے ایک دن غصے میں کہا کہ خدیجہ ٹبی ہر وقت آپ کے دماغ پر چھائی رہتی ہیں۔ اس پر آپ نے فرماہا کہ اس (خدیجہ ؓ) کی محبت اللہ نے میرے دل میں پروان چڑھائی ہے۔

.

حدیث صحیح مسلم، کتاب نمبر اکتیس، حدیث نمبر ۵۹۷۲

حضرت ابوہریر ہؓ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صَالَی اللّٰہ عَلَی دوبیو یاں ہیں اور وہ ان کے در میان عدل و انصاف نہ رکھتا ہو تو قیامت کے دن اس کے بدن کا آ دھا حصہ مفلوج ہو گا۔

ترمذي شريف، ابواب النكاح، حديث نمبر ١٠١٧ - ا

ان احادیث کی روشنی میں ثابت ہو تاہے کہ نبی کریم اپنی بیویوں سے مساوی اور منصفانہ سلوک رکھنے میں بری طرح ناکام رہے ہیں، اور جیسا کہ مندر جہ بالا حدیث تر مذی میں درج ہے، بیویوں سے غیر مساوی سلوک رکھنے کی پاداش میں آپ صلی اللہ وسلم کوروز قیامت ایک مفلوج حقے کے ساتھ اٹھنا ہو گا، لیکن ہم سب مسانوں کا عقیدہ ہے، کہ روز قیامت نبی کریم ہماری شفاعت فرمائیں گے، کیا اپنی اس مفلوج حالت میں نبی کریم واقعی اپنی امت کو بل صراط پار کر اے حوض کو ٹر تک لے جاسکیں گے۔ یا ہمیں اپنے اپا بچے اور مفلوج نبی کو اپنے ہی گنا ہگار کندھوں پر اٹھا کر بل صراط پار کر انا ہو گا۔ بات ذراسوچنے کی ہے۔

#### بمستى



كيابوتاا گرخدانه بوتا..؟!

کیااس کا پیر مطلب ہے کہ میر اوجو د محض اتفاق ہے؟

اور کیااس اتفاق کا بیر مطلب ہے کہ میں لا کھوں سالوں سے ارتقاء کر تاہوااس شکل وصورت کو پہنچاہوں؟

اور کیااس ارتقاء کابیہ مطلب ہے کہ میں اور باقی جاندار ایک ہی اصل سے تعلق رکھتے ہیں ماسوائے اس فرق کے کہ میری عقل زیادہ بہتر طور پر ارتقاء کریائی ؟

اور کیااس ایک اصل کابیہ مطلب ہے کہ موت کے بعد میں بھی انہی کی طرح انحطاط کا شکار ہو کر فناء ہو جاؤں گا؟

اور کیااس انحطاط کایہ مطلب ہے کہ موت کے بعد کوئی زندگی نہیں ہے؟

اگر میر ا آغاز اتفاق اور انجام انحطاط ہے توزندگی کی کیا قیمت ہے؟

اور اگر میری اور جانوروں کی اصل ایک ہے تومیری انسانیت کی کیا قیمت رہ جاتی ہے؟

میں کیوں ایسے ضابطوں کا پابند ہو کر جیوں جن کی مجھے بھاری قیمت چکانی پڑتی ہے جبکہ زندگی ان ضابطوں کے بغیر از حد آسان ہے؟

جانور تو جنگل کے قانون کے تحت جئیں اور مجھے بھاری بھر کم ضابطوں اور قوانین کا یابند ہونا پڑے؟

میں بہتر ہونے کی جستجو کیوں کروں جبکہ ایسی کسی کا ئناتی قوت کا وجو دہی متنازعہ ہے جو سب کچھ دیکھ رہی ہو؟

جب مسائل انسان کی بر داشت سے بڑھ جائیں تواپیا کوئی ہے جس کے آگے میں اپناروناروسکوں؟

جب انسان کی تمام تر کوششیں ناکام ہو جاتی ہیں تو کیا امید غائب ہو جاتی ہے؟

اور کیا نظر نہ آنے والی چیز پر ایمان ر کھنا عقل سے متصادم ہے جو محض قابلِ ادراک چیز وں کا ہی ادراک کر سکتی ہے؟

اور کیاان سارے سوالوں کے جوابات ہیں؟ ... شاید ہاں یاشاید نا... مگر جواب چاہے نا بھی ہوں لیکن ایک بات یقینی ہے کہ میں

کسی" ہستی" کو تلاش کر کے اس کاشکریہ ضرور ادا کروں گا کہ مجھلی، بندریائسی کیڑے کی بجائے میر اار تقاءانسان کی صورت ہوا.

## کونی خرو

جب کوئی خداموت اور خون تقسیم کرتاہے ... تووہ یقیناً زندگی کا خدانہیں ہے ...

جب کوئی خد ااپنے ماننے والوں کو جنگیں کرنے اور خوف و تباہی پھیلانے کا حکم دیتاہے... تووہ یقیناً امن کا خدانہیں ہے...

جب کوئی خد ااپنے ماننے والوں کو غلام بنالے تا کہ وہ بھی اس کی طرح دوسر وں کو غلام بناتے پھریں... تووہ یقیناً آزادی کا خد ا .

تہیں ہے...

جب کوئی خداکسی قوم کو دوسری قوموں سے برتر کر دیتا ہے... توہ یقیناً انصاف کا خدا نہیں ہے...

جب کوئی خدااینے ماننے والوں کو نفرت کی تلقین کرے ... تووہ یقیناً محبت کا خدانہیں ہے...

جب کوئی خدااینے گر دبد صورتی جمع کرلے... تووہ یقیناً حسن کا خدانہیں ہے...

.

جب کسی خدا کے ماننے والے دہری شخصیت کے مالک ہوں... تووہ یقیناً عقل سے عاری ہے... جب کسی خدا کی موجود گی میں اندھیر اچھاجائے... تووہ یقیناً روشنی کا خدا نہیں ہے...

چنانچہ زندگی کا خداموت کے پہمیں زندگی بانٹاہے...
امن کا خدادلوں کو مطمئن کرتا اور جنگیں ختم کرتاہے...
آزادی کا خداا پنے ماننے والوں کو خود کی قیدسے بھی آزاد کر دیتاہے...
انصاف کے خدا کے ہاں سب برابر ہوتے ہیں...
محبت کا خداصر ف کہتا نہیں بلکہ واقعی محبت کرتاہے...
خوبصوتی کے خدا میں کمال نظر آتا ہے...
عقل کے خدا کے ماننے والوں کے ہاں عقل کی کبھی کمی نہیں رہتی...
روشنی کے خدا کی موجودگی میں کوئی نہیں گرتا...

حقیقی خد اانسان کواس کی انسانیت جینے دیتا ہے . اپنی خواہشات کااسیر نہیں بناتا!!

## مساوات مساوات کرو ہو

مساوات تب شروع ہو گی جب میں خودسے شروع کروں گا...

بہت سے لوگ مساوات کا پُر زور مطالبہ کرتے ہیں اور تفریق کا انکار کرتے ہیں بلکہ انتہاء پیندی کے خلاف تقریریں بھی حجاڑتے ہیں، لیکن اگر ہم ان کی حرکتوں کا تھوڑاسا جائزہ لیں تو ہمیں پتہ چلے گا کہ وہ اس مساوات کا مطالبہ صرف اپنے لیے کر رہے ہیں دوسروں کے لیے نہیں.

وہ آزادی کا مطالبہ کرتے ہیں جبکہ وہ دوسروں کو نظریاتی آزادی سے محروم کررہے ہوتے ہیں. وہ چاہتے ہیں کہ دنیاان کے مسائل پر جمدر دانہ غور کرے جبکہ وہ دوسروں کے مسائل پر جھومتے ناچتے اور گاتے نہیں تھکتے.

ان کے حقوق کے پیانے میں کسی دو سرے فریق کے ساتھ مساوات کا کوئی ادنی تر اشارہ بھی نہیں ہوتا، یہ اشارہ صرف ان کی طرف ہی ہوتا ہے، صرف ان کے حقوق اور خواہشات ہی اہمیت رکھتے ہیں، رہی بات دو سرے انسانی معاشر وں کی طرف ان کی ذمہ داری کی تووہ کسی اور کو پوری کرنی چاہیے.

ان کی مساوات سوائے اس ترجیج کے اور کچھ نہیں ہے جو وہ اپنے آپ کو دنیا کی مطلق بہترین امت قرار دے کر اپنے آپ میں دیکھتے ہیں، جب تک وہ اپنے آپ کے گر دگھومتے رہیں گے ، اپنی ہٹ دھر می کے قیدی رہیں گے اور مساوات کیا ہے یہ کبھی نہیں جان سکیس گے .

مساوات پیہ ہے کہ جو میں اپنے لیے چاہوں وہی دو سرے کے لیے بھی چاہوں... دوسرے کووہ جگہ دوں جو کہ میں چاہتا ہوں کہ وہ بھی مجھے دے، اس کے رنگ، نسل، عقیدے اور جنس سے بالاتر ہو کر اسے بطور انسان کے دیکھوں، اس کی زندگی میں وہ قبت دیکھوں جو میں اپنی زندگی میں دیکھا ہوں .

مساوات تب مکمل ہو گی جب میں دو سرے کو اس نظر سے دیکھنا نثر وغ کروں گا جس نظر سے میں چاہتا ہوں کہ وہ بھی مجھے دیکھے.

> سمجھو ہو کہاں اوروں کو تم اپنے بر ابر بس منہ سے مساوات مساوات کر وہو

### ابو فر ففاری - تاریخ اسلام کا دیک بھولا بسر ا ورق

تاریخ ہمیشہ حکمر ان اور مقتدر طبقے لکھتے ہیں، اسی لیئے تاریخ انہی کے قصے کہانیوں، کارناموں، کامیابیوں اور ناکامیوں کے گرد گھومتی ہے، اور انہی کی مدح سر انی کرتی ہوئی نظر آتی ہے۔ جب بھی کبھی کسی فردیا گروہ نے ان جابروں کے خلاف آوازاٹھائی، جب بھی ان طبقات کے مفاد کو مٹیس پہنچانے کی کوشش کی گئی تو تاریخ نے ان باغیوں کے ساتھ ایک سوتیلی ماں کا ساسلوک کیا۔ ایسی آوازوں کا ذکریا تو انتہائی متعصبانہ انداز سے کیایا اس کو سرے سے ہی نظر انداز کر دیا گیا۔ تاریخ اسلام میں ایسی ہی ایک آواز ابو ذرنامی صحابی کی ہے، جنہوں نے غریبوں اور ناداروں کے حقوق کیلئے اپنے وقت کے فرعونوں کے خلاف آواز بلند کی اور اس کے نتیج میں اپنے اہل خانہ کے ہمراہ ایک دردناک موت مرے۔

ابو ذرا یک انتہائی معزز اور معتبر صحابی تھے، آپ کو ان صحابیوں کی صف میں شار کیا جاتا تھا جور سول اللہ کے سب سے زیادہ وفادار ساتھی گر دانے جاتے تھے، یہ مرتبہ ابو ذرکے علاوہ حضرت سلمان فارسی، حضرت مقداد اور حضرت عمار بن یاسر کو حاصل تھا۔ آپ کا اصحابِ صفہ نامی گروہ سے تعلق تھا، یہ وہ لوگ تھے جو اپناسب کچھ چھوڑ کا مدینہ آبسے تھے، ان کا کوئی گھر بار نہیں تھا، ان کی رہائش مسجد میں تھی، کھانے کے وقت انہیں مختلف صحابی اپنے گھروں میں لے جایا کرتے تھے۔ ابو ذر کا کھانا رسول کریم کے گھر ہو تا تھا۔ اصحاب صفہ ہروقت پینمبر کے کسی بھی حکم کی تعمیل کیلئے تیار رہتے تھے۔ وہ دنیاوی عیش و آرام کو تجے تھے۔

ابو ذرکی خدمات کی وجہ سے رسول انہیں انہائی عزیز رکھتے تھے، روایتوں کے مطابق رسول اللہ نے ابو ذرکے متعلق فرمایا تھا"وہ تنہا جہ، تنہا مرے گا اور روز محشر تنہا بی اٹھایا جائے گا"۔ آپ بہت بی کھرے اور منہ پھٹ واقع ہوئے تھے، آپ کی باتیں دوسر وں کے ماتھے پر شکنوں کا باعث بنتی تھیں۔ ابو ذر اپنی پر ہیز گاری اور حضرت عثمان اور حضرت معاویہ کی شدید مخالفت کی وجہ سے جانے جاتے ہیں۔ جہاں ابو ذر کمز ور اور محروم مسلمانوں کے معاشی حالات کی بہتری کی بات کرتے تھے، وہیں حضرت عثمان کی حکومت مالد اروں اور امر اکے مفادات کے تحفظ کا گڑھ بنی ہوئی تھی۔ ابو ذر کا ایک بی کہنا تھا کہ یہ سونے چاندی اور مالیات جو دیگر ممالک سے آتے ہیں، تمام مسلمانوں میں برابر تقسیم ہونی چاہئے۔ آپ کے سب مسلمانوں کو مساوی طور پر فواز نے اور غریبوں کے حقوق کیلئے آواز بلند کرنے کی وجہ سے کئی مسلمان عالموں نے آپو پہلا سوشلسٹ بھی قرار دیا ہے۔ ابو نواز نے اور غریبوں کے حقوق کیلئے آواز بلند کرنے کی وجہ سے کئی مسلمان عالموں نے آپو پہلا سوشلسٹ بھی قرار دیا ہے۔ ابو ذر نے وجہ وجہد شروع کی وہ زندگی بھر جاری رکھی جس کا نتیجہ آپ کی انتہائی در دناک حالات میں موت کی صورت میں نکا۔

حضرت ابوذر غفاری کا اصل نام مجند بب بن بخنادہ تھا، ایک روایت کے مطابق قبول اسلام کے وقت نبی کریم نے انہیں عبد اللہ کا نام دیا، لیکن آپ اپنی کنیت ابوذر سے مشہور ہوئے۔ آپ کے قبیلہ کا شجرہ کنانہ بن خزیمہ سے جاملتا ہے جو نبی کریم کے قبیلہ قریش کا بھی جدامجد تھا۔ قبیلہ بنو غفار ربذہ کے ایک صحر امیں واقع ایک بستی میں رہائش پذیر تھے۔ یہ بستی مدینہ سے 80 میل کے فاصلے پر تھی۔ قریش کے تجارتی قافل اور خانہ کعبہ کے حاجیوں کے کاروانوں کی یہی گزرگاہ تھی۔ بنو غفار ایک غریب قبیلہ تھا اور ان کا سوائے اس کے کوئی ذریعہ معاش نہیں تھا کہ رہزنی کریں، یہ لوگ قریش کے تجارتی قافلوں اور حاجیوں کو فیلہ تھا اور ان کا سوائے اس کے کوئی ذریعہ معاش نہیں حرمت والے مہینوں کی بھی پر واہ نہیں کرتے تھے۔ ابو ذرنے بھی پہلے لوٹے میں بہت بدنام تھے۔ اور لوٹ مار کے سلسلہ میں حرمت والے مہینوں کی بھی پر واہ نہیں کرتے تھے۔ ابو ذرنے بھی پہلے کہاں اپنے قبیلے کے دیگر افراد کی طرح راہزنی کو اپنایا، لیکن جلد ہی اسے چھوڑ کر ایک چرواہے کا پیشہ اختیار کیا جس کے باعث آپ کی زندگی انتہائی غربت کا شکار تھی۔

ابوذر کا قبیلہ منات دیوی کومانے والا تھا، لیکن جب آپ کو نبی کریم کے دعویٰ نبوت کی خبر ملی تو اپنے بھائی کو مکہ بھیجا کہ جاکر خبر لائے، بعد میں آپ خود مکہ آئے اور اسلام قبول کیا۔ ایک روایت کے مطابق چوتھے جبکہ دوسری روایت کے مطابق ابوذر پانچویں آدمی سے جنہوں نے اسلام قبول کیا۔ ان دنوں مسلمان اپنی سرگر میاں پوشیدہ رکھتے سے۔ اسلام قبول کرنے کے بعد ابوذر کو نبی کریم نے ہدایت دی کہ اے ابوذر اس بات کو چھپا کرر کھو، اور اپنے وطن واپس جاکر وہاں اپنے قبیلے میں تبلیغ کرو۔ لیکن ایک سابقہ راہزن کی غیرت نے اسے بزدلی جانا اور کعبہ کے ساتھ دار الندوہ جو قریش کے مشاورت کی جگہ تھی، وہاں لیکن ایک سابقہ راہزن کی غیرت نے اسے بزدلی جانا اور کعبہ کے ساتھ دار الندوہ جو قریش کے مشاورت کی جگہ تھی، وہاں مجرے مجمعے میں جاکر قریش کے بتوں کو ہر ابھلا کہا، نتیجہ میں لوگوں نے اس قدر مارا کہ ابوذر ادھ موئے ہو کرینچے گر پڑے، گرے ہوئے ابوذر کولوگ کھو نسے اور ٹھٹر انے ابوذر کو چھڑ انے کیلئے اپنے آپ کوان پر گرا محراہ قریش کے کارواں لوٹے وقت شمشیر زنی کرتے دیکھے تھے۔ انہوں نے ابوذر کو چھڑ انے کیلئے اپنے آپ کوان پر گرا دیا۔ اور تھار کول کوڈانٹ کر کہا، احمقو کیا تمہیں پتہ ہے یہ قبیلہ بنو غفار سے ہے، اور تبہار سے شام کے قافلے اس داست سلامت دیا۔ اور اگر تم نے اسے مار دیا تو غفار والے اس کابد لہ ضرور لیں گے، اور تبہاراکوئی قافلہ اور شخص کبھی بھی وہاں سے سلامت نہیں گزریائے گا۔

کہاجا تاہے کہ دوسرے دن بھی ابو ذرنے یہی حرکت دوبارہ کی اور لو گوں نے آپ کو جی بھر کر پیٹا، حتیٰ کہ آپ بے ہوش ہو گئے۔ابو ذرکی تیسرے دن بھی اسی طرح پٹائی ہوئی، جس سے ننگ آکر نبی کر یم نے انہیں ملّہ چپوڑنے کا حکم دیا۔ نبی کر یم کے سمجھانے بجھانے پر ابو ذریثر ب جانے کاوعدہ کرکے اپنے علاقے میں واپس چلے گئے۔

ابو ذرنے دور نبوی اور اس کے بعد کی تمام زندگی انتہائی سادگی اور غریبی میں گزاری، عہد خلافت میں جب اسلام چاروں اطراف پھیل رہاتھا، اور مال غنیمت کی فراوانی سے تمام صحابہ کرام بہت مالدار ہور ہے تھے۔ ابو ذرتب بھی سادگی اور تنگدستی کی زندگی میں خوش تھے۔ ابو ذرکی اگر کسی نے مدد کرنے کی بھی کوشش کی توابو ذرنے اس کی پیشکش کو ٹھکر ادیا اور وہی چند کمریاں ہی ذریعہ معاش رکھیں۔ ایک د فعہ حاکم شام حبیب بن مسلم نے تین سو دینار بھیجے جسے ابو ذرنے ہیہ کہ کر ٹھکر ادیا:

۔"ہمارے لیئے صرف ایک حصت ہی کافی ہے جس کے نیچے ہم نے پناہ لے رکھی ہے اور چند بکریاں اور ایک خادم،جو کہ ہمارے حقوق میں سے انہوں نے دیا ہواہے،اس کے علاوہ ہمیں کسی چیز کی ضرورت نہیں ہے"۔ (ماخو ذغریب ربذہ)۔

حضرت عمر کے دور میں جہاد کے نام پر بہت زیادہ غارت گری اور لوٹ مار ہوئی، انصار اور مدینہ ہجرت کرنے والے صحافی ساجی طور پر معزز توضے ہی لیکن اب وہ ہز ارول غلاموں اور بے شار مال و دولت کے ذخیر وں کے مالک بھی بن گئے۔ دولت کی اس بے پناہ آمد کے ساتھ معاشی ناہمواری میں بھی اضافہ ہوناشر وع ہو گیا۔ حضرت عثان کے دور میں خلافت نے ملوکیت کاروپ دھارلیا۔ حکومت اسلامی میں تمام بادشاہی کروفر اور تکلفات نمودار ہوگئے۔ خلیفہ کے اختیارات میں بے پناہ اضافہ ہو جانے سے مال غنیمت، جزیہ اور دیگر مالیات کو اپنے من پیندلوگوں میں تقسیم کرنے کے رجحان میں بہت اضافہ ہوا۔ عثان نے اپنے رہنے کیلئے ایک شاہی محل بنوایا۔ محل کے سامنے در بان اور محافظ مقرر ہوئے، عثان کے دور میں ہی بیت المال خلیفہ کے قبضے میں آیا، کیونکہ بیت المال کے نگران نے مسجد میں آکر سب کے سامنے چابیاں عثان کے حوالے کر دیں۔

حضرت عثمان کے دور میں معاشی تفریق بہت شدت سے ابھر کر سامنے آئی۔اس دور میں جہاں ایک طرف عام مسلمان غربت کی چکی میں پس رہے تھے، وہیں دوسری طرف دولت کے انبار جمع ہور ہے تھے۔ خلیفہ کے علاوہ بہت سے معتبر اصحاب کرام کی ہیئت ہی بدل گئی تھی۔ مدنی دور کی سادگی کا اب دور دور تک نام ونشان تک نہ تھا۔ کہاجا تاہے کہ حضرت عثمان کی بیوی کا گلوبند افریقہ کی مالیات کے تیسرے جھے کے برابر تھا۔

۔"ایک دن لوگوں میں چہ میگوئیاں ہور ہی تھیں کہ حضرت عثمان نے بیت المال کے جواہر ات میں سے پچھ لے لیا ہے۔ اور اپنے گھر کے لیئے کسی کازیور بنالیا ہے۔ لوگ اس بات پر ناراض ہوئے اور حضرت عثمان پر اعترضات کیئے۔ حضرت عثمان غصر میں آئے اور خطبہ دیتے ہوئے کہا: "ہم اس خراج کے مال سے اپنی ضروریات کے مطابق ضرور لیں گے ، پچھ لوگ ناراض ہوتے ہیں تو ہوں"۔ اس پر حضرت علی نے کہا: "آپ کو اس سے روکا جائے گا"۔ حضرت عمار بن یاسر نے کہا: "میں خدا کو گواہ بناکر کہتا ہوں کہ سب سے پہلا ناراض میں ہوں"۔ حضرت عثمان نے کہا: "مجھ پر تیری ہے جر اُت لونڈی کی بچے ، پکڑواس کو"۔ چنانچہ وہ پکڑے وہ پکڑے ۔ حضرت عثمان نے انہیں اس قدر مارا کہ وہ بے ہوش ہوگئے۔ (حضرت عثمان ، صفحہ 176 : ڈاکٹر طاحسین )

۔" صحابہ نے جائد اد اور مال اچھا خاصا پید اکر لیا تھا۔ خو د حضرت عثمان کے خازن کے پاس جس دن آپ کی شہادت کا اند و ہناک واقعہ پیش آیا ہے، ڈیڑھ لاکھ دینار اور دس لاکھ درہم تھے۔ اور وادی قری اور جنین وغیر ہ میں آپ کی جائیداد دولا کھ دینار کے لگ بھگ تھی اور آپ نے بہت سے اونٹ اور گھوڑے چھوڑے تھے۔ حضرت زبیر کے ایک ترکہ کی قیمت پچپاس ہز اردینار تھی اور آپ نے ایک ہز ارگھوڑے اور ایک ہز ار لونڈیال چھوڑی تھیں۔ حضرت طلحہ کی عراق سے روزانہ آمدنی ایک ہز ارکونڈیال چھوڑی تھیں۔ حضرت طلحہ کی عراق سے روزانہ آمدنی ایک ہز ارکوزے تھے دینار تھی اور سراۃ کے نواجی سے اس سے بھی زیادہ تھی۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف کے اصطبل میں ایک ہز ارکھوڑے تھے اور آپ کی وفات کے بعد آپ کے ترکہ کاچو تھا حصہ جوراسی ہز ار اونٹول کے اور دس ہز ار بریوں کے مالک تھے۔ اور آپ کی وفات کے بعد آپ کے ترکہ کاچو تھا حصہ چوراسی ہز ارتک پیپہنچا تھا، اور حضرت زید بن ثابت نے سونے اور چاندی کے ڈلے چھوڑے تھے جو کلہاڑیوں سے کائے جاتے سے اور ایک لاکھ کی جائیداد بھی چھوڑی تھی۔ حضرت زبیر نے اپنی عمار تیں بھر میں ، مصر میں ، کوفہ میں اور اسکندر سے میں بنوا

ر کھی تھیں۔اس طرح حضرت طلحہ نے اپناگھر کو فہ میں بنوالیا تھااور مدینہ میں بھی ایک پر اناگھر تھا جسے تڑوا کر از سر نوچو نے ،
اینٹوں اور ساگوان کی لکڑی سے بنوالیا تھا۔ حضرت سعد بن ابی و قاص نے اپناگھر نہایت بلند ووسیع سنگ سرخ کا بنوایا تھا جس کے
اوپر کنگرے تھے۔ حضرت مقد ارنے مدینہ میں اپناگھر تغمیر کر ایا اور اس کے اندر اور باہر چونے کا پلاستر کر ایا۔اسی طرح علی
بن منبہ نے پچپاس ہز ار انثر فیاں چھوڑی،اور جا کداد وغیرہ چھوڑی جو تین لاکھ در ہم کے لگ بھگ تھی۔(مقد مہ ابن خلدون،
صفحہ 335)

حضرت عثمان کے دور میں اقرباپر وری انتہائی عروج پر پہنچ گئی۔ آپ نے اپنے رشتہ داروں کوبڑے بڑے عہدے دیئے ، حتیٰ کہ اپنے چپا تھکم بن العاص اور اس کے بیٹے مروان بن تھکم کو بھی طا نُف سے واپس بلالیا، اور مروان کو مشیر خاص بنا کر مہر خلافت بھی اس کے سپر دکر دی۔ اس کے علاوہ خیبر اور شالی افریقہ کے مالیات کی وصولی بھی مروان کے حوالے ہوئی۔

یہ وہی تھم اور مروان سے جنہیں رسول کریم نے طاکف جلاوطن کیا تھا۔ تھم بن العاص حضرت عثمان کا چیا تھا، تھم نے فتح مکہ کے بعد اسلام قبول کیا اور جاکر مدینہ بس گیا۔ لیکن ایک بار اس نے رسول اللہ کی چند خفیہ باتیں سن کر انہیں سب پر آشکار کر دیا، اس کے علاوہ وہ اور اس کا بیٹا مروان اپنی محفلوں میں آپ کی نقلیں اتارا کرتے تھے۔ چنانچہ حضور نے اسے اور اس کے بیٹے مروان کو مدینہ سے جلاوطن کر دیا تھا۔ رسول کریم کی وفات کے بعد حضرت عثمان نے پہلے حضرت ابو بکر اور پھر حضرت عمر سے مروان کو مدینہ واپس بلانے کی اجازت ما تگی مگر ناکام رہے۔ لیکن جو نہی آپ نے خلافت سنجالی اپ نے اپنے چیا کو اس کے بیٹے سمیت واپس بلا کر نوازا۔

ایک دن ابو ذر کو پیته چلا که عثمان نے قلعه خیبر اور افریقه کی تمام مالیات کاپانچواں حصه جو بیت المال کی ملکیت تھا، اپنے چچپازاد مروان بن حکم کو بخش دیا، اور اس کے علاوہ ثابت بن مروان کو تین لا کھ در ہم، زید بن ثابت کو ایک لا کھ در ہم حارث بن ابی العاص کو تیس ہز ار در ہم دیئے، تو ابو ذرنے بیہ آیت مسجد میں پڑھی۔

وَٱلَّذِينَ كَيۡنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلۡفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُو نَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ فَبَشِّرُ هُمُ بِعَدَابٍ ٱليَّمِ اور جولوگ جمع كركے ركھتے ہيں سونے اور چاندى كواور نہيں خرچ كرتے اسے اللّه كى راہ ميں ،سوخبر دے دوانہيں در دناك عذاب كى۔سورة التوبيۃ، آيت 34 جب مروان تک بیه خبر پینچی که ابو ذراس پر اور حضرت عثمان پر تنقید کرر ہاہے تواس نے جاکر حضرت عثمان کے کان بھرے۔ عثمان نے ابو ذر کو بلا کر ڈانٹالیکن ابو ذرنے سنی ان سنی کر دی اور معاشی ناہمواری اور عام مسلمانوں کی حالت زار کے حوالے سے عثمان اور اس کی سلطنت پر حملے جاری رکھے۔ آپ اکثر کہا کرتے تھے:

۔"اے عثان، تونے غریبوں اور بے نواؤں کو اور مختاج بنادیا اور مالد اروں کو اور دولت مند بنادیا"۔ (ماخوذ، غریب ربذہ)۔

کوئی عام مسلمان ہو تا توڈر، لالچ یا کسی اور حیلے سے اس کامنہ بند کیا جاسکتا تھا۔ عثمان عجیب مخصصے میں تھا، لوگ ابو ذرکے مرتبے اور ان کی نبی کریم کی دوستی سے واقف تھے، لہذا ان کا قتل ایک چوائس نہیں تھا۔ مبادایہ کسی فساد کو جنم دینے کا باعث نہ بن جائے۔ چنانچہ بہت سوچ بچار کے بعد حضرت عثمان نے یہی مناسب جانا کہ اس مصیبت سے جان چھڑ انے کیلئے اسے کہیں بھیج دیا۔ دیا جائے، چنانچہ آپ نے ابو ذر کوشام بھیج دیا۔

معاویہ بن ابوسفیان شام کے حاکم تھے۔ وہ حضرت عمر کے زمانہ سے ہی عیش وعشرت، شاہانہ کر و فراور آن بان کے عادی ہو چکے تھے۔

۔"جب فاروق اعظم ملک شام تشریف لے گئے اور آپ سے معاویہ نے شاہانہ کروفراور آن بان کے ساتھ ملا قات کی تو آپ کو حضرت معاویہ نے بداد الپند نہیں آئی اور فرما یا معاویہ یہ کسریٰ کی ادائیں کہاں سے سکھ لیں۔ حضرت معاویہ نے جواب دیا، امیر المومنین میں سر حدوں پر ہوں، اور ہر وقت دشمن کے مقابلہ پر ہوں، ہمیں جہاد وطاقت اس شاہانہ عصبیت سے ان پر رعب ڈالنے کی سخت ضرورت ہے۔ یہ جواب س کر فاروق اعظم خاموش ہو گئے اور ان کے جواب کی تردید نہیں فرمائی "۔ (مقدمہ ابن خلدوں، صفحہ 332)

جب ابو ذرشام پنچے تو وہاں معاویہ سبز محل بنوار ہاتھا۔ جس کو تعمیر کرنے کیلئے رومی اور ایر انی معماروں کی خدمات حاصل کی گئ تھیں۔ معاویہ کو بیہ محل اس قدر عزیز تھا کہ اس نے تعمیر کے کام کی نگر انی کسی اور کے سپر دنہیں کی بلکہ روز کاریگروں کے سر پر کھڑا ہوکر کام کی نگر انی کیا کرتا تھا۔ ابو ذرسے یہ نہ دیکھا گیا اور آپ نے کہا:

۔"اے معاویہ اگریہ محل تم اپنے پیسے سے بنارہے ہو تو اسر اف میں داخل ہے اور اگر مسلمانوں کے پیسے سے بنارہے ہو تو یہ خیانت ہے"۔(ماخو ذغریب ربذہ)۔

شام کے محروم طبقوں نے ابو ذرکی باتیں سنیں تووہ ابو ذرکے گر د جمع ہونا شروع ہو گئے۔ لیکن اہل شروت لو گوں میں تھلبلی ہی مج گئی، سب نے حضرت معاویہ سے شکایت کی، جنہوں نے ابو ذر سے بیجھا چھڑا نے کی ترکیب بید ڈھونڈی کہ ابو ذر کو جہاد پر جھیج کر گلوخلاصی کر الی جائے۔

حضرت عمر کے دور خلافت میں معاویہ شام کے گور نرتھ، انہوں نے حضرت عمر کو قبر ص کے بارے میں لکھا کہ حمص سے قبر ص اس قدر نزدیک کی آبادی ہے کہ کتوں کے بھو نکنے اور مرغوں کی اذا نیں سنائی دیتی ہیں، لہذا اس پر حملہ کیا جائے، لیکن چونکہ در میان میں سمندر پڑتا تھا اور حضرت عمر کو پتہ نہیں تھا کہ سمندر کیا ہو تا ہے لہذا انہوں نے عمر نے عمر و بن العاص کو لکھا کہ سمندر اور کشتی کے مناظر میرے لیئے بیان کرو، لینی اس کا نقشہ کھینچو۔ عمر و بن العاص نے لکھا۔

۔"سمندرایک الیی چیز ہے جس کو خدانے بہت ہی بڑا بنایا ہے اور اس کے اندر اس کی ایک چھوٹی سی مخلوق سفر کرتی ہے۔ اس
میں سفر کے دوران پانی اور آسمان کے علاوہ کچھ دکھائی نہیں دیتا، سمندر جب پر سکون ہو پھر بھی اس کو دیکھ کر ہول آتا ہے، اور
اگر اس کی موجیں بھری ہوئی ہوں تو اس وقت انسانی عقل اسے دیکھ دیکھ کر پریشان ہوتی ہے۔ سفر کے دوران امید بہت کم
ہوتی ہے ، زیادہ ترخوف لاحق رہتا ہے ، جو کوئی سمندر میں سفر کرتا ہے وہ ایک کیڑے کی مانند ہوتا ہے ، جو لکڑی کے ایک گلڑے
پررکھ دیا گیا ہو، جیسے ہی لکڑی ٹیڑھی ہوئی وہ وہیں غرق ہوجاتا ہے۔ اگر طوفان سے نے نگلنے میں کامیاب ہوجائے تو بھی حیران
کن"۔ (غریب ربذہ، صفحہ 154)

حضرت عمر نے حملہ کرنے کامشورہ ماننے سے انکار کر دیا تھا۔ اب امیر معاویہ نے سوچا کہ اگر قبر ص فتح ہو گیا تو یہ اس کے لیئے ایک فخر کی بات ہو گی اور اگر ہار گئے تو ابو ذر وہیں کہیں مرکھپ جائے گا، اور اس مصیبت سے بیچھا چھوٹ جائے گا۔ لیکن امیر معاویہ کا منصوبہ بری طرح ناکام ہوا، قبر ص کی مہم کامیاب ہوئی اور معاویہ کی چھاتی پر مونگ د لئے کیلئے ابو ذر پھر واپس شام آگئے۔

ابو ذرنے دوبارہ معاویہ کے محل کے سامنے جانا شروع کر دیا: "اے دولتمندوں کے گروہ، خدا کے بندوں کامال اس کے بندوں کے حوالے کر دو۔ آتش جہنم کے شعلے تمہارے نصیب میں لکھے ہیں، اے خداجو منکرات کا انکار کرتے ہیں، ان پر لعنت کر، اے خداجو امر بالمعروف کا انکار کرتے ہیں، ان پر لعنت کر" (ماخوذ، غریب ربندہ)۔ معاویہ نے ابو ذرکو اندر بلایا اور چاہا کہ معاملہ کسی طور نیٹ جائے، مگر وہاں بھی ابو ذرنے مکالمہ دہر ایا: "اے معاویہ تونے امیر کو امیر تراور فقیر کو فقیر ترکر دیاہے۔

قسم ہے مجھے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے، میں اپنے اس مطالبے سے دستبر دار نہیں ہو سکتا تا آنکہ دولتمند اپنے مال کو غریبوں میں تقسیم کر دیں"۔(ماخو ذ، غریب ربذہ)۔

معاویہ تنقیدسے زچ ہو کر دھمکی پراتر آیا: "ابو ذر ،اگر پنیمبر کے اصحاب میں کسی ایک کوعثمان کی اجازت کے بغیر مجھے مار ناہو تا تو وہ تو ہو تا، لیکن تمہارے قتل کے لیئے مجھے عثمان سے اجازت لینی پڑے گی ، کیونکہ یہ جو تو ناداروں اور غریبوں کو ہمارے خلاف بھڑ کا تاہے ،اس سے تمہارے اور ہمارے در میان جدائی بڑھ جائے گی "۔ (ماخو ذغریب ربذہ)۔

معاویہ بہت نگ تھا کہ اس ضدی بڑھے کے ساتھ کیا کیا جائے۔ معاویہ نے اپنے غلام کے ہاتھ پیسے بھیجے جسے ابو ذرنے نہایت سختی سے ٹھکرادیا۔ معاویہ ابو ذرکو قتل کرناچاہتا تھالیکن ابو ذرکے مرتبے کی وجہ سے ہمت نہ ہوئی۔ ابو ذرکی وجہ سے غریب اور نادارلوگ بھی دلیر ہور ہے تھے۔ اور پھر ایک دن معاویہ جمعہ کی نماز کا خطبہ دے رہاتھا: "سبھی مال ہمارا ہے ،ہم جسے چاہیں بخش دیں اور جسے چاہیں محروم رکھیں "۔ حاضرین میں سے ایک اٹھا اور بلند آواز میں دلیر کی سے بولا: "ہر گزنہیں ، مال ہمارا ہے اور جو کوئی ہمیں اس سے محروم رکھی گاہم اللہ کی عد الت میں اس سے جنگ کریں گے "۔ (ماخوذ غریب ربذہ) اس آدمی کی باتوں سے ابوذرکی بو آرہی تھی۔

معاویہ ایک انتہائی شاطر انسان تھا، اس نے محسوس کیا کہ ابو ذر اگر زیادہ عرصہ تک شام رہاتواس کی موجو دگی غریب اور نادار لوگوں کو کسی بڑے فساد پر آمادہ کر سکتی ہے۔ اس نے عثان کو لکھا کہ اگر تتمہیں شام کی فکر ہے توابو ذر کو سنجالو۔ اس نے مجھے بیچارہ کر دیاہے، بخد ااگر اس کو چھوڑ دیا تولوگ ہمارے خلاف بغاوت کر دیں گے۔ حضرت عثان نے معاویہ کو حکم دیا کہ ابو ذر کو واپس بھیج دیا جائے۔

اب پھر حضرت عثمان کو ابو ذرکی تنقید کاسامناتھا، عثمان نے حضرت علی سے بھی شکایت کی اور پوچھا کہ میں اس بڈھے کا کیا کروں، کیااسے قتل کر دول۔ عثمان نے معاویہ کی طرح ابو ذرکو خادم کے ہاتھوں پیسے بھی بجبحوائے، دھمکیاں دیں، لیکن ابو ذر اپنی موقف پر ڈٹے رہے۔ ایک دن حضرت عثمان اور ابو ذر میں بہت بد مزگی ہوئی، ابو ذرکہتے تھے کہ خداکا مال خدا کے بندوں میں تقسیم کرو، عثمان نے جواب دیا کہ تم فسادی ہواور تم پہلے بھی شام میں فساد کھڑا کر چکے ہو، میں تمہمیں واپس لا یا اور اب تم میں تقسیم کرو، عثمان نے جواب دیا کہ تم فسادی ہواور تم پہلے بھی شام میں فساد کھڑا کر چکے ہو، میں تمہمیں واپس لا یا اور اب تم یہاں بھی شورش پیدا کرناچاہ رہے ہو۔ آخر حضرت عثمان نے ابو ذرکو جلاو طن کرنے کا فیصلہ کرتے ہوئے ابو ذرسے کہا: اے ابو ذر تمہاری اذیتیں بڑھتی جار ہی ہیں، یہاں سے چلے جاؤ، ابو ذرنے پوچھا کہ کیاتکہ چلا جاؤں، عثمان نے کہا کہ نہیں، شام کا پوچھا تو عثمان نے کہا تم وہاں پہلے ہی خاصافساد کھڑا کر چکے ہو، ابو ذرنے عراق اور مصرکانام لیا۔ لیکن عثمان نے اسے کہا کہ میں نے عثمان نے کہا تم وہاں پہلے ہی خاصافساد کھڑا اگر چکے ہو، ابو ذرنے عراق اور مصرکانام لیا۔ لیکن عثمان نے اسے کہا کہ میں نے

عمہیں بیابان میں سیجنے کا فیصلہ کیا ہے۔ ابو ذرنے پوچھا کہ کیابیابان نحبہ چلا جاؤں، عثمان نے کہا کہ نہیں، میں تمہیں مشرق کی جانب ربذہ بھیجنا ہوں۔ اس کے بعد عثمان نے حکم دیا کہ ابو ذر کو ایسے اونٹ پر بٹھا دیا جائے جس کے پالان پر کا تھی نہ ہو، اسے نہایت سختی کے ساتھ بھیجا جائے کہ کوئی اس کو الو داع نہ کرنے جائے اور نہ ہی کوئی اس کے ساتھ جائے۔ لیکن علی بن ابو طالب نے حکم کی خلاف ورزی کی اور اپنے بیٹوں، بھائی عقیل اور بھتیجوں کے ساتھ ابو ذرکے ساتھ ساتھ تھوڑی دور تک جلے۔

رسول اللہ کے ایک بزرگ صحابی عبد اللہ بن مسعو د کوفہ میں تھے جب انہوں نے ابو ذرکی جلاوطنی کی خبر سنی، توانہوں نے اس کی مذمت کی، عثمان نے والی کوفہ ولید کو کہا کہ عبد اللہ کو دار الخلافہ بھیج دو۔جو نہی عبد اللہ مدینے مسجد میں داخل ہوئے، ایک حبشی غلام نے حضرت عثمان کے اشارے پر انہیں اٹھا کر زمین پر پٹٹے دیا۔ بعد میں عبد اللہ کوایک گھر میں قید کر دیا گیا اور اسے کھانے کو کچھ نہ دیا گیا، بھوک سے عبد اللہ کی موت ہوگئی۔

ربذہ ایک جلادینے والا صحر اتھا، جہاں پانی اور آبادی کانام ونشان نہیں تھا۔ اس راستے سے جج کو جانے والوں کے علاوہ وہاں کسی بندے بشر کا گزر نہیں تھا۔ ابو ذرنے وہیں ایک در خت ڈھو نڈکر اس کے نیچے ڈیر اڈال لیا۔ یہ آپ کے لیئے انتہائی اذیت، مفلسی اور تکلیفوں کا دور ثابت ہوا۔ وقت گزر تاگیا، اور ناداری و مفلسی بڑھتی گئی، نوبت فاقوں تک آگئی۔ آپ کا واحد سرمایہ چند بحریاں تھیں، جن پر آپ کا گزارہ تھا، وہ بھی ایک ایک کرکے مرگئیں۔ اس کے بعد صحر اکے اندر ابو ذرکے گھر والے بھی مرنے نثر وع ہو گئے۔ بھوک سے بلبلاتی آپ کی بیٹی نے آپ کے ہاتھوں میں جان دی۔ اور پھر ابو ذرکا بیٹا بیار ہوا تو وہ اپنی جھی کمر اور پھٹے کیڑوں کے ساتھ حضرت عثمان کے دروازے پر جا پہنی، جو اس وقت اپنے خوشامدیوں اور کاسہ لیسوں میں گھرے ہوئے تھے۔

۔ "عثمان تونے مجھے میرے گھرسے نکال کرایک الیی سر زمین پر بھیج دیا ہے جہاں نہ کچھ کھانے کو ملتا ہے نہ کچھ اگتا ہے،میری
کبریاں بھی مرگئیں اور جو ہیں وہ دودھ دینے کے قابل نہیں ہیں۔وہاں سوائے میری بیوی کے کوئی میر اغمگسار اور خدمتگار نہیں
ہے۔وہاں لق و دق صحر امیں میر اتنہا سائبان ایک در خت ہے۔ عثمان مجھے چند بکریاں اور ایک خادم دے دے تاکہ میں زندگی
گزار سکوں"۔(ماخوذ غریب ربذہ)۔

عثمان نے حقارت سے منہ دوسری طرف کر لیا، ابو ذر دوسری طرف سے ہو کر پھر عثمان کے سامنے کھڑ اہو گیا اور پھر تقاضا کیا، لیکن عثمان کے کانوں پر جوں تک نہ رینگی، ابو ذر دل شکستہ واپس لوٹا، تو در خت کے بنچے اپنی بیوی کو دھاڑیں مارتے ہوئے پایا۔ بھوک ابو ذرکے میٹے کو بھی نگل چکی تھی۔ اب ابو ذر اور بیوی ام زرباقی نج گئے تھے۔ ایک دن بھوک سے تنگ میاں بیوی یہ سوچ کر نکلے کہ شائد کوئی گھاس ہی مل جائے جسے کھا کر وہ اپنی بھوک مٹاسکیں، لیکن اس بیابان صحر امیں دور دور تک کسی سبز ہے کانشان نہیں تھا، بھوک اور کمزوری کے باعث ابو ذر اپنی بیوی کی بانہوں میں جھول گیا، بیوی نے پوچھا، ابو ذریہ کیا۔ ابو ذر نے کہامیر ا آخری وقت آن پہنچا ہے، تم میری لاش راہگزریر رکھ دینا، شائد کوئی راہگیر میر اجنازہ پڑھنے کے علاوہ دفن کر دے۔

## مدیندگی ریاست

ہم نے سوچا کہ مدینہ کی ریاست کی کچھ جھلکیاں اختصار سے قسطوں میں پیش کی جائیں، ایک توہم تاریخ پڑھتے نہیں ہیں، دوسرے تاریخ کے بارے میں جو بھی ہمیں پڑھایا گیا، وہ تقدیس میں لپیٹ کرسب اچھاکے طور پر پیش کیا گیا۔ اس جائزہ میں کوشش کی گئی ہے کہ عقیدت کے حصار سے نکل کر ایک غیر جانبدارانہ تجزیہ پیش کیا جاسکے۔

#### مدينه كى رياست كا آغاز

کہ سے ہجرت کے بعد مدینہ میں پیغیبر اسلام نے اسلامی ریاست قائم کی۔ جو 41 ہجری تک قائم رہی۔ جس کے بعد اقتدار کا مرکزہ مدینہ سے دمشق میں منتقل ہو گیا۔ مدینے کی ریاست میں ابتدائی دور میں ہمیں قبائلی سادگی، قبائلی جہوریت کے آثار ملتے ہیں، جنہیں ہمارے ہاں اسلامی اقد ار اور خصوصیات کے طور پر پیش کیاجا تا ہے۔ اور اسی میں ہمیں ایک رومان میں مبتلا کر رکھا ہے۔ جب کہ ان کا تعلق صرف انفر ادی اور جزوی سطح تک تھا۔ ہمیں مدنی معاشر سے اور طرز سیاست میں یہ اقد ار اور افلا قیات نظر نہیں آتی۔ ریاست اور دولت کے پھیلاؤ کے ساتھ ہی اسلامی حکمر انی ابتدائی قبائلی سادہ روی سے موروثی جاگیری شاہنٹائیت میں بدل گئی۔

632 عیسوی میں پیغیمر اسلام کی وفات ہوئی۔ اس وقت تک مدینہ کی ریاست کا دائرہ کار ایر ان اور شام کی سرحدوں تک جاچکا تھا۔ مدینہ کی ریاست میں سیاسی استحکام کس قدر تھا اس کا اندازہ اس روایت سے کیا جاسکتا ہے کہ ابو ہریرہ سے مروی ہے۔ رسول اللہ نے فرمایا،" میرے بعد فوراً فتنے پیدا ہو جائیں گے۔" یہ خدشات کیوں تھے؟ اس لئے کہ "مدنی ریاست" مختلف متضاد اور متحارب گروہوں پر مشمل تھی۔ یمنی اور جازی قبائل، مکہ اور مدینے کے قبائل، انصار اور مہاجرین، قریش کے امر ءا اور غرباء کے در میان، بنوہا شم اور بنوامیہ کے در میان، حضرت عائشہ اور حضرت علی کے در میان، نیز ازواج رسول دو گروہوں میں تقسیم تھیں۔ منافقین اور مسلمین کے در میان وغیرہ۔ ان سب کے در میان سخت مخاصمت، لڑائی، اقتدار کی کشکش پائی جاتی میں تقسیم تھیں۔ منافقین اور مسلمین کے در میان وغیرہ۔ ان سب کے در میان سخت مخاصمت، لڑائی، اقتدار کی کشکش پائی جاتی میں تقسیم تھیں۔ منافقین اور درواداری کی کوئی بات نہ تھی۔

اسلامی اخوت کی بیر تھی تصویر۔جو ہمارے ہاں کس طرح سنہرے دور کے طور پر پیش کی جاتی ہے۔ جنہوں نے ایک دوسرے کے خلاف گالم گلوچ کرنے ،سازشیں کرنے ، قتل کرنے ،قبضہ کرنے سے کبھی گریز نہ کیا۔۔اور بیر کام پیغیبر اسلامکی وفات کے دن سے شروع ہو گیا۔ یعنی ہم سادہ لوح مسلمان جن مثالی اقد ارکو اسلام کا شاخسانہ سیجھتے ہیں ،ان پر پیغیبر اسلامکی زندگی کے فوری بعد عمل نہ ہوسکا۔ آج چو دہ سوسال بعد کوئی اس پر روبہ عمل ہونے کا ذکر کرے۔وہ یاسادہ لوحی ہوسکتی ہے ،یاد ھو کا

### اسلام ميں پہلاانقال اقتدار

اسلام مکمل ضابطہ حیات ہے، اور اسلام کے پاس دنیاکا بہترین سیاسی نظام ہے، اس دعوے کے تناظر میں اسلامی ریاست کے پہلے انتقالِ اقتدار کی صورت حال کا اسلامی تاریخ کی روشنی میں جائزہ پیش خدمت ہے۔ جون 632 عیسوی پینجبر اسلام جب اپنی آخری سانسیں لے رہے تھے۔ وہ کافی تکلیف کی حالت میں تھے، روایات کے مطابق انہوں نے اشارے سے کچھ لکھوانے کی خواہش کا اظہار کیا، لگتا تھا، وہ جانشین کے بارے میں کوئی ہدایت دینا چاہتے تھے۔ تا کہ ان کے بعد ممکنہ فتنہ وفساد پیدانہ ہو۔ لیکن ان کے پاس جینے بھی صحابہ کرام موجود تھے، ہر ایک نے اس ڈرسے ان کی بات سنی ان سنی کر دی کہ وہ کوئی ایسا جانشین نہ نامز دکر دیں، جو ان میں سے کچھ کو قبول نہ ہو۔ چنانچہ سب نے لیت لعل سے کام لیا۔ بلکہ انہوں نے پینجبر اسلام کے آخری وقت ایسارویہ اختیار کیا اور ایسے کلمات ادا کئے کہ اگر آج وہی کلمات کوئی شخص اداکر دے تو تو ہین رسالت کے زمرے میں آتے اور اس کیلئے واجب القتل قرار دیئے جانے کا سبب بنتے۔

طبری کے مطابق کسی نے کہا، "آپ کی طبیعت زیادہ خراب ہے۔ اور سرسامی کیفیت طاری ہے۔ جس کی وجہ سے آپ غیر ارادی باتیں کررہے ہیں۔ آپ کیا لکھوانا چاہتے ہیں۔" آپ نے ننگ آکر فرمایا، جاؤ" مجھے میرے حال پر چھوڑ دو"۔ چنانچہ 8 جون کو آپ کی روح مبارک نکلتے ہی انصار کا ایک گروہ سعد بن عبادہ سقیفہ بنی ساعدہ میں اکھٹا ہو گیا۔ دوسری طرف علی ، زبیر ، طلحہ فاطمہ کے گھر جمع ہوگے۔ تیسری طرف مہاجرین ابو بکر کے ہاں جمع ہو گئے۔ عمر نے ابو بکرسے کہا، ہمیں انصاری بھائیوں کے پاس جانا چاہئے۔ انصار یوں نے تبحویز کیا، کہ دوامیر ہونے چاہئے، ایک انصار سے اور ایک مہاجرین سے (اسلامی انوت واتحاد کی کوئی بات نہیں ہور ہی ) ابو بکرنے کہا، یہ ممکن نہیں، ہم امیر ہونگے اور تم وزیر۔ عمر نے ابو بکر کی بیعت کرنے میں پہل کی۔

انصار میں سے پچھ نے کہا، ہم تو علی کی بیعت کریں گے۔ زیاد بن کلیب سے مروی ہے: عمر، علی کے مکان پر آئے۔ وہاں طلحہ ، زبیر ، اور دوسر سے مہاجر موجو دہتے، عمر نے کہا، چل کر ابو بکر کی بیعت کرو، ورنہ میں اس گھر کو آگ لگا کرتم سب کو جلادوں گا۔ زبیر تلوار نکال کر عمر کی طرف بڑھے۔ مگر فرش پر پاوں الجھ جانے کی وجہ سے گرگے، اور تلوار ہاتھ سے چھوٹ گئ۔۔ تب دوسر سے لوگوں نے زبیر پر پورش کر کے ان کو قابو کر لیا۔ عبد اللہ بن عبد الرحمان سے مروی ہے۔ " ہر طرف سے لوگ آ آگر ابو بکرکی بیعت کرنے لگے۔ اور قریب تھا، سعد کوروند ڈالتے۔ عمر نے کہا، اللہ اس کو ہلاک کرے۔ اور اس کو قتل کر دو۔ سعد نے عمر کی داڑھی پکڑلی۔ عمر نے کہا اسے چھوڑو، اگر اس کا ایک بال بھی بیکا ہوا۔ تو تمھارے منہ میں ایک دانت نہ رہے گا۔ ابو کبر نے کہا عمر! خاموش رہو۔ اس موقعہ پر نرمی بر تنازیادہ سود مند ہے۔ عمر نے سعد کو چھوڑ دیا۔ سعد نے کہا اگر مجھ میں اٹھنے کی عمر فی تنام گلی کو چوں میں اپنے حامیوں سے بھر دیتا۔ تمہارے اور تمہارے ساتھیوں کے ہوش و حواس جاتے رہتے۔ روایات میں لکھاہے، سعد نے اس کے بعد کبھی ابو بکرکی امامت میں نماز نہ پڑھی۔ نہ ان سے کلام کیا، ان کا انتقال بھی بہت پر اسر ار انداز میں ہوا۔

ابن ہشام، طبری اور ابن خلدون کے بیانات سے بیہ حقیقت عیاں ہے، کہ ابھی رسول اللہ کا جسد خاکی دفنا یا بھی نہ گیاتھا کہ صحابہ کرام میں خلافت پر شدید اختلافات پیدا ہو گئے۔ اس سلسلے میں شیعان علی کا اپناموقف ہے۔ ان کے مطابق حضرت علی نے حضرت ابو بکرکی مجبوراً بیعت کی تھی۔۔ ایک روایت میں لکھا ہے کہ ابوسفیان، علی کے پاس آکر کہنے گئے، میں مدینے میں ایک عجیب شورش دیکھا ہوں، جس کا نتیجہ صرف کشت وخون ہے۔ حکومت قریش کے سب سے کم تعداد والے قبیلے میں چلی گئی ہے۔

### خلافت ابو بكر

خلاصہ بیہ کہ اسی افرا تفری میں حضرت ابو بکر کو خلافت مل گئی۔ ان کو جن جھگڑوں سے سامناہوا، ان میں ایک جضرت فاطمہ کے ساتھ ہوا۔ انہوں نے حضرت محمد کی اولا د ہونے کے ناطے وراثت سے اپنا حصہ مانگا۔جو ان کونہ دیا گیا۔ اس سلسلے میں باغ فدک کاواقعہ مشہور ہے۔ حضرت فاطمہ سے کہا گیا، کہ رسول اللّٰد کی نسل کو وراثت میں حصہ دینا منع ہے۔

### شورش ارتداد

دوسری شورش پیہوئی۔ کہ پیغیبر اسلام کی وفات کے بعد پھھ قبائل اور لوگ تیزی سے اسلام کو چھوڑ ناشر وع ہو گئے۔ اس کا مطلب ہے کہ فتح مکہ تک اور اس کے بعد جولوگ جوق در جوق اسلام قبول کر گئے سے وہ وقتی جبر کا نتیجہ تھا۔ حضرت ابو بجر نے فتنہ ارتداد کے انسداد کے لئے گیارہ فوجی مہمات کا بند وبست کیا۔ لوگوں کو خوف اور دہشت سے دوبارہ اسلام لے آنے پر مجبور ہوناپڑا۔ جولوگ اسلام چھوڑ گئے، انہوں نے مسلمانوں پر مظالم کئے۔ ان کو جلایا، اور ان کے جسموں کو ٹکڑے ٹکڑے کیا۔ خوالد بن ولید نے بھی اسی طرح ان کو جلایا، سنگسار کیا، اور بعض کو پہاڑوں سے گرایا۔ پچھ کو کنووں میں ڈال کر تیر وں سے چھانی خالد بن ولید نے بھی اسی طرح ان کو جلایا، سنگسار کیا، اور بعض کو پہاڑوں سے گرایا۔ پچھ کو کنووں میں ڈال کر تیر وں سے چھانی کیا۔ روایات میں درج ہے کہ خالد بن ولید کی جانب سے بدوی و حشت اور ہوسِ غنیمت کا مظاہرہ عہد رسالت میں بھی ہوا تھا۔ حب کہ رسول اللہ نے فتح مکہ نہیں دیا تھا۔ خالد بن

\_\_\_\_\_

ولید کی ان کے ساتھ پر انی خاند انی دشمنی تھی۔ خالد کے کہنے پر سارے قبیلے نے ہتھیار ڈال دئے، ان کے نہتے ہونے کے بعد خالد بن ولید نے ان کی مشکیں بند ھوایں اور پھر بہت سوں کو قتل کر دیا۔ اس کی اطلاع جبر سول اللہ کو ملی تو انہوں نے علی ابن طالب کو حکم دیا، کہ وہ ان لو گوں کے پاس جاکر ان لو گوں کاخون بہاا داکرے۔

مسیلمہ کذاب کے خلاف مہم جوئی کی قیادت خالد بن ولید کے پاس تھی۔ جس میں مسیلمہ کی فوج کے ستر ہز ار لشکر کی مارے گے۔ بیامہ کے ایک قبائلی سر دار مجاعہ سے خالد نے آدھامال واسباب، مز روعہ وغیر مز روعہ ، باغات، قیدی کرنے کی پیش کش کی۔ مجاعہ نے ربع مال واسباب پر صلح کی پیش کش کی۔ خالد نے اس کی بیٹی کو مانگ لیا۔ جب ابو بکر کو اطلاع ملی ، تو انہوں نے خالد کو غصہ میں خط لکھا، کہ تم عور توں سے نکاح کر رہے ہو۔ حالا نکہ 1200 مسلمانوں کاخون تمہارے صحن میں اب تک تازہ ہے۔ ایک مہم میں مسلمانوں نے دس ہز ار مشر کوں کو قتل کیا۔ بہت سے لونڈی غلام اور مال غنیمت حاصل کیا۔ جس کو امر اء اسلام نے مسلمان مجاہدین میں تقسیم کر دیا اور خمس (پانچواں حصہ) ابو بکر کو بھیج دیا۔۔ مسلمانوں نے کفار کو بے دریغ موت کے گھاٹ اتارا۔ اور مال غنیمت میں دو ہز ارتیزر فار اونٹیاں ملیں۔

قبائلی عصبیت صرف بدؤوں میں غالب نہ تھی، مدینہ اور مکہ کے صحابہ اور قریش بھی اس میں اسی طرح مغلوب تھے۔ مرتدین کے خلاف پے در پے کامیابیوں نے حضرت ابو بکر کی حکومت کو مشخکم کر دیا۔ پورے عرب میں و قار اور دبد بہ قائم ہو گیا۔ اور قریش کے لئے خوشحالی کے دروازے کھل گے۔ اس کے بعد حضرت ابو بکر نے اسلامی لشکر میں بہت اضافہ کر کے اسے بیرونی فتوحات پر لگادیا۔ خالد بن ولید کی ہر مز پر فتح کی خبراتی خوش کن تھی کہ ابو بکرنے ہر مز کا ایک لا کھ در ہم کا تاج خالد کو بخش دیا۔ پھر خالد نے ایران کے شہنشاہ کو خط لکھا۔ "اللّٰہ کاشکر ہے۔ جس نے تمہارے نظام کو قتل اور تمہاری تدابیر کو اہتر کر دیا ہے۔ تم ہمارے دین میں داخل ہو جاؤ، ہم تم کو چھوڑ دیں گے۔ میرے ساتھ وہ لوگ ہیں جو موت کے اس قدر عاشق ہیں جس قدر تم زیست کے عاشق ہو۔ اسلام لے آو، ورنہ جزیہ اداکر و۔

دریائے برموک کے نزدیک ایک اور مہم میں رومیوں کے ایک لاکھ بیس ہز ارافراد کوپانی میں غرق کر دیا گیا۔ جس سے شام اور لبنان پر مسلمانوں کا قبضہ ہو گیا۔ حضرت ابو بکر 63 سال کی عمر میں رحلت فرما گئے۔ آپ کاعہد دوسال تین مہینہ رہا۔ ان کی وصیت تھی کہ مسلمان جہاد میں مصروف رہیں اور خلافت میں کوئی فتنہ برپانہ ہو۔

جاری ہے ....

# <u>مدینہ کی ریاست سر حصہ ووم</u>

### خلافت حضرت عمر

حضرت ابو بکرنے مرض وفات میں حضرت عمر کو اپناجائشین نامز دکیا، اسی نامز دگی کی بنیاد پر حضرت ابو بکر کے بعد خلافت حضرت عمر نے جاری حضرت عمر نے جاری حضرت عمر نے جاری دھنرت عمر نے جاری دھنرت عمر نے جاری دکھا۔ ہر مزکے جنگ میں ہارنے سے دجلہ کے حصے کو چھوڑ کر پورے ملک عراق پر قبضہ ہو چکا تھا۔ ایران کے شاہی خاندان اہل کسریٰ طوا نف الملوکی کا شکار اور باہم برسر پریکار تھے۔

## مال غنيمت اور كشور كشائي

ابوعبیدہ کی قیادت میں ایران کی فتح کی جانب پہلاشدت کا معرکہ ہوا۔ ابوعبیدہ نے دشمن کے اطراف کا تمام علاقہ برباد کر دیا۔
اور مال غنیمت جمع کر لیا۔ بکثرت لونڈیاں اور غلام بنائے گئے۔ خوراک کے بے شار ذخیر ہے ہاتھ آئے، آس پاس کے عربوں کو بلاکر بھی کہا کہ وہ جتنا لے جاناچا ہتے ہیں لے جائیں۔ نرسی جو کسری کا خالہ زاد بھائی تھا، اس کے تمام خزانے قبضہ کر لئے۔ ابو عبیدہ نے جب خمس کا حصہ حضرت عمر کو ارسال کیا، توساتھ لکھا، ''اللہ تعالی نے ہم کو وہ چیزیں کھانے کے لئے عطاکی ہیں، جن کی سلاطین فارس حفاظت کرتے تھے۔۔ ''وہاں اعلی نسل کے بچلوں کے باغات تھے، جو صرف شاہی خاندان کے لئے ہی مخصوص سلاطین فارس کو فتح کرنے کے کئی حملے کئے جاتے رہے۔ کسری کے پاس مسلم سفیر بھی بھجوائے جاتے رہے، اسلامی سفارت میں یہی پیغام ہو تا، اسلام قبول کرو، یا جزیہ دو، یالڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ۔ مختلف مقامات پر خون ریز معرکے ہوتے رہے۔ جن میں دوطر فہ ہز اروں لوگ بے در دی سے قتل کئے جاتے رہے۔

ایران ایک ترقی یافتہ اعلی تہذیب کا حامل ملک تھا۔ بادشاہ اور رؤساء کے اتنے عالیثان محلات اور باغات تھے۔ اور شہر اتنے خوبصورت تھے، کہ صحر اء میں رہنے والے ترنی اور تہذیبی لحاظ سے پس ماندہ عرب اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے۔ مال غنیمت ساٹھ ہزار لشکریوں میں تقسیم ہوا۔ خمس کا حصہ بھی خلیفہ کوروانہ کر دیا گیا۔ ان میں ہزار ہانہایت قیمتی نوادرات اور عجا بُنابات تھے۔ کسری کا قالین 90 گزلمبااور 60 گزچوڑا تھا۔ اس میں پھول پیتیاں، در خت، نہریں، تصویریں، سونے کی تاریں اور جو اہر ات جڑے تھے۔ جب یہ چیزیں مدینہ پہنچیں، دیکھنے والے مسلمانوں کی آئھیں خیرہ ہو گئیں۔ حضرت علی نے رائے دی، اس کو کاٹ کرلوگوں میں تقسیم کر دیا جائے۔!!! حضرت علی کے حصے میں آنے والا ٹکڑا تیس ہزار در ھم میں فروخت

### عربوں کی فطری جبلت

ابن خلدون لکھتاہے،مال غنیمت کاپانچوال حصہ جو مدینہ پہنچا، اس کی مالیت تین کروڑ تھی، ہر سوار کونونو ہز ار درہم اور نونو کھوڑے ملے۔فاروق اعظم مال غنیمت اور جواہر ات کے ڈھیر دیکھ کر روپڑے۔۔عبدالرحمان نے کہا،امیر المومنین، بیہ تو مقام شکرہے، آپ کیوں رودیئے؟،فاروق اعظم نے جواب دیا۔ جس قوم کواللہ تعالی دولت دیتاہے، اس میں رشک اور حسد آجا تا

عرب قبائل عہد رسالت سے ہی مال غنیمت پر جھگڑا کرتے آرہے تھے۔ ان میں غنیمت کالالجے اسلامی اخوت، ایثار، اور اتحاد سے زیادہ غالب تھا۔ قبائلی عصبیت کا بیہ حال تھا، کہ ہر قبیلے کی الگ الگ مسجدیں ہوتی تھیں۔ اور وہ جدا جدا محلوں میں رہتے تھے۔ مدائن میں مجھروں نے عربوں کو تکلیف دی، توسعد نے عمر کو اس بارے میں لکھا، عمر نے جو اب دیا، "عربوں کی حالت اونٹ سی ہے، ان کو ایسی جگہ راس نہیں آسکتی، جو اونٹ کو راس نہ آئے۔ "حضرت عمر کی ایر ان پر فتح سے وسطی ایشیاء اور ہندوستان پر فتح کے دروازے کھل گئے۔

# حضرت عمر كاقتل

حضرت عمر پر قاتلانہ حملے کا پس منظر کچھ یوں ہے کہ ایک ایر انی غلام جو مال غنیمت میں اپنے عرب مالک مغیرہ بن شعبہ کو ملاتھا، حضرت عمر کے خلاف شکایت لے کر آیا، کہ اس کا مالک اس سے زیادہ خراج (اس کی کمائی کا حصہ) وصول کر تاہے۔ غلام ہنر مند تھا، اور وہ آئن گری، نقاشی اور نجاری وغیرہ کے مختلف کام کرتا تھا۔ حضرت عمر نے کہا، چو نکہ تم کئی کام کرتے ہو، اس لئے تمہارا خراج زیادہ نہیں۔ اس واقعے کے تیسرے دن حضرت عمر ضبح کی نماز کے لئے مسجد تشریف لائے۔ صف بندی کے بعد جب حضرت عمر نے تکبیر پڑھی۔ وہ غلام نمازیوں میں گھس آیا، اور امیر المو منین پر خبخر کے چھ وار کر دیئے۔ قاتلانہ حملہ کے تیسرے دن حضرت عمر کانو مبر 644ء میں انتقال ہو گیا۔ آپ کی از واج میں ام کلثوم بنت علی بھی شامل تھی (دونوں کی عمروں کا فرق اور رشتے داری کے ملغوبے کا اندازہ آپ خود کر لیں، حضرت عمر کی بیٹی حفصہ پنجمبر اسلام کی بیوی تھیں)۔

### عربوں کی فتوحات کاموازنہ

مدینہ کی ریاست کے کارپر داز عربوں کی فطرت سے واقف تھے کہ ان کو دوچیزیں پیندہیں، لڑائی اور مال غنیمت لوٹنا۔اسلامی فتوحات کی سرعت اور وسعت کو دیکھ کرعش عش کرنے والوں کے لئے عرض ہے۔ کہ مسلمانوں سے پہلے اور بعد میں کئی فاتح حملہ آوروں نے اسی طرح کی فتوحات حاصل کی تھیں۔ قیصر اعظم، اسکندر اعظم، نپولین اعظم، چنگیزخان، تا تاری اور تیمور کی فتوحات ایسی ہی شاند ارتھیں۔ چنانچہ ان فتوحات کا اسلام کے کسی معجزے یاجذ بے سے کوئی تعلق نہ تھا۔ قومیں جب اٹھیں، تو

\_\_\_\_\_

اسی طرح اپنے اپنے زمانے میں طوفان کھڑے کئے۔ رومن ایمپائر ، جرمن ایمپائر ، ہسپانوی ایمپائر اپنے عروج میں حضرت عمر کی سلطنت سے زیادہ عروج پر تھیں۔

## عرب اور فارس كا ثقافتى ككراؤ

دوسری بات جواہم ہے، جب اسلام کی فتوحات شروع ہوئیں، تواہل فارس اور اہل روم کی مملکتوں میں قومی، معاشر تی اور مذہبی انتشار کا زمانہ تھا۔ مال غنیمت کے چار حصے لشکر یوں میں تقسیم ہوتے تھے، وہ اس فائدے کے حصول کے لئے بڑے جوش سے لڑتے تھے۔ حضرت عمر جبر اً مفتوح رعایا کو اسلام میں واخل کرنے کے بھی خلاف تھے۔ آپ کے سیاسی کر دار میں عرب نیشنل ازم اور قبا کلی چھاپ نمایاں تھی۔ آپ نے شام کے دورے کے دوران معاویہ کا شاہانہ تزک واحتشام دیکھ کر کہا، معاویہ یہ کیا فرعونیت ہے؟۔ اسی طرح بیت المقد س کے دورے کے دوران یزید، ابوعبیدہ، اور خالد بن ولید کی حریری قباؤوں کو دیکھ کر برہم ہوئے، اور کہا، دوہی برس میں تم نے عجمیوں کی عاد تیں اپنالیں۔ اس برہمی کا تعلق اسلام کے اصولوں سے نہیں تھا، عمر پر انے پس ماندہ قبا کلی اقدار کی نمائندگی کر رہے تھے، اور اسلام کے فاتح کمانڈر نئی مال ودولت اور نئی طرز زندگی سے آشناہو سے تھے۔



ملک فارس پر عرب بلغار

بے پناہ مال غنیمت آنے سے عربوں کی زندگی کا معاشرتی، تہذیبی، ثقافتی، نقشہ بدل رہاتھا۔ ایر انی لونڈیوں اور غلاموں کے ذریعے لہوولعب کی محفلیں جمنے لگیں۔اسلامی روایت کا خاتمہ ہونے لگا۔ دولت کی فراوانی اتنی تھی کہ حضرت عمر پوچھا کرتے ہے، کہ اس دولت کا کیا کروں ؟۔ چنانچہ انصار اور قریش کے قبائل کی مردم شاری کر اکر ایک رجسٹر بنایا گیا تا کہ تمام گروہوں

.....

اور طبقات میں حسب مراتب دولت کی تقسیم کی جاسکے۔ازواج مطہرات کادس دس ہزار درہم کاوظیفہ مقرر ہوا، حضرت عائشہ کو دوہزار زیادہ دیئے گئے۔ حسن، حسین، سلمان فارسی، ابو ذر غفاری کو پانچ پانچ ہزار درہم وظیفہ مقرر ہوا۔
لیکن ایران کی فتح کے بعد عربوں اور ایران میں جو شدید تضاد پیدا ہو گیا، وہ خطرناک نتائج کا حامل تھا۔ عربوں کی معیشت خانہ بدوش اور قبائلی تھی۔ان کو کھانے پینے اور رہنے سہنے کاڈھنگ نہیں آتا تھا۔ ایران کے پارسیوں میں علوم عقلیہ کا بہت فروغ ہو چکا تھا۔ اور وہ ایک بلند تہذیبی سطح پر زندگی گزار رہے تھے۔ چنانچہ ان میں ایک قومی تشخص اور تفاخر تھا۔ بدوی عربوں نے پران کی تہذیب و ثقافت کو برباد کیا، ان کے شہروں کولوٹ لیا، ایر انیوں نے زرتشت مذہب چھوڑ کر اسلام تو قبول کر لیا، لیکن عربوں کے خلاف ان کی نفرت کی نفرت کی نہوسکی۔

# عرب اور فارس كا ثقافتي فرق



### ساسانی عهد کی ایک شاندار عمارت

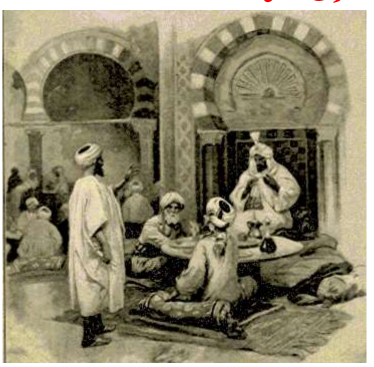
ابن خلدون لکھتا ہے کہ حضرت سعد بن و قاص نے حضرت عمر کو لکھا کہ ہمیں یہاں بہت سے کتب خانے ملے ہیں۔ان کے بارے میں کیا کیا جائے ؟اگر اجازت ہو تو مسلمانوں میں ان کو بھی تقسیم کر دیا جائے۔ حضرت عمر نے فرمان جاری کیا، ان کو دریا برد کر دو۔اگر ان میں ہدایت ہے، تو وہ ہمیں پہلے ہی مل چکی ہے، اوراگر گر ابی ہے تواس کی ہمیں ضر ورت نہیں۔ چنانچہ کتابوں کو دریابر دکیا اور پچھ کو جلادیا گیا۔ اس واقعہ سے بخو بی اندازہ ہو سکتا ہے کہ بانیان اسلام کس قدر علم دوست تھے۔ حضرت عمر کے سامنے ایران سے جو اسیر ان جنگ لائے گئے، ان میں ایرانی شہنشاہ بزدگر دکی تین بیٹیاں بھی تھیں۔ حضرت عمر نے ان کو فروخت کرنے کا جب حکم دیا۔ حضرت علی نے فرمایا، شہز ادیوں کے ساتھ تو ایباسلوک ٹھیک نہیں جو عام لوگوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ حضرت علی نے قیمت بیت المال میں جمع کر واکر ان تینوں لڑکیوں کو خرید لیا، ان میں سے ایک لڑکی حضرت علی عمر کے بیٹے عبد اللہ کو، ایک لڑکی حضرت ابو بکر کے بیٹے حمد کو، اور ایک اپنے صاحب زادے حضرت حسین کو دی۔ انہیں کے بعد عربوں کے بعد عربوں کے ابعد عربوں کے ابعد عربوں کے خات شعور میں مز دک، اس گروہ کاساتھ دیا، جو اموی حکم انوں کے خلاف تھا، لینی حضرت علی اور ان کی اولاد۔ ایرانیوں کے تحت شعور میں مز دک، اس گروہ کاساتھ دیا، جو اموی حکم انوں کے خلاف تھا، لینی حضرت علی اور ان کی اولاد۔ ایرانیوں کے تحت شعور میں مز دک،

·

زر تشت اور مانی تعلیمات جان گزیں رہیں۔ اور وہ مختلف صور توں میں باہر نکلتی رہیں۔ جس نے بالآخر اسلامی دور کی سب سے بڑی عقلی تحریک"اعتز ال'کاروپ دھارا۔

# مدینہ کی ریاست سے محصہ سوم

# حضرت عثمان کا دور



مغیرہ بن شعبہ سے روایت ہے کہ جب عمر مد فون ہوئے، تو میں حضرت علی کے پاس آیا۔ آپ عنسل کر کے اس طرح کی پوشاک پہنے ہوئے تھے، لگا تھا، انہیں یقین ہے، کہ وہ خلیفہ بنائے جائیں گے۔ حضرت عمر نے کوئی جانشین مقرر نہیں کیا تھا، البتہ ایک مجلس شور کی بنادی تھی۔ جس کو کہا گیا تھا، کہ ان کی وفات کے تین دن تک کوئی نئے خلیفہ کا کثرت رائے سے فیصلہ کرلیں۔ طبری لکھتا ہے۔ کہ حضرت عمر نے حضرت صہیب سے کہا، جب علی، عثمان، زبیر، عبد الرحمان، طلحہ، سعد، انتہے ہو جائیں، تم ان کے سرپر کھڑے ہو جائیں، تم ان کے سرپر کھڑے ہو جانا، اگر پانچ متفق ہوں، اور ایک اختلاف کرے، تم اس کاسر تلوار سے پاش پاش کر دینا۔ اور اگر چار متفقہ وصلے سے اور اگر چار متفقہ ہوں، توعبد اللہ بن عمر کو ثالث بنانا۔ اور جو متفقہ فیصلے سے انحراف کرے، ان کو قتل کرادینا۔

·

# <u> اسلامی طرز انتخاب</u>

آج کل اسلامی احیاء پیند، خلافت راشدہ کے ابتدائی دور کو آج کے مر وجہ جمہوری نظام کے مماثل قرار دیتے ہیں جب کہ حقیقت سے ہے کہ اس 'اسلامی جمہوریت' میں اپوزیشن کی کوئی گئجائش نہ تھی، پہلے خلیفہ کے وقت بھی زبر دستی بیعت کروائی گئ تھی، اسلام میں کسی سیاسی نظام کا کوئی خاکہ نہیں۔ وہ قبا کئی معاشر ہے کوگ تھے، امیر کے چننے کیلئے بیعت کا طریقہ قبل اسلام سے تھا۔ بعد از اسلام بھی کسی نے خلافت کا استحقاق، تقوی اور نیکی کی بنیاد پر خبیں مانگا، بلکہ رسول سے قرابت، یا قبا کئی بر تری کی بنیاد پر جبایا گیا۔ حضرت عمر کی وفات کے چو تھے روز نماز فجر کے وقت انصار ومہاجرین اور امر اء لشکر اکتھے ہوئے۔ وہاں ایک بنیاد پر جبایا گیا۔ حضرت عمر کی وفات کے چو تھے روز نماز فجر کے در میاں تکر ار ہونے گئی، قرابت داری کی بنیاد پر ایک دوسرے کو سپورٹ کرنے گئے۔ حضرت عبد الرجمان بن عوف نے حضرت عثمان کے ہاتھ بیعت کر لی، جو کہ حضرت عثمان کے وروگر رشتے دار تھے۔ حضرت علی نے اس پر اعتراض کیا، تو عبد الرجمان نے فرمایا، علی تم مخالفانہ حیل و ججت نہ کرو، میں نے غور و فکر سے فیصلہ کیا ہے۔ تمام روایات اس پر شاہد ہیں کہ جانشینی کا فیصلہ خوشگوار ماحول میں نہیں ہواتھا، اور مبینہ طور پر علی ہے کہتے مقبل شوری ہوئے گئے کہ "اس اجتماع کے بعد تکواریں بے نیام ہو نگی، اور امانت میں خیات ہوگی "۔ حضرت عمر نے جو مجلس شوری مقر رکی تھی، اس میں کوئی انصاری صحابی شامل نہیں تھا۔ حضرت عثان کا تعلق بنوامہ ہے تھا۔ اسلام قبا کئی عصبیت کا خاتمہ مقر رکے میں میں کا مہاب نہ ہو سکا۔

# حضرت عثمان کا طرز خلافت

حضرت عثمان نے خلیفہ بنتے ہی مقربین کو مقرر کر دہ وظا کف کے علاوہ ان کیلئے انعام واکر ام جاری کر دیئے۔ حضرت زبیر کو چھ لاکھ اور حضرت طلحہ کو دولا کھ در ہم دیئے۔ اور وہ قرض بھی معاف کر دیئے، جو انہوں نے حضرت عثمان سے لئے تھے۔ حضرت عمر نے قریش کے لوگوں پر پابندی لگائی ہوئی تھی کہ مدینے سے باہر اسلامی مفتوحہ علاقوں میں نہیں جاسکتے، انہیں خدشہ تھا صحابہ کر ام ان کے خلاف کوئی فتنہ کھڑانہ کر دیں۔ حضرت عمر کا خیال تھا حضور اکرم کی ساتھ قر ابتداری کے لحاظ سے ان کے جو وظیفے مقرر ہیں، وہ ان کی ضروریات کے لئے کافی ہیں۔ لیکن حضرت عثمان نے نقل و حرکت کی پابندی ہٹالی اور قریش قبیلے کے لوگ نئی سلطنت کی و سعتوں میں پھیل گئے۔

اب ان صحابہ کرام نے اپنے پیسے کو تجارت میں لگا کر اسے مزید دو گنا کرنا شروع کر دیا، یعنی مدینے میں بھی امراء کاایک نیاطبقہ تشکیل یانے لگا جسے قریش ارسٹو کر لیمی (Aristocracy) کہہ سکتے ہیں۔ان صحابہ کرام نے پیغمبر اسلام کے ساتھ اپنی قبائلی قرابت داری کاخوب استعال کیا اور مختلف شہر وں میں بڑی بڑی مکیتیں اور جائد ادیں بنالیں۔ لوگ بھی اس لالج میں ان کے قریب ہوگئے کہ آئندہ یہ خلیفہ بھی بن سکتے ہیں۔ ان میں سے بیشتر دنیاوی متاع کے طلب گار تھے، ثواب و آخرت کے کم۔ حضرت عثمان کے دور میں مصر اور شالی افریقہ کے علاقوں پر چڑھائی کی گئی اور ان کو فنج کر لیا گیا۔ حضرت عثمان نے کو فہ میں بنو امیہ کے دباؤکے تحت سعد بن ابی و قاص کو معزول کیا اور ولید بن عقبہ کو یمنی قبائل کی مخالفت کی وجہ سے گور نری سے ہاتھ دھونے پڑے۔ یعنی کو فہ شہر کاطر ززندگی قبائلی نہیں تھا، وہاں اسلامی اتحاد نام کی چیز نہیں تھی۔ چنانچہ کو فہ میں ان بنیادوں پر فتنہ وفساد ابھرنے شروع ہوگئے کہ مفتوحہ علاقوں کی زمینوں اور دولت پر کن کاقبضہ ہونا چاہئے؟ مقامی اور فاتحین کے در میان کیا تعلقات ہونے چاہئیں؟

حضرت عمرنے مفتوحہ علاقوں کی زمینوں پر عربوں کے قبضہ کی مخالفت کی تھی۔ وہ مقامی لوگوں کے پاس چھوڑ دی تھی تاکہ ان
کی آمدنی خراج کی صورت میں بیت المال میں جمع ہو کرعام مسلمانوں کے کام آتی رہے۔ لیکن حضرت عثمان نے اہل تجاز اور عام
عربوں کو مفتوحہ علاقوں میں جاکر زمینیں خرید نے کی اجازت دے دی۔ چنانچہ تجاز کے کئی صحابہ کرام بڑی بڑی منقولہ اور غیر
منقولہ املاک کے مالک بن گئے۔ انہوں نے سر سبز وشاداب اور زر خیز زمینیں خرید لیں۔ جس سے عراق اور دو سرے علاقوں
میں بڑی بڑی جا گیریں وجو دمیں آگئیں۔ جبکہ دو سری طرف غلام، مز دور اور موالی طبقات میں اضافہ ہو گیا۔ عرب معاشرہ کچھ
اس طرح کے طبقات میں تقسیم ہو گیا۔ فاتح عرب، مفتوح عجمی، قریش سرمایہ دار اور جاگیر دار، کھیت مز دور اور چھوٹے مالکان
اس طرح کے طبقات میں تقسیم ہو گیا۔ فاتح عرب، مفتوح عجمی، قریش سرمایہ دار اور جاگیر دار، کھیت مز دور اور چھوٹے مالکان

زراندوزی کے مسئلے پر ہی حضرت ابوزر غفاری کاشام کے گور نر معاویہ سے جھگڑ اہو گیا تھا۔ جب انہوں نے دولت مندوں کے خلاف اور غریبوں کی حمایت میں تقریر کی۔ جس پر معاویہ نے حضرت عثان کو لکھا کہ ابو ذر غفاری میرے لئے مشکلات پیدا کر رہا ہے۔ خلیفہ عثان نے جو اب میں لکھ بھیجا کہ ابو ذر غفاری کے ساتھ نر می ہر تواور اس کو میرے پاس بھیج دو۔۔ حضرت ابو ذرکی حضرت عثان کے ساتھ دولت کی ہے جا تقسیم پر کئی بار تاج کلامی ہوتی رہی۔ اس سے ظاہر ہو تا ہے ، کہ عہد عثانی میں اسلامی مملکت میں طبقاتی تضاد کس قدر شدید ہو گیا تھا۔ حضرت عثان پر کنبہ پر وری کے الزامات عائد ہوتے رہے۔ حقیقتاً اسی دور میں سنت ِ رسول اور عتر تِ رسول کو بنیاد بناکر امت مسلمہ دو فریقوں میں بٹنے لگی تھی۔ اہل سنت و جماعت کے علماء حب اہل بیت کے معاطے کو ایک یہو دی نو مسلم عبد اللہ بن سباکی گھڑی سازش قرار دیتے ہیں۔ وہ بھرے اور کو فی میں بناتے۔ عالم تقریریں اور پر و پیگنڈ اکر تا تھا کہ اے مسلمانو! تمہارے در میان آلِ رسول موجود ہے اور تم ان کو خلیفہ نہیں بناتے۔ چاکر تقریر یں اور پر و پیگنڈ اکر تا تھا کہ اے مسلمانو! تمہارے در میان آلِ رسول موجود ہے اور تم ان کو خلیفہ نہیں بناتے۔

حضرت عثمان کی شہادت کے بعد ان کے پاس ایک لا کھ دینار اور دس لا کھ درہم تھے۔ کئی جاگیریں تھی، بے شار اونٹ اور گھوڑے تھے۔ زبیر نے ترکے میں بچپاس ہز ار دینار، ایک ہز ار گھوڑے اور ہز ار لونڈیاں چھوڑیں تھی۔ طلحہ کی عراق سے غلہ کی تخیارت سے بومیہ آمدنی ایک ہز ار دینار تھی۔ عبد الرحمان کے اصطبل میں ایک ہز ار گھوڑے، ہز ار اونٹ، دس ہز ار بکریاں، چوراسی ہز ار دینار موجود تھے۔ زید بن ثابت نے ایک لا کھ دینار کی جاگیر کے علاوہ سونے چاندی کی اینٹیں چھوڑیں۔ ان کے بھر و، کوفہ، اسکندر ہی، مصر میں بڑے بڑے مکانات تھے۔



ہے تھی صحابہ کرام پر مشتمل وہ حکمر ان اشر افیہ ،جو ابتداء میں دولت سے نفرت کرتے تھے، وہی مال وزر جمع کرنے کے شوقین ہو گئے۔ مساوات محمد می کی ساری مثالیں دھری کی دھری رہ گئیں۔ اور ان پر انسانی فطرت وجبلت غالب آگئ۔ اس طرح کے واقعات بھی ہوئے کہ خمس بیت المال میں جمع کرانے کے بجائے اسے خر دبر دکر دیا گیا۔ اور رشتے داروں کو جی بھر کر مال وزر جمع کرنے کاموقع دیا گیا۔ اپنے لوگوں میں بلااستحقاق زمینیں الاٹ کی جاتی رہیں۔ قبائلی معیشت و معاشرت کا جا گیر داری معیشت و معاشرت کا جا گیر داری معیشت و معاشرت میں ڈھلنا ایک تاریخی عمل تھا۔ فتوحات ،خونریزی ، اور استبدا دیت تاریخی عمل کے لازمی اجزاء تھے۔ ان کے کر دار میں دین اسلام کانہ کوئی رول ملتا ہے ، نہ کوئی عمل دخل۔ اسلام کی "مثالی اقد ار"جو آج لوگوں کو سنائی جاتی ہیں ، خیالوں کے علاوہ کہیں نظر نہیں آتی۔

### مشاجرات صحابه

حضرت عثمان کا قبل اور حضرت علی و دیگر صحابہ سے مناقشہ کے بارے میں جب ہم تاریخ اسلام پڑھتے ہیں، توصحابہ کرام کے در میان ایسے افسوسناک واقعات اور ایک دوسرے کے بارے میں کہے گئے ایسے کلمات ملتے ہیں، جن کے بارے میں عام مسلمان تصور بھی نہیں کر سکتے۔ صحابۂ کرام میں باہمی نفاق کی بیہ حالت تھی، تو عام مسلمانوں کے رویوں میں کیا توقع کی جاسکتی ہے ؟ حضرت علی، حضرت علی، مضدین کے ساتھ ملے ہوئے ہیں۔ حضرت علی، حضرت علی مفدین کے ساتھ ملے ہوئے ہیں۔ حضرت عثمان کاموقف تھا کہ ان سے پہلے کے دوبزر گوں (ابو بکر اور عمر) نے بنظرِ احتساب اپنے قرابت داروں کو فائدے نہ پہنچائے۔ "عالا نکہ رسول اللہ اپنے قرابت داروں کا خیال رکھا کرتے تھے اور ان کی مدد کیا کرتے تھے"۔ عبد اللہ بن معود ایک صابی تھے، وہ بھی حضرت عثمان کی طرز حکومت پر سخت نقطہ چینی کرتے تھے۔ ایک دن جب وہ مسجد نبوی میں واغل ہوئے، تو عثمان منبررسول پر خطبہ دے رہے تھے۔ تو حضرت عثمان نے کہا،"لوگو! تمھارے پاس ایک چھوٹا ساریکنے والا جانور آیا ہے۔ حضرت عائشہ نے آواز دگی، اے عثمان! آپرسول اللہ کے مصاحب کوالیا کہ رہے ہیں۔ اس کے بعد حضرت عثمان کے کہنے پر عبد اللہ بن مسعود کونہ صرف زبر دستی مسجد سے نکال دیا گیا، بلکہ زدو کوب بھی کیا گیا جس سے ان کی پہلی ٹوٹ عثمان کے کہنے پر عبد اللہ بن مسعود کونہ صرف زبر دستی مسجد سے نکال دیا گیا، بلکہ زدو کوب بھی کیا گیا جس سے ان کی پہلی ٹوٹ گئے۔ یہ دیکھ کر حضرت علی کھڑے ہو کی اور عثمان کی اس حرکت پر ملامت کی۔

اسی طرح ایک بار حضرت عمار بن یاسرنے حضرت عثمان کی اقرباء پروری پر مذمت کی۔ جب انہوں نے بیت المال سے ایک ہیر انکال کر اپنے خاندان میں سے کسی کو دے دیا۔ حضرت عثمان نے اسے اتنا پیٹا، کہ وہ بے ہوش ہو گئے۔ لوگ انہیں اٹھا کر اہم المومنین الم سلمہ کے گھر لے آئے۔ ایک اور موقع پر بھی حضرت عثمان نے حضرت عمار کو گالیاں دیں، لا تیں ماریں جب کہ وہ بوڑھے اور ضعف تھے۔

امیر معاویہ سات سال تک شام، لبنان، فلسطین کے حکمر ان ہونے کی وجہ سے طاقتور اور ایک کامیاب حکمر ان تھااور ان میں خود خلیفہ بننے کی خواہش پیداہو جانا فطری تھی۔معاویہ بہت اچھا منتظم تھا۔ اس نے نظم وضبط بھی اچھی طرح قائم کرر کھاتھا۔

## شهاوت حضرت عثمان

حضرت عثمان کا انجام یوں ہوا کہ کچھ مصری بلوائی حضرت عثمان کی خلافت کے خلاف مدینے میں آگئے، انہوں نے حضرت علی، طلحہ، اور زبیر کی مد د چاہی، لیکن انہوں نے بلوائیوں کی عثمان کے خلاف کسی حرکت کی حمایت کرنے سے انکار کر دیا۔ لیکن بلوائیوں نے مدینے کی گلیوں میں اللہ اکبر کے نعرے لگاتے ہوئے حضرت عثمان کا محاصرہ کر لیا اور خیمہ زن ہو گئے۔ حضرت عثمان نے مختلف شہروں میں امداد کے لئے خطوط بھیجے۔ اور منبر پرچڑھ کر مصری باغیوں کے خلاف سخت زبان میں تقریر کی۔

اس پر دوطر فہ ہنگامہ بڑھ گیا، لوگوں نے ایک دوسر ہے پر پھر مار نے شروع کر دیئے۔ حضرت عثمان بھی سنگباری کی زد میں
آگئے اور وہ ہے ہوش کر منبر سے گر پڑے۔ ان کا محاصرہ چالیس دن بر قرار رہا۔ اس دوران قتل وغارت بھی ہو تارہا۔ بنوامیہ
نے حضرت علی پر الزام لگایا کہ سب کچھ اس نے کر وایا ہے۔ ایک اور روایت میں ہے کہ مصری بلوائی واپس چلے گئے تھے کہ
راستے میں انہوں نے حضرت عثمان کے ایک جاسوس کو پکڑلیا، جس پاس ایک خط تھا، جس میں مصر کے حاکم کو لکھا تھا، کہ وہ مصر
پہنچنے پر ان بلوائیوں کو قتل کر دے۔ چنانچہ مذکورہ بلوائی غصہ کے مارے پھر مدینہ واپس حضرت عثمان کے پاس آگئے، حضرت عثمان نے کہا کہ انہوں نے ایساکوئی خط نہیں لکھا۔ میرے خلاف دومسلمان گواہ لے کر آ و۔ بحث و تکر ار چپتارہا۔ حضرت عثمان نے کہا کہ "اگر میں تمھاری مرضی کے مطابق کام اور تقر ریاں کروں، تومیری حثیت باقی نہیں رہے گی"۔ حضرت عثمان نے کہا کہ "اگر میں تمھاری مرضی کے مطابق کام اور تقر ریاں کروں، تومیری حثیت باقی نہیں رہے گی "۔ حضرت عثمان نے کہا کہ "اگر میں تمھاری مرضی کے مطابق کام اور تقر ریاں کروں، تومیری حثیت باقی نہیں رہے گی "۔ حضرت عثمان نے کہا کہ "اگر میں تمھاری مرضی کے مطابق کام اور تقر ریاں کروں، تومیری حثیت باقی نہیں رہے گی "۔ حضرت عثمان نے کہا کہ "اگر میں تمھاری مرضی کے مطابق کام اور تقر ریاں کروں، تومیری حثیت باتی نہیں رہے گی دورہ دیا۔



واقعہ کے مطابق محمہ بن ابو بکر تیرہ افراد کے ساتھ حضرت عثان کے گھر گھسے۔ محمہ بن ابو بکرنے عثان کی داڑھی پکڑی اور کہنے لگے معاویہ نے تم کو کیا فاکدہ پہنچایا ہے؟ حضرت عثان نے کہاا ہے میرے جینچے! میر می داڑھی چیوڑ دے۔ راوی کہتے ہیں: میں نے دیکھا انہوں نے ایک شخص کو اشارہ کیا، جو بھالا لے کر گیا اور ان کا سر پھوڑ ڈالا، اور پھر سب لوگ ان پر ٹوٹ پڑے اور ان کو قتل کر دیا۔ "حضرت عثان کی زوجہ نا کلہ در میان میں حاکل ہوئیں، لیکن سودان کی تلوارسے ان کی انگلیاں نصف ہمشیلی کے ساتھ کٹ کر دور جاگریں اور پھر اس نے ایک اور وار کر کے خلیفہ کی گر دن تن سے جدا کر دی۔ اس کے بعد بلوائیوں نے گھر کا سازمال و متاع لوٹ لیا، اور مدینہ میں ان کے قتل کا اعلان کر دیا۔ باغیوں نے قتل کرنے کے بعد ان کو د فنانے کی اجازت بھی سازمال و متاع لوٹ لیا، اور مدینہ میں ان کے قتل کا اعلان کر دیا۔ باغیوں نے قتل کرنے کے بعد ان کو د فنایا تھا۔ حضرت عثان کے گھر کا محاصرہ بائیس روز رہا اور وہ 2 مئی 656ء کو قتل ہوئے۔

یہ ہے، وہ اسلام کاسیاسی نظام اور مدینے کی ریاست جسے آج کی مسلمان نسلوں کو سنہرے دور کے طور پر پیش کرکے بے و قوف بنایاجا تاہے۔ان مولویوں سے جب پوچھیں گے، تووہ کسی ایک فر دیا کچھ افراد پر الزام دھر دیں گے۔ حالا نکہ ان واقعات میں

کسی طرح کا بھی کوئی اخلاقی معیار ، چھوٹے بڑے کی تمیز ، کوئی تہذیب کا شائبہ نظر نہیں آتا۔ اور یہ سب وہ لوگ تھے ،جو پیغمبر اسلام کی صحبت میں رہ چکے تھے اور ان سے تربیت پاچکے تھے۔

# شهير وطن راجه وابر

سندھ دنیا کی قدیم ترین تہذیبوں میں سے ایک ہے، امری، کوٹ دیجی، موہنجو داڑواور چند نسبتا کم جانے سے غیر معروف کھنڈرات اس علاقے کے عظیم اور شاندار ماضی کی یاد دلاتے ہیں۔ یہاں کے باشندوں کا عمو می پیشہ کھیتی باڑی تھا۔ لوگ کپاس اگاتے اور سوتی کپڑے پہنتے تھے۔ کپاس کے متعلق یونانی مورخ ہیر وڈوٹس کچھ یوں لکھتا ہے کہ وادی سندھ میں ایک عجیب و غریب بودا ہو تاہے جس میں چاندی کے سفید پھول اگتے ہیں۔

وادی سندھ کے لوگ اپنی ہم عصر سومیری، مصری اور دیگر تہذیبوں کے برعکس انتہائی امن پسند اور صلح جولوگ تھے۔۔ انہوں نے کسی نز دیکی ملک پر حملہ کر کے لوٹ ماریا قتل عام نہیں کیا، لیکن اس کے برعکس انہیں بہت سے غیر ملکی لٹیروں کی جارحیت کا سامنا کرنا پڑا ہے۔ جن میں ایرانی، یونانی اور عرب سر فہرست ہیں۔

سرزمین عرب دنیا کے سب سے زیادہ گرم اور خشک ترین خطوں میں سے ایک ہے۔ سوائے کچھ قابل کاشت اور زر خیز علاقوں (نخلستان) کے علاوہ اس ملک کے بیشتر حصہ ایک جھلسادینے والے صحر ااور دشت پر مشتمل ہے۔ یہاں پر کوئی ایک بھی قابل ذکر دریا نہیں ہے جس کے کنارے دنیا کی کوئی تہذیب جنم لیتی۔ نبی کریم کے وقتوں میں اس علاقے کا بیشتر حصہ خانہ بدوش بدووں کی اماجگاہ تھا۔ جو پانی کے چشموں اور چرا گاہوں کے حصول کیلئے آپس میں لڑتے جھڑتے ہے۔ دو سرے قبیلوں پر حملہ کرکے ان کا مال و دولت، مولیثی، عور تیں اٹھ الیناعام ہی بات تھی، انہی جنگوں میں دوسرے قبیلے کے مر دوں کو قیدی کرنے کی وجہ سے غلامی اپنے عروج پر تھی، اس علاقے کو اگر ایک صحر ائی سمندر کہیں تو عرب بدواس صحر ائی سمندر کے "بجری قزاق" محتصل کی سے تھے۔

یمی صحر ائی گئیرے بعد میں اسلام قبول کرتے ہیں اور لوٹ مارکی بدوی روایت مذہب اسلام کا حصہ بنتی ہے جو قریش مکہ کے تجارتی قافلوں کے لٹنے کی وجہ سے قریش مکہ اور مدینہ کے مسلمان مہاجروں کے در میان غزوہ بدر کا باعث بنتی ہے ، غزوہ بدر در حقیقت قریش مکہ کی مدینہ کے مسلمانوں کے خلاف ایک د فاعی جنگ تھی۔ مسلمان طاقت بکڑنے کے بعد مدینہ کے یہودیوں کو بے دخل کرنے ، قتل عام کرنے ، ان کا مال و دولت لوٹے ، ان کی عور توں کو

\_\_\_\_\_

باندیاں بنانے کے بعد خیبر سمیت دیگر نزدیکی بستیوں کارخ کرتے ہیں۔صحر انی بدوؤں کی بیہ لوٹ مار صرف عرب تک ہی محدود نہیں رہتی بلکہ ارد گر د کی عظیم تہذیبیں بھی اس کا شکار بنتی ہیں۔

"ساتویں صدی میں جب سندھ اپنی شان وشوکت کے عروج پر تھا، عرب جاہلیت کی اتھاہ گہر ائیوں میں غرق تھا۔ عرب مجموعی طور پر نہ صرف جاہل ترین بلکہ بدترین لوگ تھے"

(جی ایم سید سند هو جی ساجانه)

"عربایک وحثی قوم ہے، جن میں وحشت کے علت واساب مستخلم ہیں،جوان کی گھٹی میں پڑے ہیں اور ان کی طبعیت ثانیہ بن چکے ہیں اور انہیں بہت پیارے ہیں کیوں کہ انہیں آزادی میسر ہے کہ ان کی گر دن میں کسی حکومت کا پٹے نہیں۔اور پیہ عاد تیں معاشر ہ کے خلاف اور معاشر تی زندگی کے متضاد ہیں۔اس کے علاوہ ان کی عادت ہے کہ بیرایک جگہ نہیں تھہرتے،ہر طرف لوٹ مار کرتے ہیں جوامن وسلامتی کے موجب تدن کے خلاف ہے، مثال کے طور پر انہیں پتھر اس لیئے چاہیسئر کہ اس پر دیگیں رکھ کر پکائیں، اسے ضرورت کو پورا کرنے کیلئے وہ عمارت ڈھادیتے ہیں، مکان منہدم کر دیتے ہیں اور اپنی ضرورت یوری کرنے کیلیئے پتھر اکھاڑ کرلے جاتے ہیں۔اس طرح خیمے گاڑنے کیلئے انہیں لکڑی کی ضرورت ہوتی ہے،اس لیئے جہاں سے موقع پاتے ہیں، حچتیں اکھاڑ کرلے جاتے ہیں۔لہذاان کاوجو د تعمیر کے منافی ہے،اور تخریب پیند ہے۔اور تعمیر ہی معاشرے اور آبادی کی بنیادہے۔اس کے علاوہ لوٹ ماران کازریعہ معاش ہے اور ان کارزق ان کے نیزوں کے نیچے ہے۔اور لوٹنے کے سلسلے میں انکے ہاں کوئی حد مقرر نہیں ہے۔ کہ اس پر آ کررک جائیں، بلکہ جب بھی ان کی نگاہ کسی کے مال، بر ننے کی چیز پاکسی سامان پریڑتی ہے، اسے لوٹ لیتے ہیں۔ جب ان کے غلبہ واقتدار کا مدارلوٹ کھسوٹ پرہے، تواگر ان کے ہاتھوں میں حکومت آ جائے، تولو گوں کامال اور جانیں ان سے کیسے محفوظ رہ سکتی ہیں۔لا محالہ آبادی اجڑے گی اور معاشر ہ خر اب ہو گا۔ نیز یہ صنعت کاروں سے جبر یہ کام کر اتے ہیں اور ان کی نگاہ میں ان کے کام کی کوئی قدر و قیت نہیں ہوتی۔اس لیئے صنعت کاروں کوان کی محنت کا کافی صلہ نہیں ملتا، اور صنعت و حرفت ہی معاش کا اصلی ذریعہ ہے۔ پس جب لو گوں کے کام اور محنت کی ہے قدری ہوتی ہے ، اور صنعت و حرفت والوں کو ناحق بریگار کرنی پڑتی ہے ، تواہل حرفیہ کی توجیہ اس طرف سے اٹھ جاتی ہے اور ہاتھ کام سے رک جاتے ہیں،امن وسلامتی خطرے میں پڑ جاتی ہے اور آبادی اجڑنے لگتی ہے۔۔۔۔۔ مثلا یمن ان کی قرار گاہ بناتو بربادی کے گھاٹ اتراسوائے چند شہر وں کے عراق کا بھی یہی حال ہوا کہ یارسیوں کے زمانے میں کیسا سر تھااب کیسااجڑا ہوا ہے اد ھر شام بھی ویران ہے یہی حال مغرب وافریقہ کا ہے تمام ملک ویرانی جھینٹ چڑھا حالا نکہ بنو بلال بنوسلیمہ کی آ مدسے پہلے ساراعلاقہ آبادی سے بھرپور تھاشہر وں اور قرپوں میں مٹی ہوئی آبادی کے آثار وعلامات اور اجڑے گھروں کے کھنڈر اب بھی

زبان حال سے اگلی آبادی کا پیتہ دے رہے ہیں عرب سیاست ملکی میں تمام اقوام سے دور تر اور نا آشاہیں ان کی پوری ہمت اس بات پر جمی ہوتی ہے کہ کسی صورت سے لوگوں کامال لوٹ کھسوٹ کر لے جائیں جب وہ اپنی غرض پوری کر لیتے ہیں تو پھر اہال ملک سے نظر پھیر لیتے ہیں۔ نہ انکی مصلحتوں کی دیکھ بھال کرتے ہیں نہ انکوار تکاب فساد سے روکتے ہیں بہت سے لوگوں پر جرمانے کرتے ہیں صرف اس لا کچ سے کہ کسی راستے انکو مالی فائدہ پنچے بکثرت مال و دولت جمع ہو سکے ان کے حاکم رعایا کوخوب نچوڑتے ھیں رعیث بربادی کا نشانہ بنتی ہے اور آبادی گھٹے لگتی ہے نقل ہے کہ ایک اعرابی حجاز سے عبد الملک کے پاس آیا عبد المالک نے اعرابی سے تجاج بن یوسف کا حال پوچھا اس نے گویا تجاج بن یوسف کی تعریف کرتے ہے اور حسن انتظام کو بیان کرتے ہو ہے اور حسن انتظام کو بیان کرتے ہوئے جا کہ میں اسکو تنہا ظلم کرتے ہوئے چھوڑ آیا ہوں گویا عرب میں اگر صرف حاکم ہی ظلم و ستم کرتا ہوتو ہے اسکے حسن انتظام کی دلیل ہے

(مقدمه ابن خلدون)

عربوں کے پہلے خلیفہ ابو بکر بن ابو قافہ کا دور زیادہ تر اندرونی شور شوں کا خاتمہ کرنے میں مصروف رہا۔ لیکن عمر بن خطاب کے خلیفہ بننے تک اندرونی خلفشار پر قابو پایا جاچکا تھا۔ اس سے عمر کو ارد گر د کے ملکوں میں اسلام پھیلانے کے نام پر استعارانہ قبضے اور لوٹ مار کرنے کا موقعہ ملا۔ ہمیں اگریہ دعوے سننے کو ملتے ہیں کہ عمر کے دور میں مدینہ اور مکہ میں کوئی خیر ات لینے والا نہیں ملتا تھا، تو اس خوشحالی کی وجہ ان علاقوں میں صنعت و حرفت یا تجارت کا عروج نہیں بلکہ دیگر ممالک کے مالی وسائل کی لوٹ مار تھی۔ عربوں کے اردگر د کے ملکوں پر حملوں کا واحد مقصد لوٹ مار، غلاموں اور لونڈیوں کا حصول تھا جسے اسلام کی تبلیغ کے خوبصورت لفظوں کے نیچے چھپایا گیا۔ جس مذہب کے مانے والوں کا دعویٰ ہو کہ " دین میں جبر نہیں ہے" ان کا نزد کی بستیوں اور ملکوں کو مال غنیمت کے نام پر لوٹ مار، قتل وغارت، اور زنابالجبر کو دین پھیلانے کا نام نہیں دیا جا سکتا۔

"عرب مادی فوائد کی خاطر حضرت عمر کے زمانے میں سیاسی طور پر بہت متحد تھے۔ کیونکہ اس نے اپنی خلافت کے دوران پڑوسی ملک ملکوں پر قبضہ کرنا نثر وع کر دیا تھا۔ یوں عرب سامر ان نے عرب مسلمانوں کو یہودیوں کی طرح خدا کی منتخب قوم قرار دیتے ہوئے تلوار کے زور پر اسلام پھیلانے اور دوسری قوموں کولوٹنے کا آغاز کیا۔ کسے معلوم نہیں کہ حضرت عمرنے اسلام کے نام پر جو خلافت کے ادارے کانہ تو قران میں کوئی ذکر ہے اور نہ ہی پنجمبر کا فرمان۔ لہذا ہے کہی بھی ایک متبرک ادارہ نہیں تھا"۔

(جي ايم سيد: سند هو جي ساجانھ)

پاکستان کی درسی کتابوں میں عربوں کے سندھ پر حملے کی وجہ دیبل کے نزدیک سمندری قزاقوں کا سر اندیپ (سری لاکا) سے مکہ جاتے ہوئے حاجیوں کا ایک جہاز کولوٹ لینا بتایا جاتا ہے، ان حاجیوں میں بنی عزیز قبیلہ کی بھی ایک عورت تھی۔ ویکیپیڈیا کے مطابق سر اندیپ (موجودہ سری لاکا) کے راجہ نے اموی خلیفہ ولید بن عبد لامالک کیلئے تحائف سے بھر اایک جہاز بھیجا جس میں ایک خوبھرت لڑکی بھی شامل تھی، اس جہاز کو سمندری قزاقوں نے لوٹ لیا، تجاج بن یوسف نے راجہ داہر سے ان کے خلاف کاروائی کا مطالبہ کیا جسے راجہ داہر نے مستر دکر دیا۔ جاج بن یوسف ثقفی نے غصے میں آکر راجہ داہر کو تھم عدولی کی سزا دینے کیلئے فوجیں بھیجیں۔

اس حملے کی دوسری وجہ محمد بن حارث علافی اور اسکے پانچ سوساتھی کو امویوں کے حوالے نہ کیا جانا بھی بتایا جاتا ہے۔ پاکستان کی درسی کتابوں میں دانستہ اس نام کاذکر نہیں کیا جاتا کیونکہ اس سے اسلام اور کفر کی جنگ کابیان کمزور ہو جاتا ہے۔

نی نامہ کے مطابق تجاج کے مقرر کر دہ الیاتی عامل جس کانام سعید تھا، اس نے بلاوجہ سفہوی بن لام الجمامی کو قتل کر دیا، جو اب میں علافی قبیلے والوں نے سعید کو قتل کر دیا، تجاج نے علاقوں کے علاقوں کو قبل کر وایا۔ اس کے علاوہ تجاج نے علاقوں کو کہا "علاقی والوں نے سعید کو التقام لینا"۔ تتیجتاعلائی قبیلہ کے لوگ بھاگ گور نر کو کہا" علاقیوں کو تلاش کر نااور کسی طرح بھی انہیں قبضہ میں کر کے سعید کا انتقام لینا"۔ تتیجتاعلائی قبیلہ کے لوگ بھاگ کر راجہ داہر کے ہاں پناہ لیتے ہیں۔ سندھ میں علاقیوں کے پناہ لینے کی وجہ راجہ داہر کا فد ہبی رواداری پر مبنی رویہ تھا۔ اسی لیئے جہاں سندھ میں ہندو، بدھ، زر تشق موجو د تھے، وہیں اموی حکومت کے مخالف مسلمان بھی پناہ گزیں تھے۔ فد ہبی رواداری کا بیہ رویہ راجہ داہر سے پہلے سے بی وادی سندھ کا طرہ اقبیاز تھا۔ جس کی واضع اور بہترین مثال داہر کے باپ بھی بن سیلائے کا سکھر کے قبد اس کی حاکمیت امیر عین الدین ریحان مدنی کے حوالے کرنا ہے۔ ایک غیر فد ہب اور غیر زبان کو اتی اہم ذمہ داری سپر دکرنے کا مطلب صاف واضع ہے کہ یہاں حملے سے پہلے ہی مسلمانوں کی خاصی تعداد مقیم تھی۔ اور راجہ کو ان کی وفاداری پر پورا بھر وسہ تھا، سکھر کے قلو ہر قبضے کہ یہاں حملے سے پہلے ہی مسلمانوں کی خاصی تعداد مقیم تھی۔ اور راجہ کو ان کی وفاداری پر پورا بھر وسہ تھا، سکھر کے قلعہ پر قبضے کے وقت یقینا اکیلا مسلمان تو نہیں ہوگا، جو مہم جوئی کے فقطہ نظر سے سندھ کی جانب آنکلاہو۔ جی۔ ایم۔ سید کے بقول راجہ داہر نے امام حسین بن علی کو بھی پناہ کی پیکس کی تھی، لیکن اسے کر بلا کے مقام پر شہید کر دیا گیا۔

محمہ بن قاسم کے حملے کے وقت راجہ داہر علافیوں کے سر دار محمہ بن حارث علافی کو عربوں کی جاسوسی کرنے کی عہدہ سپر دکیا، پی خمہ بن قاسم کے حملے کے وقت راجہ داہر علافیوں کے سر دار محمہ بن حارث علافی خیر خواہی ہم پر پر فیامہ کے مطابق محمہ علافی نے بیہ کہ کر معذرت کرلی کہ باوجو داس کے کہ آپ کی عنا نتوں کے بدلے آپی خیر خواہی ہم پر واجب ہے لیکن ہم مسلمان ہیں اس لیئے کشکر اسلام کے خلاف ہتھیار نہیں اٹھائیں گے ، کیونکہ اگر ہم قتل ہو گئے تو جہنم میں جائیں گے اور اگر ہم نے کسی کو قتل کیا توان کاخون ہماری گردن پر ہوگا۔ مجھے یہاں سے نکل جانے کی اجازت دیجئے۔ لیکن پیچ

نامہ کا تضاد اس وقت سامنے آتا ہے جب اسی چی نامہ کے مطابق محمہ علافی داہر کی شہادت کے بعد اس کے بیٹے جے سنہا کے ساتھ مل کر آخر دم تک عربوں کے خلاف مز احمت کرتے ہوئے ماتا ہے

جیسے عمر کے زمانے سے عربوں کی اردگر دکے پڑوسی ملکوں پر قبضے کو اسلام پھیلانے کی کوشش نہیں سمجھا جاسکتا، ویسے ہی سندھ پر اموی دور میں محمد بن قاسم کا حملے کو کسی مسلمان حاجی خاتون کی پکار پر لبیک کہنا بالکل جھوٹ ہے، سندھ کی شان و شو کت اور خوشحالی ہمیشہ سے عرب لٹیروں کے منہ میں رال ٹپکانے کا باعث رہی تھی۔ حاجیوں کے جہاز لٹنے کی کہاں ماس حملے کو جائز تھر ہرانے کیلئے گھڑی گئی ہے، آج سری لئکا جہاں 2013 میں احمد یوں سمیت مسلمانوں کی تعداد دس فیصد سے کم ہے، تیرہ صدیاں پہلے وہاں اسے مسلمان کہاں سے آگئے کہ ان کے حاجیوں کے قافلے جہاز بھر بھر کر مکٹ ہے جانے لگے۔ اور اگر واقعی کوئی جہاز لٹا بھی تھاتواس کا ذمہ دار راجہ داہر کو کیسے تھر ایا جاسکتا ہے۔ داہر یااس کے سپاہیوں نے تو جہاز نہیں لوٹا تھا اور نہ ہی وہ عربوں کا متحالہ ان کا تھم بجالانا اس کا فرض منصی تھا۔

اگر مسئلہ محمد علافی اور اس کے ساتھیوں کو امویوں کے حوالے کرنے کا تھا، توراجہ داہر اپنے وقت کے ساجی قوانیں کے خلاف جاتے ہوئے کیسے ایک پناہ گزیں مہمان کو اس کے دشمن کے حوالے کر دیتا۔ سندھ پر حملے کی اصل وجہ عربوں کی لوٹ مارکی وہی جبلت تھی جسے مختلف بہانوں سے جائز قرار دینے کی کوشش کی گئی ہے۔

زیل میں چند حملوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ مزید تفصیلات کیلیئے نی خامہ یا فتوح البلدان دیکھیں۔ جو مصنفین کے مقامی لوگوں کے خلاف تعصب کے باوجودیہ بات ثابت کرتی ہے کہ اصل کہانی شدھ کی لوٹ مار تھی، نہ کہ حاجیوں کے قافلے کالٹنایا کچھ اور۔ وادی سندھ پر حملوں کاسلسلہ عمر بن خطاب کے زمانے سے شروع ہوا۔ عمر کے زمانے میں شام، عراق، مصر اور ایر ان پر قبضہ ہونے کے بعد کی لوٹ مارکی وجہ سے جہاں بہت زیادہ مال و دولت عربوں میں خوشعالی پیدا کرتی ہے، وہیں یہ دولت عربوں کی فوجی طاقت میں اضافے کا باعث بھی بنتی ہے۔ چنانچہ اموی دور میں عربوں کی نگاہیں سندھ، سپین اور دیگر ممالک کی دولت لوٹے پر مرکوز ہوتی ہیں۔ چیدہ جملوں کی تفصیل کچھ ہوں ہے۔ جی۔ ایم۔ سید کے بقول ولید بن عبد الملک کے زمانے میں ہونے والے سندھ پر حملے سے پہلے یہاں 14 حملے ہو ہے تھے۔

(تفصيل كيلئے ديكھئے،سندھوجی ساجانھ۔)

عمر بن خطاب کے زمانے مین مغیرہ بن ابوالعاص دیبل کی جانب روانہ ہو تاہے ، اس وقت یہاں پر داہر کے باپ چیج بن سیلائج کی حکومت ہو تاہے ، جنگ میں مغیرہ ماراجا تاہے ، مغیرہ کی موت کے بعد جب عمر کور سیج بن زیاد حارثی کی زبانی معلوم ہو تاہے کہ " ہند اور سندھ میں ایک ایسے راجہ کا ظہور ہواہے جو کہ سرکشی اور لا پر واہی کر تاہے اور دل میں نافر مانی کے بیج ہوئے ہوئے ہے "تو عمر سندھ کی جانب مزید لشکر سیجنے سے منع کر دیتا ہے۔

تیسرے خلیفہ عثمان بن عفان نے عبداللہ بن امیر کو عراق کا والی مقرر کیا اور اس سے کہا کہ ہند کے طرف کسی کو بھیج کر اس علاقے کے متعلق معلومات فراہم کرے۔ جس نے عبداللہ بن عامر اور حاکم بن جبلہ کو اس کام کو سرانجام دینے کیلئے بھیجا اور وہاں سے واپسی کے بعد اسے عثمان کے پاس اطلاع دینے کیلئے بھیجا، عثمان کو ہند کے متعلق کچھ یوں بتایا جاتا ہے۔

"اے امیر المومنین، میں نے معائنہ کیاہے اور بہت اچھی طرح جانتا ہوں "تو حضرت عثمان نے کہا بتاؤ۔ اس نے کہا: وہاں کا پانی میلا کھل کسلے اور کھٹے ہیں، زمین پتھر ملی ہے مٹی شوریدہ اور باشندے بہادر ہیں۔اگر جھوٹالشکر جائے گاتو تباہ جائے گا اور بڑالشکر مجھو کا کسے ہیں، وفادار ہیں یابے وفا، حکیم نے جواب دیا کہ خائن اور غدار ہیں تتیجتاعثمان نے سندھ پرلشکر کشی سے منع کر دیا اور کوئی حملہ نہیں کیا۔

علی بن ابوطالب کوخلافت کے اغاز میں اندرونی خلفشار کاسامناہو تاہے، جس سے فارغ ہونے کے بعد اس نے صغیر بن دعر کو کولشکر کی کمان دیکر ہند کی جانب روانہ کیالشکر فتح مند ہو ااور بہت زیادہ مال غنیمت اور غلام ہاتھ آئے۔

بعد میں حارث بن مرہ کی سر کر دگی میں ایک لشکر بھیجا گیا جو شروع میں فتح مند ہوااور کثیر مال غنیمت کے علاوہ اس قدر غلام ہاتھ ائے کہ فتوح البلدان کے مطابق صرف ایک دن میں 1000 غلام تقسیم ہوئے۔ حارث بعد میں اپنے ساتھیوں سمیت کیکانان کے درے کے پاس ہلاک ہوا۔

معاویہ بن ابوسفیان نے اس علاقے کا انچارج عبد اللہ بن سوار العبدی کو مقرر کیا اور اے کہا" سندھ میں ایک پہاڑ ہے جے
کیکانان کہتے ہیں، وہاں کے گھوڑ ہے قد آور اور موزول شکل وشاہت کے ہیں، تم سے پہلے وہاں کی غنیمتیں اور اموال غنیمت
یہاں پہنچ چکے ہیں، وہاں کے لوگ غدار ہیں اور اسی پہاڑکی وجہ سے شر ارتیں اور سرکشی کرتے رہتے ہیں"عبد اللہ کو کمک کے
طور پر قیس بن ہیثم السلمی کو بھی بھیجا گیا۔ لیکن انہیں اس قدر بری شکست ہوئی کہ پہاڑ (کوہ سلیمان) عربوں کی لاشوں سے بھر
گیا۔

جیکب آباد) میں ہلاک ہوا۔اس کے بعد منضر بن جارود کواس مہم کے لیئے روانہ کیا گیا، وہ بورالی کے نز دیک بیار ہو کر مر گیا۔

گواموبوں کو اپنی حکومت کے شروع میں مشکلات پیش آتی ہیں، لیکن امام حسیں کو شہید کرنے، انہی کے خاندان کے عبداللہ بین زبیر کو خانہ کعبہ کے اندر قتل کرنے کے بعد اہل بیت کی بخاوت تقریبا کچلی جاچکی تھی، حکومت بنی امیہ اندرونی خلفشار سے نیٹنے کے بعد اسلام کو پھیلانے کے نام پر بیرونی لوٹ مارکیلئے نکل پڑی۔ عرب جو اپنے خاند انی اور قبا کلی جھڑوں میں البھے تھے ان کی توجہ ان سے ہٹانے کیلئے اس سے بہتر کوئی اور حل نہیں تھا کہ انہیں پڑوس کی امیر آبادیوں اور شہروں کولوٹ کر اپنی حالت بہتر بنانے کی طرف ماکل کیاجائے۔ ولید بن عبد المالک کے زمانے میں جہاں موسیٰ بن نصیر کو فتح سپین کیلئے بھیجا گیا، وہیں قتیبہ بن مسلم نے سمر قند اور بخاراتک جا پہنچا۔ لیکن جب حجاج خلیفہ سے سندھ پر حملہ کی اجازت طلب کر تاہے توماضی کے تلخ تتجربات کی وجہ سے اسے پہلی بار اجازت نہیں ملتی۔ عجیب لگتاہے کہ خلیفہ وقت ولید بن عبد الملک کو حاجیوں کے " لٹے جہازوں "کی کوئی پر واہ نہیں تھی۔ دوسری بار حجاج کے اصر ار پر سندھ پر حملہ کرنے کی اجازت دی جاتی ہے۔

عرب عبداللہ بن نبھان السلمی کو سندھ جیجے ہیں لیکن وہ دیبل میں ماراجا تا ہے۔ دیبل کی جانب دو سری مہم کا سربراہ بذیل بن تخفہ تھا، جسے راجہ داہر کے بیٹے جے سنہا کے ہاتھوں بری طرح شکست ہوئی، بذیل بھی اس جنگ میں مارا گیا۔ جس جگہ بذیل بن تخفہ ماراجا تا ہے وہاں کی عور توں کی خوبصور تی کی وجہ سے عرب اسے یا قو توں کا جزیرہ کہتے تھے۔ حجاج بدیل کی موت کی خبر جب حجاج تک پہنچی تو اس نے کہا" اے موذن، جب بھی نماز کیلئے اذان دو تو دعامیں مجھے بذیل کا نام یاد دلاتے رہنا، تا کہ میں اس کا انقام لوں"۔

پہلی بار جب حجاج نے نے شکست کا بدلہ لینے کی اجازت مانگی توولید بن عبد المالک کا پیہ جواب تھا۔

"وہ قوم بہت مکار اور ملک بہت دورہے، لشکر، اسلحہ جات اور جنگ کی تیاری پر بہت خرچہ ہو گا اور بیت المال پر بڑا ہو جھ ہو گا،جو کہ ٹھیک بات نہیں ہے، چنانچہ اس سلسلے کو مو قوف کر دینا چاہئے، کیونکہ جب بھی وہاں لشکر جاتا ہے، مسلمان ہلاک ہو جاتے ہیں۔اس لیئے اس بات کو بھول جاؤ"

> چ چنامه

·

حجاج پھر دوسری بار لکھتاہے اور اجازت پر اصر ارکر تاہے "اے امیر المومنین کتنی مدت گزر چکی ہے کہ مسلمان قیدی (بذیل بن تحفہ والی جنگ کے)کا فروں کے ہاتھوں گر فقار ہیں،اور اسلام کالشکر ایک مرتبہ شکست کھاچکاہے جس کابدلہ لینااور مسلمانوں کو آزاد کر اناضر وری ہے۔۔۔اگر خرچہ کی تکلیف ہے تو میں اس کا زمہ لیتا ہوں دارالخلافہ کے خزانہ سے اس لشکر پر جو رقم خرچہوگی،اس سے دوگنی،سہ گنی رقم خزانے میں جمع کرائی جائے گی"۔

چنامه

حجاج اپنے بھتیج محمد بن قاسم کو بھیجنا ہے، سندھ پر حملے سے پہلے محمد بن قاسم فارس کا گور نرتھا، اور اس کی عمر 17 سال بتائی جاتی ہے۔ محمد بن قاسم سب سے پہلے دیبل کے قلعے کا محاصرہ کرتا ہے، دیبل کوئی بڑا شہر نہیں تھا، لیکن پھر بھی محاصرہ دس دن لیتا ہے۔ قلعہ تب فتح ہوتا ہے جب ایک بر ہمن قلعے سے باہر نکل کر عربوں کو مشورہ دیتا ہے کہ قلعے کے اوپر لگے ہوئے سرخ رنگ کے حجند کے حجند کے کومار گرایا جائے۔ جس سے قلعے کے اندر محصور لوگوں کے حوصلے ٹوٹ جائیں گے۔ بر ہمن کے کہنے کے مطابق منجنسیتیں حجند ہے کو فات نے بررکھ لیتی ہیں۔ جس سے قلعے کی وہ چوٹی ٹوٹ جاتی ہے۔

نیرون کوٹ کا قلعہ بھنڈر شمنی کے زیر نگرانی تھا،جب عربوں کے پاس خوراک اور اسلحہ کی شدید کمی ہو جانے سے بد دل ہو چکے ہوتے ہیں تو بھنڈریہ کہہ کر قلعہ عربوں کے حوالے کر دیتا ہے کہ وہ بدھ ہے اور اسے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ حکومت کس کے یاس ہو۔

" تب دوسرے دن جب صبح صادق تاریکی کے پر دے سے اطلبی لباس پہن کر نمو دار ہوئی، تب شمنی بھی بے اندازہ تحفوں اور بے شار نذرانوں کے ساتھ محمد بن قاسم کی خدمت میں حاضر ہو ااور رضامندی کا خلعت پہنا اور قلعہ کا دروازہ کھول دیا، اور محمد بن قاسم کی دعوت کی، یہاں تک کہ لشکر کو فراخی کے ساتھ غلہ ملنے لگا"۔ پنج نامہ

محمد بن قاسم کی ان کامیابیوں کی اہم وجہ کچھ مقامی غداروں کاساتھ مل جانا تھا، جن میں سبسے نمایاں نام بدھ سر دار کاکا کو تک اور موکا بن وسایا کا ہے، بعد میں موکا کا بھائی راسل بن وسیایا بھی عربوں کاساتھی بن جاتا ہے۔ جب عربوں کو بید علم نہیں ہوتا کہ دریا کیسے پار کریں تو موکا انہیں پل بنانے کملیئے کشتیاں مہیا کرتا ہے۔ جب بھی محمد بن قاسم کو کوئی مسلّہ در پیش ہوتا ہے وہ موکا بن وسایا سے مد دمانگتا ہے۔ کا کہ کو تک نامی بدھ سر دار جو بدھیہ کے قلعہ کا حاکم ہے، وہ نہ صرف بغیر لڑے قلعہ حوالے کر دیتا ہے، بلکہ دوسروں کو بھی لڑنے سے روک دیتا ہے، اور جو پھر بھی لڑنا چاہتے ہیں، انہیں عربوں کے حوالے کر دیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ یہ افواہ پھیلادی جاتی ہے کہ ہماری کتابوں اور نجوم کے حساب سے یہ حکم صادر ہوا ہے کہ ہندوستان لشکر اسلام کے ہاتھوں فتح ہو گا۔ اس لیئے اب میر اارادہ ہے کہ کہ مسلمانوں کا استقبال کروں۔ قلعہ کے فتح ہو جانے کے بعد عرب مال غنیمت اکٹھا کرنے میں جٹ جاتے ہیں۔

"اس کے بعد شمنیوں کے علاوہ جن کے ساتھ پختہ عہد نامہ کیا تھا، دو سروں کے پاس جہاں بھی سوناچانسی دیکھا، اپنے قبضے میں کیا۔ اور ساراسوناچاندی، زیور اور نقد ضبط کر کے لشکر کا حق لشکر کو دے کر باقی پانچواں حصہ حجاج کے خزانچی کے حوالے کیا"۔

### چخنامه

محمہ بن قاسم راجہ داہر کے بچپازاد بھائی بجھرائے بن چندر بن سیلانگی اور دیگر جھوٹے سر داروں کوشکست دیکر آگے بڑھتا ہے۔ جب وہ دریائے سندھ کے کنارے پہنچتا ہے تو اس کی اس پیش قدمی پروزیر راجہ داہر کو مشورہ دیتا ہے، کہ وہ اپنے اہل وعیال اور پچوں کو ہند بھیج دے اور اکیلے جنگ کرے، یا دو سرے راجاؤں کو کہو کہ میں تمہارے اور عرب لشکر کے در میان میں دیوار کی طرح حاکل ہوں، لہذا میرے ماتحت آگر عربوں کے خلاف جنگ لڑو، لیکن راجہ داہر نے تمام تجاویزیہ کہہ کر ٹھکر ادیں کہ اگر میں نے اپنے اہل خاندان کو بھیجا تورعا یا بو کھلا جائے گی اور میرے ٹھاکر اور امیر دل شکستہ ہوکر جنگ نہیں کریں گے اور منتشر ہو جائیں گے۔ اور نہ ہی میں کسی اور کے دروازے پر جاکر اندر آنے کی اجازت مانگوں گا کہ مجھے مد دکی ضرورت ہے۔ چنانچہ راجہ داہر اپنے وزیر کو کہتا ہے۔

"میر امنصوبہ ہے کہ میں کھلے میدان میں عربوں سے مقابلہ کروں،اور پوری قوت اور شدت سے جنگ کروں۔اگر میں غالب آیاتو میں انکو کچل دوں گااور میری باد شاہت مضبوط ہوگی۔لیکن اگر میں عزت وناموس کے لیئے قتل ہو گیا، توبیہ بات ہنداور عرب کی کتابوں میں درج ہوگی،اور شرفااس بات کاذکر کریں گے اور دنیا کے دیگر باد شاہ سنیں گے،اور بیہ کہا جائے گا کہ فلاں باد شاہ نے ملک کی خاطر اپنے دشمنوں سے لڑتے ہوئے اپنی فیتی جان قربان کر دی"۔

چنامه

حجاج کو جنگ کی آہستہ رفتار سے بہت البحصٰ ہوتی ہے،وہ ایک غصہ بھر اخط محمد بن قاسم کو لکھتا ہے۔

"میں تم سے غیر مطمن ہوں اور تمہاری نرمی کی روش مجھے جیر ان کر رہی ہے۔ مجھے سمجھ نہیں آرہی کہ تم لو گوں سے اس قدر رحم سے کیوں پیش آرہے ہو۔ جب تمہاری آزماکش کے مطابق کوئی تمہار دشمن ثابت ہواہے، تمہیں اس پر قطعی مہر بان نہیں ہوناچا ہیئے۔ تمہیں عام اور خاص کے ساتھ بر ابری کا سلوک نہیں کرناچا ہیئے۔ اس سے تمہاری ناسمجھی آشکار ہوگی۔ اور دشمن تمہیں کم عقل اور نابالغ سمجھے گا "۔

چنامه

راجہ داہر اور محد بن قاسم کے در میان دریاحائل ہے، محد بن قاسم اپنا قاصد کے زریعے پیغام بھیجا ہے۔ کہ یا تو داہر اپنی فوجیں دریاکے پارلے ایئے یاعربی فوجوں کو دریا پار کرنے دیاجائے۔ راجہ داہر نے محمد علافی سے پوچھا تو اس کامشورہ تھا کہ قاسم کو دریا پارنہ کرنے دیاجائے، لیکن داہر کی حمیت نے اسے قبول نہ کیا کہ اگر اس نے عربوں کو جنگ کیلیئے دریا پار کرنے نہ دیا تو اس کی کمزوری یا عاجزی پر محمول کیاجائے گا۔ چنانچہ اس نے شامی قاصد کو کہا

" واپس جاکراپنے امیر سے کہہ دو کہ دریا پار کرنے کے سلسلے میں اسے آزادی ہیں، ہم جنگ کرنے کیلئے تیار بیٹھے ہوئے ہیں۔ یا تم دریا پار آ جاؤ، نہیں تو ہم دریا پار کرکے آ جاتے ہیں "۔ موکا بن وسایا کی دی گئی کشتیوں کی مدد سے عربی فوج میل بناکا دریا کے دوسرے یار آتی ہے۔

مقابلہ کئی دن تک جاری رہتاہے، باوجو داس کے کہ محمہ بن علافی کا ایک ساتھی جس کانام عبید تھا، عربوں سے جاملتاہے اور داہر کا جنگ کا منصوبہ عربوں کو بتادیتاہے لیکن داہر بہادری سے جنگ لڑتا ہے۔ جنگ کے گیار ہوں (آخری) دن عربی لشکر میں بھلکدڑ مچے جاتی ہے اور یوں لگتاہے کہ عربوں کوشکست ہوگئی ہے۔ ·

"اس پر کافروں نے سمجھا کہ اسلامی لشکر فرار ہور ہاہے ،اور واقعی عرب دہشت زدہ اور حیر ان ہو گئے تھے۔ محمد بن قاسم تواتنا مدہوش تھا کہ پانی پلانے والے غلام کو کہتا ہے : مجھے پانی کھلا"۔

اس وقت مو کابن وسایا بھی اپنے ساتھیوں سمیت عربوں کی مد د کیلئے جنگ میں شامل ہو جاتا ہے۔

داہر اپنہ ہاتھی پر بیٹے کر داد شجاعت دے رہاہے، کہ اسے عور توں کی طرف سے آواز آتی ہے" اے رائے، ہم عور تیں ہیں ہمیں ممربوں نے پکڑ کر قیدی بنالیا ہے " داہر نے یہ کہ کر اپناہا تھی ان کی طرف موڑ دیں۔"کیا کہا میں ابھی زندہ ہوں، تمہیں کون پکڑ سکتا ہے "۔ یہ سنتے ہی محمد بن قاسم نے ایک نشانہ باز کو کہا، یہ وقت ہے۔ اس نشانہ باز کے آتشیں تیر سے داہر کے ہود سے میں آگ لگ جاتی ہے، فیل بان اپناہا تھی دریا کی جانب بڑھا تا ہے، داہر کاہا تھی جب باہر آتا ہے تو تیر اندازوں کی ایک باڑاس ک انظار کر رہی ہوتی ہے، ایک تیر اس کے دل میں لگتا ہے، اور یوں یہ سند تھی سور ما اپنی جان اپنے وطن پر نچھاور کر دیتا ہے۔ داہر کاسر قلم کر کے جاج کے پاس بھے دیا جاتا ہے۔ جب جاج کے سامنے راجہ داہر کاسر لایا جاتا ہے تو بنی ثقیف کا ایک آدمی یہ شعر پڑھتا ہے۔

"۔۔۔۔۔خوشیاں مناؤ، گناہگار ذلیل ہوئے،ان کی دولت ہمارے ہاتھ آئی۔اب وہ تنہا ہیں اور انڈے کی طرح آسانی سے ٹوٹنے والے۔ اور انگی کستوری ہرنیوں جیسی (شوخ اور خوشبو دار)عور تیں سور ہی ہیں (ہمارے حرم میں )،ان کے بادشاہ کا ( کٹاہوا) سریہاں پڑا ہواہے،اب وہ شرم سے جھکے ہوئے سرکیسا تھ اونٹوں پر سوار ہوں گے،اور انکی فوج زار و قطار روئے جا رہی ہے "۔

حجاج نے منادی کرائی اور منبر پر چھڑھ کر کہا "اہل شام اور اہل عرب کو مبارک ہو ہند کی فتے، کثیر مال و دولت، مہراں کا میٹھا پانی، اور بے انتہا نعتیں جو خدانے انہیں عطاکی ہیں "۔

اس مہم پر ساٹھ کروڑ در ہم خرج ہوئے، لوٹ مارسے ایک ارب ۲۰ کروڑ کامال غنیمت ہاتھ آیا۔ حساب کرنے کے بعد تجاج نے کہا

> ہم نے انتقام لیکر اپناغصہ مھنڈ اکر لیاہے، ہم نے ساٹھ کروڑ کا نفع حاصل کیا اور ساتھ میں داہر کاسر بھی "۔ فتوح البلدان :احمد بن کیچیٰ بلاذری

محمد بن قاسم آگے بڑھتا ہے تواروڑ کے مقام پر راجہ داہر کی بہن بائی قلعہ بند ہو کر مقابلہ کرتی ہے، لیکن جب اسے منجنیقوں اور تیروں کی بارش سے بچنے کا کوئی اور راستہ نظر نہیں آتا تووہ تھم دیتی ہے کہ تیل، لکڑیاں اور روئی اکٹھی کی جائیں، محمد بن قاسم آ پہنچاہے، ان چنڈ الوں اور گوشت خوروں کے ہاتھوں ذلیل ہونے کی بجائے ہم اپنے آپ کو آگ کی نذر کر کے اپنے شوہروں ·

سے جاملتی ہیں، یہ سوچ کر انہوں نے اپنے آپ کو زندہ جلاڈالا۔ اس کے بعد محمد بن قاسم نے تھکم دیا کہ "جنگ کرنے والے
لوگ اگر فرمانبر داری کیلئے بھی سر جھکائیں تب بھی انہیں نہ چھوڑا جائے "۔ چنانچہ چھ ہز ار جنگجو سند ھیوں کو قتل کیا گیا اور انکے
بیوں بچوں کو قیدی بنایالیا گیا۔ اروڑ کے قلعے سے محمد بن قاسم کو بہت زیادہ مال و دولت کے علاوہ ساٹھ ہز ارغلام اور کنیزیں ہاتھ
آئیں۔ جن میں تیس کا تعلق شاہی خاندان سے تھا، ان میں راجہ داہر کی بھانجی بھی شامل تھی۔ قیدی شاہز ادیوں کو خلیفہ کے تھم
سے بچے دیا گیا، کچھ تحفتا بانٹ دی گیئں۔

محمہ بن قاسم نے بر ہمن آباد کارخ کیا، راستے میں بھر ور اور دھلیہ کے قلعے تھے، جن میں سولہ ہز ار جنگجو مر دیتے، دوماہ دھلیلہ کے قلعے تھے، جن میں سولہ ہز ار جنگجو مر دیتے، دوماہ دھلیلہ کے قلعے تک محاصرہ جاری رہا، جب قلعہ منجنیقوں سے ٹوٹاتو تقریباتمام جنگجو مر دہلاک ہو چکے تھے، باقیوں کوغلام اور عور توں کوکنیزیں بناکریا نچواں حصہ دارالخلافے بھیج دیا۔

بر ہمن آباد کے قلع جنگجو صح کے وقت باہر آتے اور شام تک جنگ کرتے، اس طرح یہ سلسلہ چھ ماہ تک جاری رہا، محاصر ہے سے تنگ آکر پچھ لو گول نے باہر آکر امان مانگی، محمد بن قاسم نے امان دینے کے بعد سب ہتھیار بندوں کو قتل کروادیا۔ اور ان کے متعلقین کو قیدی بنالیا گیا۔ تیس سال اور اس سے نیچ کے جوانوں کو بیڑیاں پہنا دیں گئیں، اکثر جوانوں کو قتل کر دیا گیا، بچنے والوں پر جزیہ نافذ کر دیا گیا۔

بر ہمن آباد کا قلعہ چندلو گوں کی سازش کی وجہ سے فتح ہوا کہ انہوں نے دروازہ کھول دیا۔ جب قلعہ ٹوٹا توراجہ داہر کی بیوی لاڈی جس کی تجویز تھی کہ اگر قلعہ فتح ہواتو میں بچوں سمیت بھڑ کتی چتامیں کو د جاؤں گی، لیکن قلعہ اچانک فتح ہو گیااور لاڈی اپنی ہم خیال عور توں سمیت گرفتار ہوگئی، بچھروایات کے بقول لاڈی گرفتار نہیں ہوئی۔

" یہاں پر داہر کی ایک بیوی تھی، پکڑے جانے کے ڈرسے اس نے اپنی باندیوں اور جمع پونجی کے ساتھ اپنے آپ کوزندہ جلادیا "

## فتوح البلدان: احمد بن يحيىٰ بلاذري

بر ہمن آباد سے راجہ داہر کی دویٹیاں گر فتار ہوتی ہیں۔ باقی ماندہ لو گوں میں سے بیس ہز ارلو گوں کو غلاموں کے طور پر چنا گیا۔ ایک روایت کے مطابق یہاں چھ ہز ار سند ھیوں کو قتل کیا گیا، جبکہ دوسری روایت کے مطابق سولہ ہز ار سند ھی قتل کیے گئے۔ باقیوں پر جزیہ نافذ کر دیا گیا "میں آج تمہیں جانے دیتاہوں۔ تم میں جو مسلمان ہو جائے اور دائرہ اسلام میں آ جائے، ان پر جزیہ معاف ہو گا۔ لیکن جو اب بھی اپنے عقیدے سے چیٹے رہنا چاہتے ہیں، ان کو اپنے بزر گوں کا مذہب رکھنے پر جرمانہ اور جزیہ دیناہو گا"۔ چنانچہ کچھ لو گوں نے وہیں رہنا پیند کیا، باقی اپنے آبائی مذہب کی خاطر وہاں سے بھاگ گئے، اور ان کے گھوڑے، مال و اسباب اور جائید ادان سے لے لی گئی۔۔۔۔۔۔۔۔۔ محمد بن قاسم نے سوداگر وں اور صناعوں پر صرف بارہ در ہم کے برابر کی چاندی بطور جزیہ مقرر کی، کیونکہ انکے اثاثے (عربوں نے) لٹ جکے ہے "۔

چن نامه۔

برہمن آباد کی فتے کے بعد محمد بن قاسم کو حجاج کا ایک اور خط ملتا ہے۔ "۔۔۔۔۔ اب اس جگہ پر مذید قیام نہیں کرنا چاہئے، ہند اور سندھ کی باد شاہوں کے خزانے اور دفینے بھی ان اور سندھ کی باد شاہوں کے خزانے اور دفینے بھی ان ان دونوں مقامات پر مدفون ہیں۔ اگر قیام ہی کرنا ہے تو کسی ایسی جگہ پر قیام کرو کہ جو پر فضاہو تا کہ ساراسندھ اور ہند قبضے میں آ جائے، جو اسلام کی تابعد اری سے انکار کرے، اسے قتل کر ڈالو، اللہ ہماری مدد کرے گا۔ ہند کے شہر وں سے لے کر چین کی حدود تک کے علاقے فتح کرنا تجھ پر لازم ہے۔ میں نے قتیہ بن مسلم قریش کو تمہیں کمک پہنچانے کا حکم دیا ہے۔ اپنے تمام غلام اس کے یاس پہنچادو۔ "۔

### چ نامه

حجاج کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے محمد بن قاسم ملتان کارخ کر تاہے۔اسکلندہ کے قلعے کا مقامی لشکر باہر نکل کر مقابلہ کر تاہے لیکن ایک خونر بیز جنگ کے بعد مقامی لشکر پسپاپو کر قلعے میں پناہ لینے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ جب محاصر ہے کے دوران قلعے میں خوراک کی قلت ہو تی ہے ، تواہل قلعہ امان کی درخواست کر تاہے۔امان دینے کے بعد محمد بن قاسم چار ہز ارہتھیار بندوں کو تہہ تی کرنے کے بعد ایکے پسماندگان اور متعلقین کو غلام بنانے کا تھم جاری کرتا ہے۔

اس سے اگلا قلعہ دریائے راوی کے کنارے ہے جس کا حاکم بحجمراہے، ستر ہ دن تک تک سخت لڑائی ہوتی ہے، جس میں عربوں کا بہت نقصان ہو تاہے۔ محمد بن قاسم قسم کھا تاہے کہ میں اس قلعے کو منہدم کر ڈالوں گا، چنانچہ اس کے حکم سے فتح کے بعد سارے شہر کوویران کر دیاجا تاہے۔ اگلے قلعے پر عربوں کامقابلہ راجہ کنداسے ہو تاہے۔اہل قلعہ دوماہ تک مقابلہ کرتے ہیں، تا آنکہ ایک غدار قلعے کے اندر آنے کا راستہ عربوں کو بتا تاہے۔ جس سے قلعہ فتح ہو جاتا ہے۔ چھ ہز ارسپا ہیوں کو قتل کر دیا جاتا ہے اور ان کے متعلقین کوغلام بنالیا جاتا ہے۔

اس ساری مہم کے دوران عرب کشکر کی ایک اہم خصوصیت بیر ہی ہے کہ مقامی عبادت گاہوں کو یا توڈھادیا گیاہے، یا انہیں مسجدوں میں تبدیل کر دیا گیاہے۔ ہندوؤں کے مندروں کو انتہائی بےرحمی سے لوٹا گیا۔

"علی بن محمہ مدائنی سے روایت ہے کہ محمہ بن قاسم وزیروں اور نائبوں کے ساتھ اس بت خانے میں آیا۔ یہاں اس نے سونے کا ایک بت دیکھاجس کی آئکھوں کی جگہ پر سرخ یا قوت جڑے ہوئے تھے۔ محمہ بن قاسم نے سمجھا کہ بیہ کوئی آدمی ہے چنانچہ اس نے وار کرنے کیلئے تلوار نکالی۔ اس پر بت کے مجاور نے کہا، اے امیر بیہ وہی بت ہے جو ملتان کے راجہ جو بن نے بنوایا تھا، اور جو مال و دولت دفن کر کے فوت ہو گیا تھا۔ اس کے بعد محمہ بن قاسم نے بیہ بت کواٹھا لینے کا تھم دیا، اس کے بنچ سے دوسو تیس من سونا اور سونے کی کترن سے بھر ہے ہوئے چالیس منگے بر آمد ہوئے۔ کل تیرہ ہز ار دوسو من سونا دفینے سے نکا۔ وہ سونا اور بت خزانے میں لایا گیا۔ اس کے علاوہ موتی اور جو اہر ات جو کہ ملتان کی لوٹ میں ہاتھ آئے تھے، وہ اور بہت سے دو سرے خزانے اور دفینے بھی قضے میں کئے گئے "۔

### چنامه

سندھ کی داستان راجہ داہر کی دو بیٹیوں سوریا دیوی اور پر مل دیوی کے بغیر نامکمل ہے، جب انہیں خلیفہ کے حرم میں پیش کیا گیا،
توبڑی بہن نے خلیفہ کو کہا کہ وہ کنواری نہیں رہی، محمد بن قاسم ان دونوں بہنوں کو خلیفہ کے پاس بھیجنے سے پیشتر ان کی عزت
لوٹ چکا ہے، خلیفہ کے حکم پر محمد بن قاسم کو ایک تازہ ذرئے شدہ بیل کی کھال میں سی کر بھیجا جا تا ہے۔ خلیفہ کو جب اطلاع ملتی
ہے کہ محمد بن قاسم کاصندوق آ پہنچا ہے تو خلیفہ دریافت کر تا ہے" زندہ ہے یام دہ"۔اسے بتایا جا تا ہے" خدا خلیفہ کی عمراور
عزت کو دائی بقاعطا کرے، جب او دھا پور میں فرمان ملاتب حکم کے مطابق محمد بن قاسم نے خود کو کیچ چیڑے میں بند کر ایا، اور
دودن بعد راہ میں جان اللہ تعالیٰ کے حوالے کر کے دارالبقا کو کوچ کر گیا"۔اس وقت خلیفہ داہر کی بیٹیوں کو بلاتا ہے، اور اپنے
ہاتھ میں پکڑی سبز زمر دکی چیڑی کو محمد بن قاسم کے دانتوں پر پھیرتے ہوئے کہتا ہے" اے راجہ داہر کی بیٹیو، ہمارا حکم اپنے
ہاتھ میں بکڑی سبز زمر دکی جیڑی کو محمد بن قاسم کے دانتوں پر پھیرتے ہوئے کہتا ہے" اے راجہ داہر کی بیٹیو، ہمارا حکم اپنے
ہاتھ میں بکڑی سبز زمر د کی جیڑی کو محمد بن قاسم کے دانتوں پر پھیرتے ہوئے کہتا ہے" اے راجہ داہر کی بیٹیو، ہمارا حکم اپنے

ہمارے حکم پر اس نے اپنی پیاری جان قربان کر دی "۔لیکن جب خلیفہ کو داہر کی بیٹی یہ بتاتی ہے کہ اس نے اپنے باپ راجہ داہر کی موت کا انتقام لینے کیلئے جھوٹاالزام لگایاہے تووہ خلیفہ دونوں بہنوں کو دیوار میں زندہ چنوادیتاہے۔

سند ھی مر دوں اور عور توں کو کنیز وں اور غلاموں کی صورت میں پکڑ کرلے جانے والے منظر کی ایک پینٹنگ

کیایہ واقعی ایک الی جنگ تھی جسے جائز قرار دیا جاسکتا ہے۔ یایہ عربوں کی اپنے وقت کی مہذب دنیا کولوٹے کی ایک کاروائی

تھی۔ جیسے اس سے پہلے وہ شام، مصر، عراق وایر ان کولوٹ چکے تھے۔ کیا وجہ ہے کہ خلیفہ وقت دونوں بار سندھ پر چڑھائی کی
اجازت دینے ہچکچا تا ہے، کیا اس کا جذبہ ایمانی تجاج بن یوسف سے کمزور تھا، خلیفہ اور تجاج کے در میان جو خطو کتابت ہوتی

ہے اس میں بھی کسی جہاز کے لٹنے کا کوئی ذکر نہیں ہے، دوسری بار بھی جو خط کساجا تا ہے اس میں بھی شکست کا انتقام لینے اور

بذیل بن تحفہ کے سندھ کے حملے کے دوران قید ہونے والے قیدیوں کا ذکر ہے۔ فتح کے بعد بھی جاج صرف شکست کے انتقام

اور منافع کا ذکر کر تا ہے۔ جاج کی ہے بھی خواہش تھی کہ سندھ کے بعد باتی ماندہ ہندوستان اور اسکے بعد چین پر بھی حملہ کیا

عربی جبلت کا اظہار تھا۔

خلیفہ عثمان بن عفان کے زمانے میں سندھ کا پانی کڑوااور کسیلاتھا، فتے کے بعد اس قدر میٹھاہو جا تاہے کہ حجاج با قاعدہ اس کا ذکر کر تاہے۔۔

ڈاکٹر ممتاز حسین پٹھان کے مطابق عربوں کے سندھ پر حملے کی وجوہات صرف جھوٹ کا پلندہ ہیں۔ دیبل کی فتح کے بعد عرب قید یوں کی بازیابی بھی ایک جھوٹ ہے اور تاریخ میں اس کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ ڈاکٹر خان کے مطابق اس جنگ کا مقصد لوٹ مار اور عربوں کو آپس میں لڑنے اور داخلی انتشار پیدا کرنے کی بجائے ملک سے باہر مصروف رکھنا تھا۔

"سندھ کی فتح تجاج کے پیشگی منصوبے کا حصہ تھی، جسے جائز تھہر انے کیلئے بود سے دلائل گھڑ سے گئے۔ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ علا فی جو تجاج کے مظالم سے بھاگ کر راجہ داہر کی پناہ میں آئے تھے، انہوں نے بھی عربوں کے لیئے جاسوسی کا کام کیا۔ انہوں نے اہم معلومات عربوں تک پہنچائیں اور عربوں کو سندھ پر حملہ کرنے کی تر غیب دی"۔ڈاکٹر خان بدھوں کو بھی راجہ داہر کی شکست کا ذمہ دار تھہر اتا ہے جنہوں نے اہم مواقع پر داہر کو دھوکا دیا۔ گوسند سی قوم پرست آج بھی دوجولائی کوراجہ داہر کا دن مناتے ہیں لیکن راجہ داہر کابیہ کہناانتہائی غلط ثابت ہوا کہ ہنداور عرب کے تاریخ دان اسے ایک سور ماکے طور پر یادر کھیں گے ، عرب تو در کنار داہر کو اپنے ہی دھرتی پر نہ صرف بھلادیا گیا بلکہ ایک اس کے مقابلے میں ایک غیر ملکی لٹیرا قابل ستاکش کھہرا۔ آقا ڈل کے تلوے چاٹے والوں کی کبھی بھی کی نہیں رہی ، عرب ہونا انتہائی افضل کھہر ااور عربوں کی ہر چیزا تنی برتر اور مقامی لوگوں کا احساس کمتری اس سطح پر آگیا کہ مقامی لوگوں نے اپنی جڑیں عرب سے عرب میں تلاش کرنے شروع کر دیں۔ راجیوت ہونا جو کبھی باعث فخر ہو تاتھا، انہوں نے بھی اپنے سلسلہ نسب عرب سے جوڑنا شروع کر دیا سموں نے اپنے آپ کو عبد العزی (ابولہب)، سومروں نے علوی سادات ، کلہوڑوں نے خود کو عباسی، اور مدیقیوں بلوچوں نے خود کو حمزہ بن عبد المطلب کی اولاد کہنا شروع کر دیا۔ سندھ ایکدم سے قریشیوں ، عباسیوں ، سیدوں اور صدیقیوں وغیرہ سے بھر گیا۔

شاید تاریخ تبھی اس سندھی سور ماکو اس کا جائز مقام دے